॥ श्री हरि॥

# श्री सुबोधिनी ग्रन्थमाला

\* नवम पुष्प \*

''राजस फल'' उप-प्रकरगा

श्रीमद्रभागवत दशम स्कन्ध ऋध्याय ५७-६३

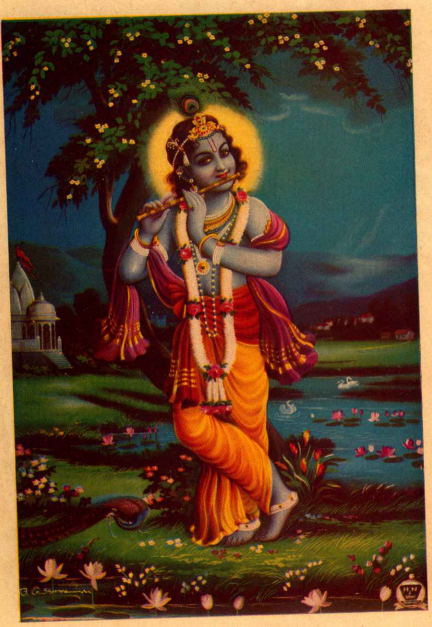


श्रीमद्वलमाचार्य (महाप्रमु)

DETTE

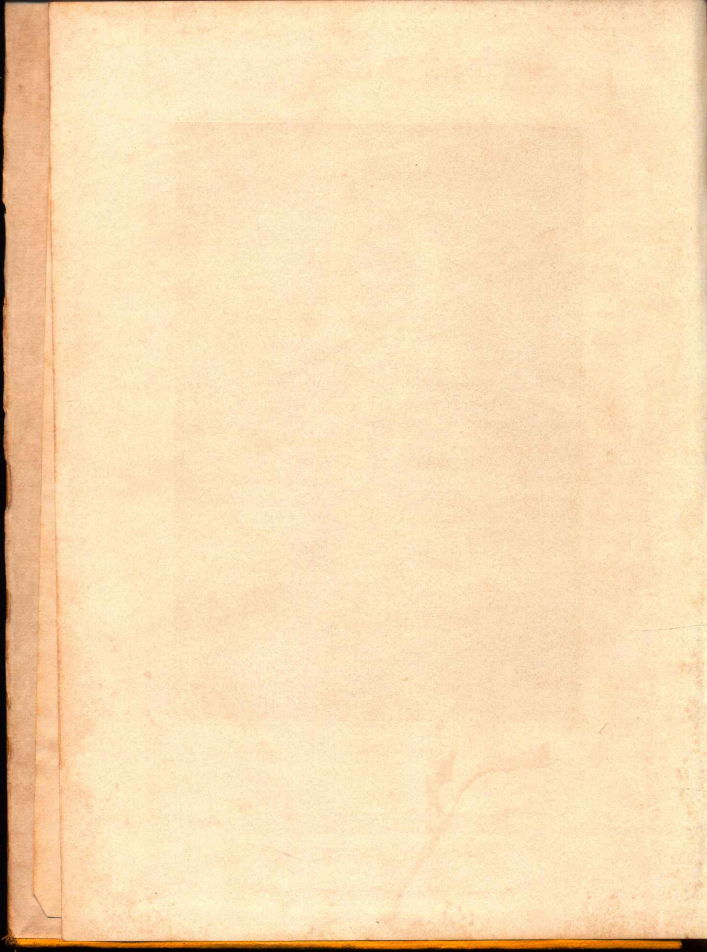
श्री सुबोधिनी प्रकाशन मराइल (रजि०) जोधपुर (राज०)

# श्रीमुबोधनी का हिन्दी अनुवाद



नमामि हृद्ये शे रे लाला च राब्धि शायिनम्। लक्षी सहस्र लीलाभिः सेव्यमानं कलानिधिम्॥ १॥ चतुभिदंच चतुर्भिश्च चतुर्भिद्च त्रिभिस्तथा। पड्भावराजते योऽसा पंचधाहृदयेमम्॥२॥

प्रकाशक—श्री सुरोधिनी प्रकाशन मगडल (रजि०) जोधपुर (राजस्थान)



॥ श्रो हरिः ॥

# श्री सुबोधिनी ग्रन्थ माला नवम् पुष्प

श्रीमद्भागवत महापुराण की श्रीमद्रलभावार्य विरचित श्री सुबोधिनी (संस्कृत टीका) हिन्दी त्र्रानुवाद सहित

> दशम स्कन्ध ग्रध्याय—५७ से ६३ श्री सुबोधिनी ग्रनुसार ग्रध्याय—५४ से ६० उत्तरार्ध ग्रध्याय—५ से १४ राजस—फल उप-प्रकरण ग्रध्याय—१ से ७

श्री भागवत गूढार्थ प्रकाशन परायणः । साकार ब्रह्मवादैक स्थापको वेद पारगः ॥—(श्रीमद्वल्लभाचार्य) श्रीमद्विट्ठलेश प्रभुचरण

सहायक ग्रन्थ—

टिप्पग्गी— श्रीमद्विद्वलेश प्रभुचरग लेख— गो० श्री बल्लमजी महाराज प्रकाश— गो० श्री पुरुषोत्तमजी महाराज योजना— प० भ० श्री लालूभट्टजी कारिकार्थ— प० भ० श्री निर्भयरामजी भट्ट

अनुवादक-

गो. वा. प. म. पं० श्री फतहचन्दजी वासु (पुष्करगाा) शास्त्री विद्याभूषगा जोधपुर (राजस्थान)

प्रथम ग्रावृत्ति—१००० श्री रथ यात्रा महोत्सव ग्राषाढ़ शुक्का २, वि.सं. २०३० बिनाब्कु ६ जुलाई, १६७३ सर्वाधिकार सुरक्षित

प्रकाशक

### श्री सुबोधिनी प्रकाशन मराडल

मानधना भवन, चौपासनी मार्ग, जोधपुर (राजस्थान)

न्यौछावर सादर भेंट संस्था सदस्यों की

#### ॥ श्रो हरिः ॥

### श्री सुबोधिनी प्रकाशन मण्डल

जोधपुर (राजस्थान)

के

#### उद्देश्य :

जगद् गुरु श्रीमद्वल्लभाचार्य चरण द्वारा प्रतिपादित शुद्धादैत दर्शन एवं पृष्टिमार्गीय सिद्धाँतों का राष्ट्र भाषा एवं ग्रन्य भाषाग्रों में ग्रनुवाद कराकर जन साधारण निमित्त प्रकाशन कराना।

#### सदस्यता :

विशिष्ट ग्राजीवन सदस्य— ह. १०००)०० व इससे ग्रधिक चल व ग्रचल सम्पत्ति भेंट करके बन सकते हैं।

ग्राजीवन सदस्य— रु. १५०)०० से ६६६)०० तक की चल व ग्रचल सम्पत्ति भेंट करके बन सकते हैं।

#### संस्था के प्रकाशन:

श्रीमद्भागवत महापुराए के दशम स्कन्ध तथा उसकी श्रीमद्वलभाचार्य चरए द्वारा विरचित संस्कृत टीका सुबोधिनी हिन्दी श्रनुवाद सहित सदस्यों को भेंट।

सम्पूर्ण दशम स्कन्ध के ६० ग्रध्यायों की सुबोधिनी का हिन्दी ग्रनुवाद तैयार है, जिसमें से प्रथम ६३ ग्रध्यायों का राष्ट्र भाषा हिन्दी में सरल सुबोध ग्रनुवाद नौ पुष्पों में छप गया है, जिसमें से नवम् पुष्प प्रस्तुत ग्रन्थ है, ग्रागे का खण्ड भी छप गया है, जिल्द बन्ध कर शीघ्र ही मिलेगा। सब ही पुष्प सचित्र एवं ग्रष्ट छाप के पदों से सुशोभित एवं मन मोहक हैं।



मुद्रक: हिमालय प्रिटर्स, खाण्डाफलसा-जोबपुर

## ॥ श्री हरिः ॥

# श्री मुबोधिनी ग्रन्थ माला का नवम् पुष्प राजस-फल-ग्रावान्तर प्रकररा।

# \* सामग्री \*

| दो शब्द                       |                   | ··· गो० श्री वृजभूषरालालजी महाराज-संस्था                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ध्यक्ष १   |  |  |
|-------------------------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|--|--|
| विनम्र निवेदन                 |                   | ··· श्री नन्ददास (रामचन्द्र वर्मा)-प्रधान मन्त्री                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |  |  |
| श्री सुबोधिनी पुष्प           | वाटिका में से सौर | भ पूर्ण चुनी हुई कुछ कलियाँ—सुबोध-रत्नाकर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ¥          |  |  |
| श्री भागवतार्थं प्रकरण में से |                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |  |  |
| सात्विक प्रमेय उप-प्रकरण      |                   | ··· अनुवादक-गो.वा. श्री फतहचन्दजी शास्त्री                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Ę          |  |  |
| श्री सात्विक प्रमेय ग्र       | वान्तर प्रकरण क   | ी भूमिका <sup></sup> लेखक "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २३         |  |  |
| थी सुनोधिनो ग्रनुमार          |                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |  |  |
| ग्रध्याय                      | ग्रह्याय          | शीर्षंक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | र्वे व     |  |  |
| XX                            | ४७                | स्यमन्तक मिएा हरएा, शतधन्वा का उद्घार श्रीर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |  |  |
|                               |                   | श्रक्र रजी को फिर से द्वारका बुलाना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 8          |  |  |
| XX                            | ሂട                | भगवान् श्रीकृष्ण के ग्रन्यान्य विवाहों की कथा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 88         |  |  |
| प्र६                          | 3.8               | भौमासुर का उद्धार ग्रौर सोलह हजार एक सौ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |  |  |
|                               |                   | राजकन्यास्रों के साथ भगवान् का विवाह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>£3</b>  |  |  |
| X9                            | ६०                | श्रीकृष्ग-रुक्मिगा संवाद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 388        |  |  |
| ४८                            | £ 8               | भगवान् की संतति का वर्णन तथा रुक्मी का मारा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | जाना २१५   |  |  |
| 3.8                           | ६२                | ऊषा ग्रनिरुद्ध मिलन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 283        |  |  |
| ६०                            | ६३                | भगवान् श्रीकृष्ण के साथ बागासुर का युद्ध                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | २६७        |  |  |
| <b>अनुक्रमिएाका</b>           |                   | ··· PRINTER N.A. THE SECON                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |  |  |
| भुद्धि पत्र                   |                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 388<br>388 |  |  |
| चित्र सूची                    |                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |  |  |
| १- श्री वृन्दावनेश्वर         |                   | The second second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | मुख पृष्ठ  |  |  |
| २- श्रीमद्वसभाचार्य           |                   | ··· The late of the control of the late of | 8          |  |  |
| ३- श्री भगवान् शिव            | का ताण्डव-नृत्य   | t                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 288        |  |  |

मुख्य संरक्षक

तिलकायत गोस्वामी श्री गोविन्दलालजी महाराज, नाथद्वारा (राज०)
गोस्वामी श्री व्रजरत्नलालजी महाराज, सूरत (गुज०)
" दीक्षितजी महाराज, बम्बई (महाराष्ट्र)
" पुरुषोत्तमलालजी महाराज, कोटा (राज०)
" गोविन्दरायजी महाराज, पोरबन्दर (गुज०)
" रगाछोड़ाचार्यजी महाराज, जतीपुरा (उ०प०)
" व्रजरायजी महाराज, राजनगर (ग्रहमदाबाद-गुज०)
" प्रनश्यामलालजी महाराज, कामवन (कामा-राज०)

" त्रजभूषरालालजी महाराज, चौपासनी-जोधपुर (राज०), जामनगर (गुज०)

| विशिष्ट श्राजीवन सदस्यों की ग्रोर से सादर भगवत्स्मरण                                                                                                         |                            |              |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|--------------|--|--|
| परम भगवदीय गो. वा. श्री नन्दलालजी मानधना                                                                                                                     | जावपूर                     | E. 4000)00   |  |  |
| परम भगवदीया गो. वा. श्रीमती सौभाग्यवतीजी मानधना                                                                                                              |                            | Б. 4000)00   |  |  |
| पर्म भगवदाया गा. वा. श्रामता सामान्यवताचा स                                                                                                                  | ग्रहमदाबाद ः               | Б. 4000)00   |  |  |
| श्री हरिलाल हरिवल्लभदास धर्मादा ट्रस्ट                                                                                                                       |                            |              |  |  |
| परम भगवदीय गो.वा. श्री जमुनादासजी मून्धड़ा<br>द्वारा उनके सुपुत्र श्री जीवनदासजी प्रभृति                                                                     | बीकानेर                    | ह. ३५००)००   |  |  |
| परम भगवदीय श्री गिरधरदासजी मृन्धड़ा<br>तथा उनके सुपुत्र गोविन्ददासजी प्रभृति                                                                                 | बीकानेर                    | ह. ३५००)००   |  |  |
| भी बाजा आहे हामोदरदास टस्ट                                                                                                                                   | ग्रहमदाबाद                 | E. 2400)00   |  |  |
| द्वारा प. भ. सठ श्रा साकरलाल वाला नार                                                                                                                        | कलकत्ता                    | E. 2002)00   |  |  |
| प. भ. श्री भगवानदासजी ग्रग्रवाल                                                                                                                              |                            | €. १००१)00   |  |  |
| प. भ. गो. वा. श्री ईश्वरलालजी चिमनलालजी                                                                                                                      | ग्रमरावती                  | ₹. १००१)००   |  |  |
| प. भ. श्री वल्लभदासजी राठी                                                                                                                                   | भूमरावता<br>भुजालपुर मण्डी | E 2008)00    |  |  |
| प. भ. श्री व्रजमोहनदासजी विजय                                                                                                                                | शुजालपुर मण्डा             | E. 8008)00   |  |  |
| प. भ. श्रीमती बेला बहन चत्रभुजदासजी                                                                                                                          | बम्बई                      | E. 2002)00   |  |  |
| प. भ. श्रीमती काशी बाई                                                                                                                                       | वम्बई                      | £. \$00\$)00 |  |  |
| प. भ. श्रीमती रम्भाबाई विठ्ठलदासजी मोहता                                                                                                                     | बीकानेर                    | 6. 2001)00   |  |  |
| त भ शोमनी रामीबाई ग्रग्रवाल                                                                                                                                  | लक्कर[ग्वालियर]            | £. 4001100   |  |  |
| भी सम्बद्धारामानी हारा उनके सपत्र श्री नन्ददीस्त्री                                                                                                          | <b>N</b>                   | €. १००१)००   |  |  |
| (रामचन्द्रजी) एवं उङ्कारलालजी वर्मा प्रभृति                                                                                                                  | जोधपुर                     |              |  |  |
| प. भ. श्री दादूभाई ग्रमीन                                                                                                                                    | बड़ौदा                     | F. 8008)00   |  |  |
| व भ श्रीमती गङ्घाबेन मजीठिया                                                                                                                                 | बम्बई                      | ह. १००१)००   |  |  |
| श्री सीराज चेरिटेबल ट्रस्ट द्वारा प.भ. श्री गुलावचन्दजी सीरा                                                                                                 | ज बम्बई                    | E. 8008)00   |  |  |
| प. भ. श्री प्रेमाबाई किसनचन्दजी भाटिया                                                                                                                       | कानपुर                     | ह. १००१)००   |  |  |
| प. भ. श्री विठ्ठलदासजी रुक्मग्गी बहन                                                                                                                         | बम्बई                      | £. \$00\$)00 |  |  |
| प. भ. श्री व्रजदासजी विजया बहन                                                                                                                               | इचलकरंजी                   | €. 8008)00   |  |  |
| े कर की समानिव्ययमधी सगरचन्द्रजी भगत वसाई                                                                                                                    |                            |              |  |  |
| ज्ञान वा श्री हरगावन्द्रवात्रजा अगर्यन्त्रवा वात्रात्र<br>डाबला वालों की स्मृति में द्वारा उनके सुपुत्र एवं<br>श्रीमती चुन्नी बहुन हु० ग्रु० चेरिटेबल ट्रस्ट | ·                          | = 001        |  |  |
| श्रीमती चुन्नी बहुन हुँ० ग्रु० चेरिटेबल ट्रॅस्ट                                                                                                              | बम्बई                      | E. 2002)00   |  |  |
| प. भ. श्री हरिदासजी देवीदासजी माधोजी                                                                                                                         | बम्बई                      | ह. १००१)००   |  |  |
|                                                                                                                                                              |                            |              |  |  |

# 🜓 दो शब्द 🕨

श्री सुबोधिनी ग्रन्थ माला का नवम् पुष्प प्रस्तुत ग्रन्थ श्रीमद्भागवत महापुराए। के दशम स्कन्ध के ५७ से ६३ ग्रध्यायों की श्रीमद्वलभाचार्य द्वारा विरचित श्री सुबोधिनों के ५४ से ६० ग्रध्यायों की टीका का राजस फल ग्रवान्तर प्रकरए। हिन्दी ग्रनुवाद सहित है।

'राजस प्रकररा' का फल ग्रवान्तर प्रकररा होने से इसमें वर्गन उन राजस भक्तों का है,

जिनको फल की प्राप्ति हुई है, जिससे उनका भगवान् में निरोध सिद्ध हुम्रा है।

पाठक महानुभाव इस ग्रन्थ में पढ़ेंगे कि अपकार करने वालों में राजस भक्त अकूर मुख्य है; क्योंकि शतधन्वा से मिए। प्राप्त करके द्वारका छोड़कर काशी चले गए, जिससे मिए। उन्हें न देनी पड़े। वहाँ मिए। से धन प्राप्त कर उन्होंने वैदिक कर्मों के करने में उसे लगाया; क्योंकि उन कर्मों में उनकी ग्रासिक्त थी, भगवान् का ग्राश्रय छोड़ ग्रन्य का ग्राश्रय लेना ही ग्रपकार है, इसलिए इनको स्वरूप बल से फल की प्राप्ति हुई है न कि वैदिक कर्म रूपी साधन बल से फल मिला है। तामस फल उप-प्रकरण में 'काम लीला' का वर्णन है तो इस राजस फल उप-प्रकरण में 'कोध लीला' का निरूपण है।

श्रव तक मननशील पाठकों ने यदि श्री सुबोधिनी ग्रन्थ माला के स्राठों ही पुष्पों का सौरभ पूर्ण ग्रानन्द रसास्वादन किया है तो वे इस तथ्य से स्रवृश्य स्रवगत हो गए होंगे कि श्रीमद्वल्लभाचार्य चरण ने ग्रपूर्व विलक्षणता से भगवहीलाग्रों के कथानक को ही वेदान्त का स्वरूप दिया है। इस पुस्तक में भगवान् श्रीकृष्ण का सोलह सहस्र राजकन्याग्रों से पाणिग्रहण (विवाह) होने की कथा पढ़ेंगे। श्रीमद्वल्लभाचार्य चरण ने इस सम्बन्ध में यह बताया है कि मन की सोलह प्रकार की वृत्तियाँ छान्दोग्य श्रुति में मानी गई है ग्रीर मन के सङ्कल्प-विकल्प की वृत्तियाँ तो ग्रनेक प्रकार की हो जाती हैं। इस प्रकार मुख्यतः १६ हजार मन की वृत्तियों से सम्बन्ध होने से उन राजस भक्तों का भगवान् में निरोध सिद्ध हो गया। भगवान् का विवाह ५ कन्याग्रों से हुग्रा, जो ग्राठ पटरानियों में से हैं; उनका स्वरूप इस प्रकार से बताया गया है कि कालिन्दी (सूर्य की पुत्री), 'ज्ञान' ग्रथवा 'विद्या' रूपा, मित्रविन्दा 'तप' रूपा, नाग्नजिती 'योग रूपा' भद्रा नित्य-ग्रनित्य के 'विवेक रूपा' ग्रीर लक्ष्मणा भक्ति रूपा ये सब विद्या के पाँच पर्व रूपा थीं।

इस राजस फल प्रकरण में चार फल मुख्य हैं। पहला उपरोक्त विवाह सम्बन्ध से उन महिषियों को भगवान का फल के रूप में प्राप्त होना, दूसरा उन कन्याग्रों का भगवान को फल रूप में मिलना। भगवद् ग्रंश से पुत्र-पौत्र ग्रादि का प्रकट होना तीसरा फल है ग्रौर इन पुत्र-पौत्रों का दुष्टों से युद्ध करवाकर उन ग्रसुरों के वध से पृथ्वी का भार हल्का करवाना चौथा फल है।

इन प्रसङ्गों के पठन से यह ज्ञात होगा कि भगवान जीव को मुक्ति दान तब ही देते हैं, जब जीव का चित्त भगवान में एकाग्र हो जावे, वह कैसे भी हो ग्रर्थात् प्रेम-भक्ति श्रद्धा से ग्रथवा शत्रुता से, पर सब जगह से मन हटकर केवल भगवान में केन्द्रीभूत हो जाय, जैसे सोते-बैठे, खाते-पीते, जागृति में ही नहीं स्वप्न तक में केवल भगवान के ही दर्शन होते रहें, उनकी मुक्ति निश्चित है। कंस, रावगादि ग्रसुरों के उदाहरण विद्यमान हैं।

मुभी विश्वास है कि जिज्ञास पाठक श्री सुबोधिनी ग्रध्ययन का फल जो भगवान श्रीकृष्ण में

एकतानता प्राप्त करना ही है, उसे प्राप्त कर कृतार्थ होवेंगे। किमधिकं सुज्ञे!

स्नान यात्रा—ज्येष्ठ शुक्रा १४ वि.सं. २०३० गो० वजभूषगालाल ग्रध्यक्ष

# 💠 विनम्न निवेदन 💠

श्रीमद्भागवत महापुराण के दशम स्कन्ध के ५७ से ६३ ग्रध्यायों की सामग्री श्रीमद्वलभाचार्य चरण विरचित श्री सुबोधिनी संस्कृत टीका हिन्दी ग्रनुवाद सहित का समावेश प्रस्तुत नवम् पुष्प में है।

ग्रन्थ प्रकाशन विविध कार्यकर्ताग्रों ( जैसे मुद्रगालय, जिल्दसाज इत्यादि ) एवं वाजार में कागज समय पर मिलने ग्रादि पर निर्भर होने से हम पुस्तक सदस्यों को शीछ भेंट न कर सकते के कारण चाहे दु:खी भी रहते हों, पर उपाय कुछ दृष्टि में नहीं ग्राता है । ग्राधिक संकट संस्था के सन्मुख रहता ही है । तथापि भगवत्कृपा से कार्य चल रहा है ग्रौर हमें विश्वास है कि प्रभु ग्रपने इस कार्य को ग्रपने प्रमेय बल से ग्रवश्य शीघ्र पूर्ण करेंगे । प्रकाशन व्यय में कुछ बचत करने के लिए दो पुष्पों को एक जिल्द में बँधवाने का विचार भी हम कर रहे हैं—इससे १३ के स्थान पर १२ पुस्तक सदस्यों को प्राप्त होगी । परन्तु १० पुष्प पूर्ण करने के पश्चात् कार्य को चालू रखना भी एक समस्या है, जो सदस्य महानुभावों के सहयोग पर ही निर्भर है । हमने इस सहायता के लिए सबको निवेदन किया है, परन्तु कदाचित् किन्हीं को वह पत्र न भी मिला हो तो इस निवेदन को स्वीकार कर शीघ्र यथाशक्ति जो ग्राधिक सहयोग दे सकें—शीघ्र ग्रवश्य देवें, जिससे काम चालू रखने में बाधा न हो ।

इतने वर्षों के अनुभव से हम इस तथ्य पर पहुँचे हैं कि इस कार्य में आर्थिक सहायता करने व दिलाने का आश्वासन सहज में कई महानुभावों से मिल जाता है, परन्तु उसको कार्यान्वित करने में तत्परता अधिक नहीं होती। इसका कारण है कि वे अपने वचन का कुछ मूल्य नहीं समभते हैं। उनके वचन को सत्य मान कर ही उनकी सेवा में कई बार उपस्थित भी होना पड़ता है, पर परिगाम कुछ नहीं देखकर चित्त दुःखी होता है, परन्तु श्रीमद्भगवद् गीता का वाक्य 'कर्मन्यावाधिकारस्तु मा फलेषु कदाचन' कर्म करने का हमारा अधिकार है, फल में कभी नहीं। फल देना प्रभु के हाथ में है, स्मरण हो आता है और दयार्णव श्रीमद्धक्रभाचार्य चरण की नवरत्न ग्रन्थ में की गई आजा 'चित्तोद्वेगं विधायापि हरियंद्यत्करिष्यति तथैव तस्य लीलेति मत्वा चिन्तां द्रुतं त्यजेत्' यदि हरि कभी चित्त में उद्वेग उत्पन्न करे तो वह उसकी लीला (खेल) समभकर चिन्ता छोड़ देनी चाहिए। यह आजा स्मृति में आने के पश्चात् चित्त कुछ समय के लिए शान्त हो जाता है,परन्तु वह भाव स्थायी नहीं होता है, जिसका कारण अपने स्वभाव की निर्वलता ही है। भगवद्भक्त कृपा करेंगे, तब ही स्वभाव सबल होवेगा।

संस्थाध्यक्ष महोदय परम श्रद्धे य गोस्वामी श्री व्रजभूषण्लालजी महाराज श्री ने ग्राज्ञा की है कि जो सदस्य इन ग्रन्थों को उपयोग में नहीं लाते हैं, उनसे पुस्तकें वापिस प्राप्त कर ली जावें ग्रीर नियमानुसार जो उनकी ग्रार्थिक सेवा है, वह उनको लौटा दी जावे। ग्रतः सदस्य महानुभावों से उनके दर्शन होने पर उनसे पूछना पड़ता है कि वे पुस्तकें काम में ले रहे हैं या वे पुस्तकें केवल पुस्तकालय की शोभा वृद्धि ही कर रही हैं। इस पर किसी-२ का ऐसा उत्तर भी प्राप्त होता है कि एक बार पुस्तक पढ़ी, कुछ समभ में नहीं ग्राया, इससे ग्रागे पढ़ना बन्द कर दिया। इस श्रेणी के

स्रौर भी सदस्य स्रवश्य होंगे; वयोंकि इस जीवन व्यापन के कठोर समय में श्रात्म कत्याएं की चिन्ता न होना स्वभाविक ही है। मनोविज्ञान में मन की शक्तियाँ महान् मानी गई हैं। इस देह का सञ्चालक मन ही तो है। जब तक हम किसी भी कार्य को मन लगाकर नहीं करें, फल की प्राप्ति नहीं होती। जौकिक कार्यों में सांसारिक संस्कारों के कारएं चित्तवृत्ति स्रधिक होती है, जिससे स्रधिकांश में उनमें फल-सिद्धि प्राप्त होती है, चाहे वह स्रिनत्य ही है। उसी प्रकार यदि मन लगाकर श्रीमद्दश्वभाचार्य चरएं को ध्यान में सादर सदैन्य साष्ट ङ्ग दण्डवत प्रएगाम कर स्रव्य पढ़ना प्रारम्भ करें तो सब कुछ सुगमता से समक्त में स्रावेगो। यह एक स्रनुभव है, जिसको कोई भी प्रयत्न द्वारा प्राप्त कर सकते हैं।

इसके ग्रतिरिक्त कार्य सफलता निम्न तीन वास्तविकताग्रों पर निर्भर है, चाहे वह लौकिक ग्रथवा ग्रलौकिक कार्य हो—

(१) नियम पूर्वक (२) ग्रादर पूर्वक (३) चिरकाल पर्यन्त ।

ग्रलौकिक कार्य का दृष्टान्त ही लेवें, पृष्टिमार्ग का सिद्धान्तसार है भगवत्सेवा। वह नियम पूर्वक ग्रर्थात् नित्यप्रति निश्चित् समय पर की जावे। सेवा में ग्राराध्य स्वरूप को साक्षात् प्रभु मान कर सब कार्य ग्रादर सहित करें। यह सेवा बहुत समय तक करे तो महाप्रभुजी की कृपा से प्रभु सानुभावता जतावें जो कि हमारा लक्ष्य है। पृष्टिमार्गीय सेवा के दो ग्रङ्ग हैं— (१) स्वरूप सेवा ग्रीर (२) नाम सेवा। स्वरूप सेवा का ग्रानन्द रस तो महाप्रभुजी व श्री यमुनाजी की कृपा से ही मिलता है, परन्तु यदि वह बन न पड़े तो नाम सेवा यथा शक्य नित्यप्रति ग्रवश्य करें, जिसमें ३ प्रकार की भक्ति—श्रवण, कीर्तन व समरण सिद्ध होती है। कथा पढ़ना व सुनना, भगवल्लीलाग्रों का व कीर्तनों का स्मरण करना, उनका उद्बोधन करना और उनको हृदय में पधराना नाम सेवा के ग्रन्तर्गत है। इसके करने से स्वरूप सेवा में रुचि बढ़ने के साथ-२ एक ग्रलौकिक रस (ग्रानन्द) का ग्रनुभव एक भक्त को होता है। श्री सुबोधिनीजी का पठन भी नाम सेवा है। मन लगाकर एक ही विषय को तीन बार पढ़ें, महाप्रभुजी की कृपा से ग्रवश्य वह विषय समभ में ग्रावेगा।

कुछ महानुभावों की मान्यता है कि जिस ग्रन्थ को हम पढ़ें ग्रीर उसमें दिए गए उपदेशों को ग्रमल में न लावें तो उन ग्रन्थों को पढ़ने में समय बिगाड़ने से क्या लाभ है ? यह उनका भ्रम मात्र है, तथापि कुछ ग्रंशों में उसे सही भी मान लिया जावे तो वह मान्यता श्रीमद्भगवद्गीता व श्रीमद्भागवत ग्रन्थ रत्नों को कदापि लागू नहीं हो सकती है; क्योंकि जिस प्रकार भगवत् नाम जान ग्रथवा ग्रनजान में ग्रथवा किसी भाव से भी लेने पर ग्रपना गुएा बताकर कल्याएा करता है, जैसे ग्रमिन का स्पर्श जान ग्रथवा ग्रनजान में होने पर भी स्पर्शकर्ता को जलाता है, उसी प्रकार इन ग्रन्थों को ग्रर्थ समभकर ग्रथवा बिना इनके ग्रथं को समभे, इन्हें पढ़ने से भी ये लौकिक भावों को नष्ट कर भगवद्भाव की उत्पत्ति करते हैं; क्योंकि भगवद्गीता का उपदेश परब्रह्म भगवान् श्रीकृष्णा के वचनामृत हैं ग्रौर श्रीमद्भागवत उन्हीं उपदेशों का सोदाहरण स्पष्टीकरण भगवत्स्वरूप है, ग्रतः इनकी चन्दन, पुष्प, धूप, दीप, नैवेद्य इत्यादि से ग्रचना की जाती है। निवेदन करने का तात्पर्य है कि इस कल्याएाकारी ग्रध्ययन में मन लगे या न लगे—नियम पूर्वक ग्रादर सहित चिरकाल पर्यन्त इनका ग्रध्ययन करते ही रहना चाहिए, जिससे भगवत्कृपा से सब कुछ समभ में ग्रावेगा ही। एक घण्टे में ६० मिनट ग्रौर एक दिन में २४ घण्टे होते हैं, उस एक घण्टे में से इस कार्य के लिए उसका साठवाँ हिस्सा ग्रर्थात् दिन के २४ घण्टे के पीछे एक मिनट ले

लेवें। इस प्रकार प्रतिदिन २४ मिनट का समय कम से कम म्रात्म कत्यागार्थ भी म्रवश्य प्रदान करें। कुछ ही समय में म्रापको म्राशातीत लाभ होगा। परम श्रद्धेय श्रीमद्रष्ठभाचार्य चरण की म्राजा को सदैव ध्यान में रखें 'वाक्यात् किया बलवती भवेत्' म्रथात् बचन से किया बलवान हो। हम लोग बिना श्रम तुरन्त ग्रपने मुख से एक बचन कह देते हैं, पर उसका मूल्याङ्कन तो दिए हुए बचन को किया में लाने से ही होगा। निस्संदेह किया करने में कठिनाईयों एवं बाधाम्रों का सामना करना पड़ेगा, परन्तु उन म्रहेतुकी कृपा करने वाले प्रभु के चरण कमलों का म्राश्रय लेकर कार्य में जुट जावें। म्रपनी कृति का बखान भ्राप न करो, कार्य के परिणाम को ही करने दो। किया महोदय की कितनी महत्त्वपूर्ण उक्ति है—

कथनी मीठी खाँड सी, करनी विष की लोय। करनी कर कथनी करे, तो विष ते ग्रम्त होय॥

दूसरी महत्त्वपूर्ण बात है कि ग्राज का काम, ग्राने वाले कल पर कभी न छोड़ें; क्योंकि कल ग्राता ही नहीं। ग्राज-कल के दीर्घ-सूत्री महानुभावों की उक्ति ग्रहण न करें—

म्राज करे सो काल कर, काल करे सो परसों। इतनी जल्दी क्या पड़ी, म्रभी तो जीना बरसों।।

परन्तु भगवद्भक्तों की वागी का समादर करते हुए उसको हृदय में उच्च स्थान देवें—
काल करे सो ग्राज कर, ग्राज करे सो ग्रव।
पल में परलय होयगी, बहरि करेगो कव।।

परलय ग्रर्थात् प्रलय इसका ग्रर्थ है कि जो देह छूट गई तो तुम्हारे लिए तो वही प्रलय है; क्योंकि देह छूट जाने का कोई निश्चय नहीं कि कब प्राग् निकल जावे! इससे नित्य सेवा कार्य में हमको लगे ही रहना चाहिए, इसमें ग्रालस्य प्रमाद करना ग्रपनी ग्रात्मा पर ग्रत्याचार करना है। ग्राशा है उदारचित्त पाठकों को मेरा स्पष्ट कथन यदि बुरा लगे तो मुभे क्षमा करेंगे।

पूज्य पाद गोस्वामी श्री माधवरायजी एवं उनके प्रिय किनष्ठ श्राता श्री रिसकरायजी महा-राज ने पोरबन्दर में एवं ग्रन्यत्र श्री सुबोधिनी प्रकाशन मण्डल के सदस्य बनने के लिए ग्रपने कृपा-पात्र वैष्णाव महानुभावों को ग्राज्ञा द्वारा प्रेरणा प्रदान करने के लिए जो वचनामृत किए उसके लिए ग्राप सर्वश्री को ग्रनन्त धन्यवाद देते हुए हम ग्राप महानुभावों का ग्राभार सादर स्वीकार करते हैं।

जोधपुर (चौपासनी) में मङ्गल प्रस्ताव के ग्रवसर पर पू.पा. गो० श्री पुरुषोत्तमलालजी महाराज श्री पधारे थे। ग्राप श्री ने स्वेच्छा से दिनाङ्क १७ मई, १६७३ को हमारे कार्यालय में पधार कर उसे पावन किया, जिसके लिए संस्था ग्राप श्री की कृपा का ग्रनुभव करते हुए ग्राप श्री का ग्राभार सादर स्वीकार करती है।

वाक्पित दयार्णव श्रीमद्वलभाचार्य चरण को इस कार्य को शीघ्र पूर्ण करने की सदैन्य प्रार्थना करते हुए तथा पाठक महानुभावों से कार्य में त्रुटियाँ जो सहज में हो जाती हैं, उनकी क्षमा याचना माँगते हुए सर्वेश्वर रसेश गोपीजन वल्लभ की सादर वन्दना करता हूँ कि कृपा कर श्राप श्रपने इन गूणानुवादों को श्रवण व मनन करके श्रानन्द विभोर होने की प्राणीमात्र को शक्ति प्रदान करें।

जोधपुर

तदीयजन चरणरजाभिलाषी नन्ददास (रामचन्द्र)

# सुबोधिनी वाटिका में से चुनी हुई कुछ सौरम पूर्ण कलियाँ ( सुबोध रत्नाकर से )

ये केचित्स्मरन्ति, तेषां हृदये स्थितः क्रुशसमा-नाधिकरगो न भवतीति, ग्रग्निस्तृगमिव क्रुशान् हंसि ।।१०-५५-१०।।

भक्तौ भगवदानुगुण्येऽवि भक्तानुगुण्यमप्यपेक्ष्यते । ।।१०-५५-५४।।

भगवान् नान्यत्र रमते यथा भक्तौ रमते।।।१०-५५-५५॥।

त्र्रगुप्तो रसः रसामासः स्यात् ।।१०-५६-४४॥ स्त्रियः संसारैकस्वभावा इति स्त्रीगां न मुक्तिरिति मर्यादा ।।१०-५७-१७।।

ईश्वरवाक्ये च यावत्स एव स्वाभिप्रायं न प्रका-शयित तावदर्थान्तरं न वर्णानीयम् ।१०-५७-२५।

वर्षस्तु भगवदीयतया स्वल्पो मृग्य एव, स्रन्यथा ज्ञानमार्गात् को विशेषः स्यात्। परमुद्गतो नापेक्ष्यते।।१०-५७-२६।।

(तव पादसरोजं) जनतायाः प्राग्गीमात्रस्य ग्राप-वग्यं ग्रपवर्गमभिन्याप्य यावत्सुखं तत्सवं यस्मादिति ।।१०-५७-४२।।

या हि ग्रनन्य भक्ता सा सर्वं प्राप्नोति । ।।१०-५७-५०।।

पूर्णादल्प प्रार्थनायां मन्द भाग्यत्वं वा स्यादिति तथा न भावनीयम् ॥१०-५७-५३॥

(नेहे सबमेव समीचीनं भासते।।१०-५८-२५।।

जो कोई स्मरण करता है, उनके हृदय में रहते हुए क्लेश को नहीं रहने देते, जैसे ग्रग्नि तृण को जला देती है, वैसे उन क्लेशों को ग्राप (भगवान्) नाश करते हो।

भक्ति में भगवान् ग्रनुकूल हो, तब भी भक्त की (उस कार्य में) ग्रनुकूलता ग्रपेक्षित रहती है। भगवान् जैसे भक्ति में रमण करते हैं,वैसे ग्रन्यत्र रमण नहीं करते हैं।

गुप्त न रखा हुग्रा रस रसाभास हो जाता है। स्त्रियों का संसार में ही स्वभाव होता है, इसलिए उनकी मुक्ति नहीं होती, ऐसी मर्यादा है।

ईश्वर के वाक्य में जब तक वे अपने अभिप्राय को प्रकाश न करे, तब तक (उसके) दूसरे अर्थ का वर्णन नहीं करना चाहिए।

भगवदीय होने से थोड़ा म्रहङ्कार तो रखना ही चाहिए, नहीं तो ज्ञान मार्ग से (भक्ति मार्ग में) क्या विशेषता होगी, पर म्रधिक नहीं रखना चाहिए।

(ग्रापका चरण कमल) ऐसा है, जिससे जनता को ग्रौर प्राणिमात्र को ग्रापवर्ग्य, प्रपवर्ग (मोक्ष) सहित जो-जो सुख हैं, वे सब प्राप्त होते हैं।

जो मेरी (भगवान् की) ग्रनन्य भक्ति वाली है, वह सब प्राप्त करती है।

पूर्ण के पास थोड़े की प्रार्थना करने से मन्द भाग्य वाला होवे, जिससे ऐसी भावना (प्रार्थना) नहीं करनी चाहिए।

स्नेह में सर्व योग्य लगता है।

## श्रीमद्वल्लमाचार्य चरण विरचित तत्वार्थ-दीप निबन्ध-मागवतार्थ प्रकर्शा

दशम-स्कन्ध राजस-फल उप-प्रकरण ग्रध्याय ५४ से ६० तक

राजस-साधन-प्रकरण के विचार करने के बाद राजस-फल-प्रकरण का ४८ कारिकाग्रों से विचार करते हैं

श्लोक—ग्रतः फलं सप्तिमर्वे राजसानां निरूप्यते । ग्रक्रूरो यादवानां हि मुख्यस्तस्य फलं पुरा ॥२४७॥ ततः पञ्च विवाहाश्च विद्यापर्वस्वरूपकाः । नायिकाः फलरूपा हि कृष्णसम्बन्धतो मताः ॥२४८॥

श्लोकार्थ—जिस कारण से साधन प्रकरण सात ग्रध्यायों में कहा, उसी कारण से राजसों का फल प्रकरण भी सात ग्रध्यायों से कहा जाता है, यादवों में मुख्य ग्रकूर है, जिससे उसका फल पहले कहा जाता है।।२४७।।

इसके बाद विद्या के पर्वस्वरूप (ग्रङ्गरूप) पाँच विवाह कहे जायेंगे; क्योंकि इन विवाहों में जो नायिकाएँ थीं, वे श्रीकृष्ण के सम्बन्ध के कारण फल स्वरूप मानी गई हैं।।२४८।।

व्याख्या—यह प्रकरण राजस भक्तों को जो फल प्राप्त हुग्रा, उसका निरूपण करता है, इस कारण से इस उप-प्रकरण का नाम राजस 'फल' प्रकरण पड़ा है। यहाँ यह प्रश्न होता है कि कौनसा फल है ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि यहाँ साधन प्रकरण के समान एक प्रकार नहीं है, किन्तु ग्रनेक प्रकार हैं, ग्रतः उनको बताने के लिए उस-उस ग्रध्याय के फल का प्रकार पृथक्-पृथक् कहा है, जैसे ग्रकूर यादवों में मुख्य होने से, पहले ग्रध्याय में उसका फल कहा है ॥२४७॥

भगवत्सम्बन्ध फल स्वरूप है, यों पूर्व प्रकरण में सिद्ध हो गया है, इसलिए इन (कृष्ण) का वैसा (फल रूप) होना तो उचित है, किन्तु नायिकाग्रों का फल रूपत्व कैसे ? इस शङ्का के उत्तर में दूसरे ग्रध्याय में जिस प्रकार वर्णन है, उसके लिए कहा है।।२४८।। श्लोक—तासां फलं हरिः कृष्णस्तत्सम्बन्धात्तथेतरे । कृष्णं फलमुपासाद्य दुःखग्रामाद्विनिर्गताः ॥२४६॥

श्लोकार्थ—उन (नायिकाग्रों) का फल हरि (कृष्ण) हैं, इसलिए उनके सम्बन्ध से ये भी वैसी (फलरूपा) हो गईं, जिससे ये फलरूप कृष्ण को पाकर दुःख समूह से छूट गईं।।२४६।।

**व्याख्या**—कृष्ण के साथ उनका सम्बन्ध होने से सम्बन्धी रूप से वे फल रूप हो गईं, जिस कारण से दुःख से छूट गईं। इसी तरह अधिकारी भेद से फल का भेद द्वितीबाध्याय में कहा ।।२४६।।

श्लोक—ततोऽग्रे षोडशकलावृत्तिरूपाः सहस्रशः ।
सम्बन्धेन हरि प्राप्तास्तत्सम्बन्धात्तथेतरे ॥२५०॥
फलं चतुर्विधं तत्र कृष्णप्राप्तिः पुरा फलम् ।
स्वप्राप्तिः कृष्णदेवस्य द्वितीयं फलमुच्यते ॥२५१॥
ग्रन्योन्याध्यासवञ्च तत्फलद्वयमुदाहृतम् ॥

श्लोकार्थ—उसके बाद एक हजार में जो १६ कला वाले मन की वृत्तिरूपा स्त्रियाँ थीं, उनको सम्बन्ध होने से हिर (भगवान्) प्राप्त होते हैं अर्थात् वे वृत्तिरूपा स्त्रियाँ सम्बन्ध से हिर को प्राप्त हुई, उन स्त्रियों के सम्बन्ध से दूसरी भी कृष्ण को प्राप्त करेंगी ॥२५०॥

वहाँ चार प्रकार के फल हैं, जिनमें पहला फल कुष्ण की प्राप्ति ग्रौर दूसरा फल कुष्ण देव को स्त्रियों की प्राप्ति हुई ।।२५१।।

परस्पर ग्रध्यास के कारगा ये दो फल माने गए है ।।२५१९ ।।

च्याख्या— तीसरा ग्रध्याय 'ततोऽग्रे .......' से प्रारम्भ करते हैं। 'षोडशकलावृत्तिरूपा' को समभाते है कि छान्दोग्य श्रुति में सिद्ध किया है कि मन षोडश कला वाला है, उसकी वृत्तियाँ सङ्कल्प-विकल्प रूप ग्रनेक प्रकार की हैं। 'तत्र' ग्रर्थात् चार प्रकार के फलों में से पहला फल वह हुग्रा, जो उन ख्रियों को कृष्ण की प्राप्ति हुई (ये ख्रियाँ १६ सहस्र थी, जिनको नरकासुर ने ग्रपने ग्रन्तःपुर में रख छोड़ी थी, बहाँ ही इनको श्रीकृष्ण की प्राप्ति हुई थी), ख्रियों को श्रीकृष्ण की प्राप्ति होना दूसरा फल गिना जाता है, ये फल 'ख्रियो वीक्ष्य' कहा है तथा 'ग्रथो मुहूर्त' इन बो श्रोकों में वाणत है, यह ग्रधिकारानुसार पहला ग्रक्रू र में तथा दूसरा मिह्णियों में कहा है, ये दोनों समभने चाहिए। दूसरे में विशेष कहते हैं—परस्पर ग्रध्यास के कारण दोनों ५ ल उस-उस ग्रध्याय

में कहे हैं, यहाँ सबने कृष्ण में पृथक्-पृथक् भाव से ग्रपने हृदय को दिया। 'गृहेषु तासामनपायि' इस श्लोक में कहा है।।२५०-२५१ई।।

श्लोक—ततो भगवदशस्य पुत्रभावेन कार्यवत् ॥२४२॥ लोकवेद प्रकारेगा पुत्रपौत्रादिकं फलम् । तेषां च सर्वभावेन देवयुद्धादिना तथा ॥२४३॥ कार्यसाधनमत्यर्थं चतुर्थं फलमुच्यते ॥

श्लोकार्थ—पश्चात् भगवान् का ग्रँश पुत्र रूप से प्रकट हो लोक तथा वेद के प्रकार से जो कार्य हो उस तरह पुत्र-पौत्र ग्रादि फल प्रकट किए। उनका कर्त्तव्य देवग्रह्मादि देवों से सर्व प्रकार से युद्ध कर सकल कार्यों को सिद्ध करना, यह चतुर्थ फल कहा जाता है।।२४२-२५३६।।

व्याख्या—भगवान् इसी तरह ग्रँश द्वारा चतुर्थ फल सिद्ध करने की लीला करते हैं। सन्तित के विवाह, शंकर के साथ युद्ध ग्रादि।।२५३६।।

श्लोक—यथा लोके सर्वभावो लौकिकेषु प्रजापते ॥२५४॥
तथा कृष्णो सर्वभावस्तेषां जात इतीर्यते ।
कृष्णोऽपि चेत्तथा कर्ता तथा स्वप्नो मनोरथः ॥२५५॥
प्रपञ्चातवत्तत्र कृष्णाद्वैतं फलं मतम् ॥

श्लोकार्थ — जैसे लोक में लौकिक पुरुषों में सर्वभाव (सर्व प्रकार से प्रेम) होता है, उसी तरह उन समस्तों का सकल प्रकार से सम्पूर्ण प्रेम श्लीकृष्ण में हो गया, श्लीकृष्ण भी यदि यों करने लगें तो तब उनका स्वप्न एवं मनोरथ श्लीकृष्ण सम्बन्धी ही होते हैं, ऐसी कृति से जिस तरह लौकिक में प्रपन्त से ग्रद्धैत हो जाता है, उसी तरह उनका भी श्लीकृष्ण के साथ ग्रद्धैत बन जाता है,यह ही निश्चित फल है।२५५६ ।

व्याख्या—षष्ठ ग्रौर सप्तम् ग्रध्याय में कहा हुग्रा फल कहते हैं :-

यह जब लौकिकपन से है, तब भगवत्सम्बन्ध के स्रभाव से इसका फलत्व कैसे माना जाय? इस पर 'यथा लोके' कारिका कहकर इस शङ्का का परिहार किया है कि जैसे लोक में लौकिक पुरुषों का जिन पदार्थों पर प्रेम होता है, उन पदार्थों का ही वे स्वप्न देखते हैं एवं मनोरथ करते हैं। इसी तरह श्रीकृष्ण पर जिनका प्रेम हो जाता है, उनको भी श्रीकृष्ण के ही स्वप्न स्राते हैं तथा वे श्रीकृष्ण के ही मनोरथ किया करते हैं—जिसका परिणाम ज्यों लौकिक में लोगों का प्रपञ्च से

ग्रद्वैत हो जाता है, वैसे ही भक्तों का भी श्रीकृष्ण से ग्रद्वैत हो जाता है। यह ही सर्वभाव का स्व-रूप है, इस सर्वभाव का ही ब्रह्मसूत्र के साधनाध्याय के तीसरे पाद में 'स एवाद्यस्तात्' इत्यादि छान्दोग्य श्रुति का उपन्यास कर विचार किया गया है।

यह फल यद्यपि मुग्ध ग्रिधिकारियों के लिए साधन रूप है, किन्तु सायुज्य मुक्ति के ग्रिधिकारियों के लिए फल रूप है।

यह साधन कोटि में होते हुए भी अधिकारी भेद से फल है, इसमें कोई विरोध नहीं है।।२५५६।।

श्लोक—ग्रथं धमौ धर्म कामौ काम मोक्षौ निरूपितौ ॥२५६॥
केवलाश्चान्यसंयुक्ताः पुरुषार्थाः फलं मताः।
ग्रक्रूरस्य फलं सिद्धमर्थो धर्मेगा संयुतः ॥२५७॥
तदर्थं ताहशीं लीलां लोकाद्भिन्नां करोति हि।
स्वतस्तेषां कृतिश्चेतस्यात्कृष्णस्तोषं कथं व्रजेत् ॥२५८॥

श्लोकार्थ—धन ग्रौर धर्म, धर्म ग्रौर काम, काम ग्रौर मोक्ष निरूपण किए हैं, ये पुरुषार्थ पृथक्-पृथक् हों ग्रथवा मिले हुए हों तो भी फल रूप हैं।

धर्म सहित धन ग्रऋर को प्राप्त हुग्रा, इसके लिए भगवान् ने लोक से भिन्न प्रकार की लीला की है।

यदि उन्होंने यह कार्य स्वयं किया होता तो कृष्ण कैसे प्रसन्न होते?।।२५६-२५८।।

व्याख्या—ग्रन्य प्रकार से फल की चतुर्विधता कहते हैं। दूसरे चतुर्विध विभाग के प्रकार का उदाहरण देकर स्पष्टीकरण करते हैं:-

ग्रक्तूर को फल की सिद्धि धर्म सहित ग्रर्थ (मिएए) की प्राप्ति से हुई, इसिलए भगवान् उसी प्रकार की (दुर्यश को मिटाने वाली) लोक से विलक्षरण (पृथक् प्रकार की) लीला करते हैं ग्रर्थात् प्रसेन वध का कलङ्क दूर करने के लिए उन्होंने वैसी लीला की है। विभत्सा का ग्रनुभव दूसरे प्रकार की लीला से भी हो सकता था, फिर इस प्रकार से क्यों किया ? इस ग्राकाङ्क्षा के होने पर कहते हैं कि 'स्वतः' यदि ग्रक्रूर एवं कृतवर्मा ने स्वतः सत्राजित के वध का कार्य किया होता तो भगवान् इन पर कैसे प्रसन्न होते? ।।२५६-२५६।।

श्लोक—दुर्योधनादिहन्तारो यथा वै पाण्डवाः प्रियाः । सत्राजिद्घातकास्तद्वच्छतद्यन्वादयो मताः ॥२५६॥ भ्रोकार्थ-जैसे दुर्योधनादि को मारने वाले पाण्डव भगवान् को निश्चय से प्रिय थे, वैसे सत्राजित का वध करने वाले शतधन्वा ग्रादि भी भगवान् के प्रिय माने गए हैं ॥२५६॥

ट्याख्या—उन (ग्रक्रूर वा कृतवर्मा) के सजातिय को मारने से कौनसा सम्बन्ध है ? इस पर कहते हैं कि भगवान् काप्राकट्य मुक्ति देने के लिए हुग्रा है, वह मुक्ति तब देते हैं, जब ग्रन्य सम्बन्ध छूट जाय, केवल ग्राप (श्रीकृष्ण) में ही एकतानता उत्पन्न हो जाय, श्रीकृष्ण ग्रन्य सम्बन्ध सहन नहीं कर सकते हैं। जो मारने के योग्य हो, उनको मारने से प्रसन्न होकर मुक्ति देते हैं। चालू प्रकरण में दुर्योधनादि की तरह सत्राजित ग्रादि भी दूसरे के सम्बन्ध वाले थे, इसलिए उनको मारने वाले शतधन्वा ग्रादि भी ग्रधिमयों के नाश में प्रयोजक होने से भगवान् का रुचिकर कार्य करने से भगवान् को प्रिय थे। सारांश यह है कि भगवान् ग्रन्य सम्बन्ध छुड़ांकर ग्रपने में एकतान कराने के बाद मुक्ति देते हैं।।२५६।।

श्लोक—युद्धेन मारणं मुख्यं वने वा गुप्तभावतः । न तु सुप्तस्य सर्वासां समक्षं मारणं मतम् ॥२६०॥ शतधन्वा ततो वध्यो मुक्त्यर्थं मारितः स्वतः ॥

श्लोकार्थ—युद्ध कर मारना अथवा वन में छुप-छुप कर मारना; ये दोनों मुख्य हैं, न कि सोये हुए को सर्व स्त्रियों के समक्ष मारना श्रेष्ठ है, इस कारण से शतधन्वा मारने के योग्य हो गया, उसकी मुक्ति करनी थी, इसलिए भगवान ने अपने हस्त- कमलों से मारा ॥२६०६॥

व्याख्या—भगवान् ने जैसे प्रिय होने के कारण पाण्डवों की रक्षा की, वैसे इस (शतधःवा) की रक्षा क्यों नहीं की ? इस शङ्का के निवारणार्थ इस कारिका में बताया है कि मारने की जो रीति श्रेष्ठ है, वह युद्ध कर दुष्ट को वा शत्रु को मारना ग्रथवा वन में गुप्त रीति से मारना; इन दोनों रीतियों में से एक भी न कर शतधन्वा ने सोये हुए को चिछाती स्त्रियों के समक्ष मारा, यों मारना ग्रमुचित था, इस ग्रमुचित कार्य के करने के कारण शतधन्वा मारने के योग्य हुग्रा, ग्रतः मारा गया, पाण्डवों को तरह उसकी रक्षा नहीं की, किन्तु उसको मुक्ति देनी थी, ग्रतः ग्रापने स्वयं उसका वध किया ॥२६० है।।

श्लोक — गुप्तलीला फले वाच्या तेनाज्ञानप्रकाशनम् ॥२६१॥ विद्यया बोधनं चापि विलम्बश्च पलायने ॥

श्लोकार्थ—फल प्रकरण में गुप्त लीला कहनी है, ग्रतः प्रभु ने ग्रज्ञान प्रकट कि । फिर ब्रिद्या से ज्ञान समक्त लिया, भागने में शतधन्या ने देरी की ।।२६१ री।

व्याख्या—यों होने पर जब भगवान सर्व जानते भी थे तो फिर भगवान ने विलाप क्यों किया ? जिसके उत्तर में कहा 'गुप्तः 'है कि इस प्रकरण में जो लीला की है, वह भगवान ने गुप्त रीति से ही की है। भगवान इस बात को जानते थे, गतधन्वा ने सत्राजित को मारा है, सत्यभामा ने हस्तिनापुर ग्राकर सत्राजित के वध का समाचार भगवान को सुनाया, तब भगवान ने विलाप कर ग्रपनी जानकारी को गुप्त रखा, पश्चात द्वारका ग्राकर उसको मारकर मिण प्राप्ति के लिए प्रयत्न किया, ग्रान्तर ग्रक्त रादि ने इस (ग्रतधन्वा) को भगवत्सम्बन्धी ज्ञान दिया, भागने में ग्रतधन्वा ने विलम्ब की थी।।२६१६।।

श्लोक—ग्रक्र्रवत्सोऽपि तिष्ठे ल्लोनो वा तत्र वै भवेत् ।।२६२।।
तदा वध्यो न चैव स्यात्परं पापेन दूषितः।
युद्धार्थं कृष्णदेवेन मित्रयोः प्रार्थानां तया।।२६३।।
कृत्वा ज्ञात्वाऽपि माहात्म्यं शरगं न स ग्रागतः।।

श्लोकार्थ — यदि वह स्रकूर के समान वहाँ ही ठहरता स्रथवा वहाँ (द्वारका में) ही ग्रुप्त रीति से कहीं रहा हुस्रा होता तो मारने योग्य न भी बनता, किन्तु पाप से दूषित बन गया था, इससे विपरीत बुद्धि वाला होकर कृष्ण देव से युद्धार्थ दो मित्रों को सहायता देने की प्रार्थना की, इस कृति के कारण एवं माहात्म्य जानकर भी वह शरण न स्राया ।।२६३ री।

व्याख्या—भगवान् ने शतधन्वा को उस समय ही क्यों न मारा ? इस पर 'श्रकू र………' कारिका कह कर उसका कारण व भाव समभाया गया है, भगवान् को शतधन्वा की विशेष परीक्षा करनी थी, इसलिए उस समय नहीं मारा, श्रकू रादि द्वारा ज्ञान प्राप्त होने के बाद भी शरण श्राता है वा नहीं ? किन्तु न शरण श्राया श्रौर न वहाँ श्रकू रादि की तरह ठहरा, किन्तु पापात्मा होने से उसने कृष्ण के साथ लड़ाई की तैयारी की तथा दो मित्रों को सहायता के लिए प्रार्थना की, इत्यादि कारणों से उस समय न मारा गया ॥२६३ है॥

### श्लोक—ग्रलौकिकं फलं ह्येतन्मर्यादायां न युज्यते।।२६४।। ग्रतो हि बलदेवस्य नात्र सम्मतिरुत्तमा।।

श्लोकार्थ—यह ग्रलौकिक फल है, वह मर्यादा में मानना उचित नहीं है। इस कारण से बलदेव की इसमें उत्तम सम्मति निश्चय से नहीं हो सकती ।।२६४ है।।

व्याख्या—जब इसी तरह मुक्ति दी तो श्री राम का वैमनस्य क्यों हुग्रा ? इस पर कहते हैं कि 'ग्रलौकिकं यह मुक्ति रूप फल लौकिक नहीं है, ग्रतः इसकी गएाना मर्यादा में नहीं की जाती है, इस कारए। से बलरामजी की इसमें सम्मित नहीं हुई ॥२६४६॥

स्रोक—ग्रत्रैव बलदेवस्थं भिन्नमासीन्निवेशितम् ॥२६५॥
भगवद्धमंजातं हि ततः स मिथिलां गतः ।
ग्रहिच्च हरावासीदन्यधमंप्रवेशतः ॥२६६॥
ग्रतः परं तु रामेण नैकमत्यं क्वचित्क्वचित् ।
लोकेऽपि फलमेताहक् सेवकानां न रोचते ॥२६७॥
ग्रतस्तद्रोपनार्थाय मारियत्वाऽन्यथैव हि ।
मण्यर्थं मारणं वक्तुं वृथा मारियामाह हि ॥२६८॥

श्लोकार्थ—इस लीला के समय ही बलदेवजी में भगवान के गुण दूसरे प्रकार के हो गए, इस कारण से वह बलराम) मिथिला चले गए। ग्रन्य प्रकार के धर्म के प्रवेश होने से हिर में रुचि (प्रेम) नहीं रहा ।।२६६।।

इसके बाद ही श्रीकृष्ण की राम के साथ कभी-कभी सम्मित नहीं होती थी। लोक में भी इस प्रकार का फल सेवकों को रुचता नहीं है।।२६७।।

इसलिए उसको छुपाने के लिए शतधन्वा को मिंगा के कारण वृथा मारा, मिंगा तो उसके पास नहीं थी, यों श्रीकृष्ण ने राम को कहा, किन्तु बलराम को श्रीकृष्ण के यों कहने पर विश्वास नहीं ग्राया, उन्होंने समभा कि श्रीकृष्ण मिंगा बताना नहीं चाहते हैं, इससे श्रीकृष्ण पर ग्रहिंच हुई ।।२६८।।

च्याख्या—तब बलराम भगवान् को छोड़कर मिथिला क्यों गए ? इस प्रश्न का समाधान करने के लिए यहाँ 'प्रत्रैव ......' कारिका कही हैं, भूमि से भार उतारना भगवान् का गुण है, करने के लिए यहाँ 'प्रत्रैव ....' कारिका कही हैं, भूमि से भार उतारना भगवान् का गुण है, वह कार्य दोनों स्वरूपों से करना है, लोक में मनुष्य एक प्रकार के नहीं है, सर्व प्रकार के भार को उतारना है। इसलिए फल प्रकरण में श्रीकृष्ण तथा बलराम की शक्ति में विभाजन हुग्रा है, जिस उतारना है। इसलिए फल प्रकरण में श्रीकृष्ण तथा बलराम की शक्ति में विभाजन हुग्रा है, जिस उतारण से परस्पर सम्मति एक न होने से बलराम मिथिला गए। जिस शतधन्वा ने सोये हुए कारण से परस्पर सम्मति एक न होने से बलराम मारा, उसको श्रीकृष्ण ने मुक्ति दी, यह श्रमुर को, ख्रियों को विलाप कराते हुए उनके सामने मारा, उसको श्रीकृष्ण ने मुक्ति दी, यह श्रमुर को, प्रसन्द नहीं, यह सर्व श्रीकृष्ण ने छल किया है, यों बलराम ने समभा, इत्यादि कारण सेवकों को पसन्द नहीं, यह सर्व श्रीकृष्ण ने छल किया है, यों बलराम ने समभा, इत्यादि कारण मिथिला जाने के थे॥२६५-२६६॥

श्लोक—सोऽपि ज्ञात्वा व्यवसितं क्षोभशान्त्यै ततो गतः । काश्यादितीर्थे धर्मस्य सिद्धिरंथेन साधिता ॥२६६॥

श्लोकार्थ — श्रक्र भी श्लीकृष्ण का यह निश्चित विचार जानकर, श्रपने मन के क्षीभ को शान्त करने के लिए बाहर गया, काशी श्लादि तीर्थों पर उसने श्लर्थ से धर्म की सिद्धि की ॥२६६॥

च्याख्या—इसी तरह प्रासिङ्गक शेष विषय का निरूपण कर शेषी (विषय वाले) का निरूपण करते हैं, स्रकूर को भय हुम्रा कि श्रीकृष्ण ने मिण के लिए शतधन्वा को मारा, उसके पास तो मिण थी नहीं; मिण मेरे पास होने से मुभे मारेंगे, इस भय से स्रक्कूर सौर कृतवर्मा द्वारका छोड़ देशान्तर चले गए, वहाँ स्रक्कूर ने काशी स्नादि तीर्थों पर मिण से प्राप्त धन द्वारा स्रनेक यज्ञयागादि स्रनेक सत्कर्म कर सर्थ स्रौर धर्म की सिद्धि साधली ॥२६६॥

### श्लोक-पुनः स्वस्थानमायातौ मरिंग चावापतुः प्रभोः। एवं यादववर्येषु फलमेतेन बोधितम्।।२७०।।

श्लोकार्थ—वे दोनों (ग्रकूर ग्रीर कृतवर्मा) लौटकर द्वारका ग्रा गए, प्रभु से मिए। प्राप्त की, इससे बताया कि श्रेष्ठ यादवों ने इसी तरह फल प्राप्त किया ग्रर्थात् धर्म-ग्रर्थ दोनों प्राप्त किए।।२७०।।

व्याख्या—जिस तरह यादव श्रेष्ठ ग्रक्तूर ने भगवान् से मिए। प्राप्त कर उससे मिले धन द्वारा यज्ञादि धर्म किए, जिससे ग्रथं ग्रौर धर्म सिद्धि रूप फल प्राप्तिकया, यों १३ई श्लोकों से प्रथमाध्याय का विचार किया ॥२७०॥

ग्रब 'तथैव' ग्रादि कारिकाग्रों से द्वितीयाध्याय विचारते हैं:-

श्लोक—तथैव पाण्डवानां च फलं दातुं विनिर्गतः। सान्त्वने तेऽपि निर्दिष्टास्ततो वर्गत्रयं ददौ ।।२७१।।

श्लोकार्थ—उसी तरह पाण्डवों को फल देने के लिए बाहर पधारे, सान्त्वन ग्रध्याय में इनका भी वर्णन किया हुग्रा है, इससे पाण्डवों को तीन वर्ग दिए ।।२७१।।

व्याख्या—द्वितीयाध्याय का विचार करते हैं 'तथैव' स्रादि स्रोकों से। जब यहाँ यादवों के फल का वर्णन किया जा रहा है तो पाण्डवों का प्रसङ्ग क्यों लाया गया है? इस पर कहते हैं कि सान्त्वन (४६वें स्रध्याय में) स्रकूर द्वारा भगवान् ने कराया है। जहाँ भगवान् ने पाण्डवों को तीन पुरुषार्थ सिद्धचर्थ गर्व जनक तीन पदार्थ दिए हैं—(१) विश्वकर्मा द्वारा नगरी बनवा दी, (२) स्रग्नि देव द्वारा गांडीव धनुष दिलाया, (३) मय से सभा की रचना करा कर दी; ये तीनों ही कमशः धर्म, सर्थ स्रौर काम पुरुष को प्राप्त कराने वाले पदार्थ हैं ॥२७१॥

श्लोक--ग्रामुष्मिकं फलं सूर्यात्स हि वेदात्मको यतः। तत्सम्मति ज्ञापयितुं कालिन्दी प्राप्तिरुच्यते।।२७२।।

श्लोकार्थ-परलोक सम्बन्धी फल सूर्य से प्राप्त होता है; क्योंकि वह (सूर्यदेव)

वेद रूप है, उसकी सम्मति जताने के लिए कालिन्दी की प्राप्ति कही है।।२७२।।

द्याख्या—प्रस्तुत फल को कहने के लिए उनके स्वरूप ग्रादि 'ग्रामुष्मिकं' कारिका से कहते हैं। यादवों को परलोक सम्बन्धी फल की प्राप्ति के लिए वैदिकी सम्मति जताने के लिए सूर्य पुत्री कालिन्दी की प्राप्ति कही है।।२७२।।

श्लोक—तदर्श गमनज्ञानितवृत्त्यै प्राप्य तां पुनः। इन्द्रप्रस्थे स्थितः कालं तत्कार्याणां हि साधकः।।२७३।।

इलोकार्थ—भगवान् उस (कालिन्दी) को प्राप्त करने के लिए यहाँ पधारे हैं, ऐसा ज्ञान किसी को भी न होवे, इसलिए इन्द्रप्रस्थ में कुछ समय ठहर गए, जिससे लोक समभें कि भगवान् पाण्डवों का कार्य सिद्ध करने के लिए यहाँ पधारे हैं, जिससे इतने समय यहाँ ठहरे ।।२७३।।

व्याख्या—यद्यपि प्रभु कालिन्दी प्राप्ति के लिए मुख्यतः पधारे थे, किन्तु लोग यों न जाने तदर्थ कालिन्दी प्राप्ति के ग्रनन्तर भी भगवान् वहाँ पाण्डवों का सकल कार्य पूर्ण होने तक विराजे थे, जिससे लोग जानें कि पाण्डवों के कार्य के लिए पधारे हैं, पाण्डवों को जो फल इस समय मिला, वह तो प्रासङ्गिक हो जैसे ग्रचानक ही मिल गया, नहीं तो कालिन्दी से वहाँ पर ही विवाह करते, यों पाण्डवों का कार्य पूर्ण कर द्वारिका पधारे, वहाँ पधार कर कालिन्दी से विवाह संस्कार सिद्ध किया। 'कालं' यह पद द्वितीया विभक्ति का इसलिए दिया है कि यह लीला ग्रत्यन्त संयोग में होने वाली थी ग्रर्थात् पाण्डवों के कार्य की सिद्धि शीघ्र की ॥२७३॥

श्लोक—ग्रात्मबोधस्वरूपयं तेन व्यार्वाततोऽर्जुनः ।

मित्रविन्दा तपोरूपा तेनानीता बलान्निजात् ।।२७४।।

ग्रन्तस्तापबहिस्तापौ भ्रातराविव बोधितौ।

स्वभागत्वाद्धृता तस्या बन्धूनां चाखिलार्थदः ।।२७४।।

इलोकार्थ—यह कालिन्दी ग्रात्म ज्ञान के स्वरूप वाली है, जिससे ग्रर्जुन को लौटाया। मित्रविन्दा तपस्या का रूप थी, उसको ग्रपने बल से प्राप्त कर लाए ।।२७४।।

ग्रन्दर का ताप ग्रौर बाहर का ताप वे दो ही भ्राता जताये हैं, उनकी बहिन मित्रविन्दा ग्रापका ही भाग थी, उसके बान्धवों को सकल पदार्थ जो वे चाहते थे, वे दे दिए।।२७४।।

व्याख्या—कालिन्दी ग्रात्मज्ञान का स्वरूप थी, जिससे वह भगवान को ही ग्रपना रमणोचित स्थान समभती थी, जिससे ग्रर्जुन का वरण स्वीकार न कर उसको लौटाया, दूसरी मित्रविन्दा तपो रूपा थी; क्योंकि उसके दो भाई ग्रन्तस्ताप (ग्रन्दर का ताप) ग्रौर बहिस्ताप (बाहर का ताप) के रूप थे, ग्रतः बहिन भी तप रूपा ही थी, भगवान ने जैसे कालिन्दी को वरा, वैसे मित्रविन्दा को नहीं वरा। मित्रविन्दा भगवान की भूग्रा राजाधिदेवी की पुत्री थी, जिससे सम्बन्ध में भूग्रा की बेटी हुई। 'भागस्ते पैतृष्वसेयी' इति श्रुति—इस श्रुति का ग्रथं है—भूग्रा की बेटी तेरा भाग है ग्रर्थात् उसको तूँ ले सकता है, इस श्रुति के प्रमाणानुसार भगवान का भाग थी, किन्तु भगवान ने मित्रविन्दा का बल पूर्वक हरण किया, कारण कि उसके भाई भगवान को न देकर ग्रन्य को देना चाहते थे, यह कार्य भी तपो रूप का बताने वाला है, मित्रविन्दा के प्राप्ति कर लेने के ग्रनन्तर उस (मित्रविन्दा) के भ्राताग्रों को सर्व पदार्थ प्राप्त कराए।।२७४।।

### श्लोक—योगात्मिकां नाग्नजितीं सूर्यवंशसमुद्भवाम् । व्यसनान्यग्रतो जित्वा तां जग्राहाखिलर्धये ।।२७६।।

इलोकार्थ—सूर्यवंशोत्पन्ना नाग्नजिती योगरूपा थी, प्रथम व्यसन के ऊपर जय पाई, ग्रनन्तर सम्पूर्ण सिद्धि प्राप्ति के लिए उसको ग्रहण किया ।।२७६।।

व्याख्या—नाग्नजिती सूर्यवंश में उत्पन्न होने के कारण योग रूपा थी, नवम् स्कन्ध में भूर्य-वंशी राजाग्रों को योगी कहा है, ग्रतः उस वंश में उत्पन्न होने से यह भी योग रूपा थी, भगवान् ने पहले सात वृषभ रूप व्यसनों पर जय प्राप्त की, यह जय प्राप्त करना भी योग का ग्रङ्ग है, नाग्नजिती इस जय के कारण ही भगवान् को प्राप्त हुई, इत्यादि कारणों से नाग्नजिती को योगरूपा कहा है।।२७६॥

### श्लोक—-सिद्धिरूपं पारिबर्हमतस्तत्र निरूपितम् । व्यसनाविष्टचित्तानां तत्रेच्छा न तु लभ्यते ।।२७७।। इति दर्शयितुं पश्चाद्युद्धमाह नरेगा हि ।।

इलोकार्थ—परिबर्ह ( दहेज ) सिद्धि रूप है, इस कारण से वहाँ उसका निरूपण है, व्यसिनयों को जिन पदार्थों की इच्छा होती है, वे पदार्थ उमको मिलते नहीं, यों दिखाने के लिए अनन्तर अर्जुन के साथ युद्ध होने का वर्णन किया है।।२७७३।।

द्याख्या—योग से सिद्धि प्राप्त होती है, इसलिए योग रूप नाग्नजिती के परिवर्ह (दहेज) का वर्णन वहाँ किया हुन्ना है। सिद्धि योग से होती है, व्यसन से सिद्धि नहीं होती है, स्रतः व्यसनियों का सर्जुन से युद्ध हुन्ना है।।२७७६।।

श्लोक—नित्यानित्य विवेकाख्या भद्रा स्वयमुपागता ।।२७८।।
भक्तिरूपा लक्ष्मगाऽपि बलाद्बुद्ध्या च संगता।
तस्या विस्तार कथनं सात्त्विकानां फले जगौ ।।२७६।।

श्लोकार्थ—भद्रा का नाम नित्यानित्य विवेक था, वह स्वयं ग्राई थी, भक्ति रूपा लक्ष्मणा भी बल तथा बुद्धि से प्राप्त की थी, उसके विवाह का विस्तार से वर्णन सात्विक भक्तों के फल प्रकरण में हैं।।२७६।।

व्याख्या—ज्ञान, योग ग्रौर तप की सिद्धि होने पर वैराग्य की स्वतः प्राप्ति होती है। 'भद्रा' की नित्यानित्य विवेक नाम से प्रसिद्धि थी; क्योंकि वैराग्य के कारण उनका रूप हो गई थी, यह भद्रा नित्य एवं ग्रनित्य पदार्थों के स्वरूप को जानने वाली शक्ति रूपा थी। इसे इसके भ्राताग्रों ने स्वयं ग्राकर भगवान को ग्रपंण किया ग्रौर भगवान से विवाह करवाया।

लक्ष्मिणा जो भक्ति रूपा थी, वह भगवान् को बल (भगवान् के माहात्म्य को बताता है) तथा बुद्धि (स्नेह को बताती है) प्राप्त हुई है, जिसका वर्णन सात्विक फल प्रकरण में विस्तरणः है।।२७६।।

श्लोक—सर्वार्थसाधनैर्युक्तः स्वतोऽपि फलदायकः। फलप्रकरणो प्रोक्तः कृष्णः सर्वहितप्रदः॥२८०॥

श्लोकार्थ—फल प्रकरण में कहा हुग्रा है कि श्लीकृष्ण सकल पुरुषार्थ तथा साधनों से युक्त हैं। स्वयं फल देने वाले हैं तथा समस्तों का हित ही करने वाले हैं।।२८०।।

व्याख्या—महिषियों (महारागियों) को काम, मोक्ष वा धर्म काम की सिद्धि 'सर्वार्थ' कारिका से स्पष्ट करते हैं। इस प्रकरण में कहा है कि श्रीकृष्ण ने सर्व पुरुषार्थ का दान महारागियों को किया है तथा साधन युक्त होने से स्वतः स्वयं फल देने में समर्थ हैं, सर्व को सर्व प्रकार का हित दान करने वाले हैं, ग्रतः यह ग्रध्याय वीर्य लीला ग्रध्याय है; क्योंकि इसमें की हुई लीलाग्रों से वीर्य गुण प्रकट होता है। यों दस श्लोकों से द्वितीय ग्रध्याय का विचार किया।।२८०॥

श्लोक—विषयागामिन्द्रियागामनन्तत्वं यदा भवेत्। ज्ञानसाध्ये कर्मसाध्ये फले स्यान्निर्वृतिः पुरा ॥२८१॥ इति ज्ञापियतुं कृष्णः सहस्राग्ति च षोडशः। नरागां कं सुखं हत्वा देवांश्च परिभूय हि॥२८२॥ महिषीवृत्तिरूपास्ताः कालदोषनिवृत्तये। उद्घाहयामास मुदा लोकवेदौ समर्थन्॥२८३॥ श्लोकार्थ—जब विषयों और इन्द्रियों का ग्रनन्तपन होता है, तब पहले ज्ञान से साध्य तथा कर्म से साध्य फल से निर्वृत्ति होती है ग्रर्थात् सन्तोष की प्राप्ति होती है ।।२५१।।

यों बताने के लिए मनुष्यों के सुख को अर्थात् नरकासुर को मारकर श्रौर देवों को पराजय कर, लोक तथा वेद का समर्थन करते हुए श्रीकृष्ण ने काल के दोष मिटाने के लिए मन की वृत्ति रूप सोलह हजार राजा की कन्याश्रों से श्रानन्द पूर्वक विवाह किया।।२५३।।

व्याख्या—यह लीला "यश" रूप हैं, जिससे यश गुरा प्रकट किया है ।।२८३।।

श्लोक—ग्रविद्या कार्यरूपो हि मुरो नरकरक्षकः।
तत्पुत्राः पीठसहिताः प्राकृताः खादिवन्मताः ॥२८४॥
नरको भगवत्पुत्रश्चतुर्मू तेंस्तपिस्थतः।
तपसोऽन्ते तपिस्वभ्यः फलदातुस्तु याचनात्।।२८४॥
भूम्यां जातो वरः प्राप्तो न वध्यः सकलैरिप।
नारायणास्त्रयुक्तश्चेत्परं पुत्राय तद्ददौ ॥२८६॥
तेन वध्यो हरेर्जातस्तथैव सुखमैहिकम्।
देवाधीनं तथा पुत्रफलं तत्र निवारितम् ॥२८७॥

श्लोकार्थ-- 'मुर' ग्रविद्या के कार्य का स्वरूप है, इसलिए नरक का रक्षक बना है। पीठ सहित उसके पुत्र, इन्द्रियों की तरह प्राकृत माने गए है।।२८४।।

(नरकामुर के सेनापित पीठ से मुर के पुत्र युद्ध करने के लिए श्राए)

चतुर्मू ति भगवान् का पुत्र नरक तप में स्थित था ग्रर्थात् तपस्या करने लगा, तप के ग्रन्त में जैसे तपकर्त्ता, फलदाता देव से वर की याचना करते हैं, वैसे इसने भी की, जिससे यह भूमि का पुत्र बना (हुग्रा) ग्रौर नारायगास्त्र से युक्त हुग्रा, जब तक नारायगास्त्र इसके पास हो, तब तक इसका वध कोई नहीं कर सकता हैं, किन्तु वह ग्रस्त्र इसने ग्रपने पुत्र (भगदत्त) को दे दिया ।।२८५-२८६।।

इस कारण ( नारायणास्त्र भगदत्त को देने ) से हिर के मारने योग्य हो गया, इसी तरह ऐहिक सुख भगवान के स्राधीन है, वैसे पुत्र फल भी रोका गया ।।२८७।। ट्याख्या—नारायणास्त्र न होने से जैसे नरकासुर का वध भगवान् द्वारा हुग्रा, उसी तरह ग्रविद्या के कार्य ग्रहन्ता ग्रादि से जिसकी रक्षा होती है ग्रीर इन्द्रियों ग्रादि से जिसका पोषण होता है। भगवान् की ग्राज्ञा के विरुद्ध जिसकी कृति है, जो पृथ्वी पर ही उत्पन्न हुग्रा है—ऐसा जो मनुष्यों का सुख है, भगवान् द्वारा ही नाश होने योग्य है एवं देवाधीन है, इसी तरह उनको समानता है। कारिका में 'फिर' तथा 'पर' का ग्राशय है कि इस विषय में पुत्र का फल भी रोका गया है; क्योंकि ग्रष्टावक्र का शाप था।

यद्यपि नारायगाञ्च पास होने से वध नहीं होता है, किन्तु ऐसा जिसको वर मिला हो। भगदत्त के पास नारायगाञ्च था, किन्तु इस प्रकार (न मरने) का वर नहीं मिला था, ग्रतः ग्रर्जुन द्वारा मारा गया। 'न वयं साध्विसष्टम्राज्यिमिति' यों जो कहा है, वह सात्विक 'फल' प्रकरण में स्फूट (प्रकट) होगा।

इससे इनका धर्म ग्रौर काम ग्रथवा केवल काम सिद्ध हुग्रा है ॥२५४-२५७॥

श्लोक—दैवाधीनत्वमेतेन विरक्तो भक्तिसंयुतः।
ऐहिकामुध्मिकफलं कृष्णात्प्राप्नोत्य संशयम्।।२८८।।
यादवानां समस्तानामेवं दातुं हरिस्तथा।।

श्लोकार्थ—इससे देव का ग्राधीनत्व सिद्ध होता है, जो मनुष्य भक्ति के साथ वैराग्य वाला भी होता है, वह श्रीकृष्ण से निश्चयपूर्वक ऐहिक तथा पारलौकिक फल प्राप्त कर सकता है। इसलिए हिर ने यादवों को दोनों (ऐहिक-पारलौकिक) फल देने के लिए ही भगवान ने इस प्रकार की लीला की ।।२८५३।।

व्याख्या—इस लीला का प्रयोजन 'दैवाधीनं' कारिका से कहते हैं। 'जो विरक्त तथा भक्ति वाला होता है, उसको ही श्रीकृष्ण निश्चय से ऐहिक व पारलौकिक दोनों फल देते हैं। यादवों को दोनों प्रकार के फल देने के लिए भगवान् ने ऐसी लीला की, जिससे सिद्ध हुग्रा कि जिनमें वैराग्य व भक्ति नहीं है, उनका सुख दैवाधीन है, यों तृतीयाध्याय का विचार किया ॥२८८३॥

श्लोक—परिहासविलासस्तु रुविमण्या यदिहोदितम् ॥२८६॥
तद्वाचिकतिरोधानं गोपीनामिव कायिकम् ।
ग्रिभमानादिदोषाणां निवृत्त्यै मध्यमत्वतः ॥२६०॥
ग्रिन्तमे च तथाऽध्याये मानसं च प्रवक्ष्यति ।
एवं त्रिधा तिरोमावो दोषामावाय बोध्यते ॥२६१॥

श्लोकार्थ—यहाँ जो भगवान ने रुक्मिग्गी से परिहास कर ग्रानन्द लेने का कहा, वह वाचिक (वाग्गी का) तिरोधान है। वह उसी तरह किया है, जैसे गोपियों से कायिक तिरोधान किया था, यह वाग्गी का तिरोधान मध्यम है, ग्रतः ग्रभिमानादि

दोषों को मिटाने के लिए किया है ।।२८६-२६०।।

वैसे ही मन के तिरोधान की लीला का वर्णन ग्रन्तिम ग्रध्याय में कहेंगे। इसी तरह दोषों को मिटाने के लिए तीन प्रकार से तिरोधान किया है।।२६१।।

व्याख्या—चतुर्थाघ्याय का विचार ४ श्लोकों से करते हैं। भगवान् ने भक्तों का दोष पूर्णतया मिटाने के लिए तीन तरह ( ग्रर्थात् काया, वागी तथा मन ) से ग्रपने को तिरोहित किया है। 'वागी' का तिरोधान रुक्मिगी से परिहास करके किया है। 'काया' का तिरोधान गोपियों के गर्व को मिटाने के समय किया, शेष 'मन' का तिरोधान ग्रन्तिम ग्रध्याय में कहेंगे।

भगवान् इस प्रकार जो ग्रपना तिरोधान करते हैं, वह ग्रधिकार सूचक हैं। भगवान् का तिरोधान जो स्वल्प सहन कर सकता है, वह हीनाधिकारी है ग्रौर जो विशेष सहन कर सकता है, वह मध्यमाधिकारी है एवं जो भक्त किश्चित् क्षरामात्र भी विप्रयोग को सहन नहीं कर सकता है, वह भक्त उत्तमाधिकारी है।।२८६-२६१।।

श्लोक—ग्रत्यन्तं कोमला भक्ता न कृष्ण्यसभोजने।
समर्था इति दार्ढ्याय तिरोधानं करोति हि।।२६२॥
ग्रनेन सर्वभक्तानां सामर्थ्यं चापि यच्छति।
फल भोगे फलं चापि तथा दोषं निवारयन्॥२६३॥

श्लोकार्थ—भक्त ग्रत्यन्त कोमल हृदय वाले होते हैं, जिससे श्रीकृष्ण के रस के पान करने में समर्थ नहीं हो सकते हैं, इसलिए उनके हृदय को हढ़ बनाने के लिए तिरोधान लीला करते हैं।।२६२।।

इस तिरोधान लीला से दोष दूर करने के साथ सर्व भक्तों को फल भोग के समय फल के साथ फल भोगने की जो शक्ति चाहिए, वह भी देते हैं।।२६३।।

व्याख्या—इस ग्रध्याय में फल नहीं कहा है तो भी उसका शेषत्व होने से इस ग्रध्याय की गर्णना भी फल प्रकरण में की गई है। यहाँ इस ग्रध्याय में श्री गुण की लीला प्रकट है।।२६२-२६३।।

श्लोक — पुत्रपौत्रादिसम्पतिः फलपूर्वमुदाहृतम् । तत्र दोषसमुद्भावे दैत्येष्वेव नियोजयेत् ॥२६४॥ इति दर्शयितुं रुक्मी हतो रामेण मङ्गले ॥

श्लोकार्थ—पुत्र-पौत्रादिकों की सम्पत्ति फल पूर्वक पहले कही है, उसमें यदि दोष उत्पन्न होता है, तो उनका दैत्यों से सम्बन्ध जोड़ते हैं। यो दिखाने के लिए बलराम ने मङ्गल कार्य के समय रुक्मी को मारा ।।२६४ दै।।

व्याख्या—पुत्र-पौत्रादिकों की सम्पत्ति फल रूप है, यों पहले कह ग्राए हैं। उस फलरूप सम्पत्ति में यदि ग्रन्य सम्बन्ध के कारण दोष उत्पन्न होने लगे तो वह दोष 'भगवान् दैत्यों पर ही लगाते हैं; क्योंकि 'एष भगवान् द्विषन्तः पाप कृत्यां' इस श्रुति में कहे हुए न्यायानुसार यों करना उचित है, कारण कि सम्पत्ति में दोष प्रयोजक दैत्य ही हैं। यों दिखाने के लिए ग्रनिरुद्धजी के मङ्गल प्रसङ्ग विवाह में बलरामजी ने रुक्मी को मारा ॥२६४३॥

श्लोक—ग्रथमोद्वाहजं पापं तत्रैव निहतं यतः ॥२६५॥ ग्रतः पापे प्रतिहते सुखिनस्ते समागताः ॥

श्लोकार्थ— ग्रधर्म से हुए विवाह का पाप उसमें ही रखा, इस कारण से पापी के नाश होने से वे प्रसन्न हुए अनन्तर द्वारिका आए ॥२६५ ।।

ट्याख्या— ग्रनिरुद्ध का विवाह रुक्मी ने रोचना से कराया, वह विवाह ग्रधमें से हुग्रा, इससे पौत्र सम्पत्ति में दोष सम्बन्ध से हो गया। यह दोष (पाप) भगवान ने रुक्मी पर लगाया, जिससे वलराम ने विवाह के समय ही पापी व दोषी रुक्मी को मार डाला। इसके मरने से यादव प्रसन्न हो द्वारका ग्रा गए, इसमें जो लीला की, वह ज्ञान लीला है।।२६५%।।

श्लोक—ग्रतः परं सर्वभावैः कृष्णो मक्तार्थसाधकः ॥२६६॥ इति दर्शयितुं प्रोक्तमूषाख्यानं महाद्भुतम् । ग्रध्याय द्वितयेनैव वैराग्येगापि धर्मिगा ॥२६७॥

श्लोकार्थ—इसके ग्रनन्तर श्रीकृष्ण सकल रीति से भक्तों के ग्रर्थ साधक बनते हैं ।।२६६।।

यों दिखाने के लिए वैराग्याध्याय ग्रौर धर्मोध्याय से उषा का महान् ग्रद्भुत चरित्र वर्णन किया है।।२६७।।

ट्याख्या—६-७ (५६-६०) ग्रध्याय क्रमशः वैराग्य गुरा तथा धर्मों को बताते हैं। इन दोनों ग्रध्यायों में उषा का महान् ग्रद्भुत चरित्र कहा गया है।।२६६-२६७॥

श्लोक—तूष्णीं स्वधर्मान् संहत्य ज्ञात्वाऽप्यास्ते सदा हरिः। यदोत्कृष्टं भक्तकार्यं कुतश्चित्सिद्धिमेति हि ॥२६८॥

श्लोकार्थ—जब भक्त का उत्तम कार्य कहीं से भी सिद्ध होता है, तब भगवान् (श्रीकृष्या) जानकर भी अपने गुणों को छिपा कर रखते हैं।।२६८।।

व्याख्या—ग्रपने गुणों को छिपाने से वैराग्य लीला प्रदिशत की है। श्लोक में जहाँ 'सदा' पद है, वहाँ 'यदा' पद समभना ग्रौर जहाँ 'यदा' पद है, वहाँ 'तदा' पद जानना; शिव स्तुति से जानना चाहिए कि यह धार्मिक लीला है। भगवान् जानते थे कि चित्रलेखा ग्रनिरुद्ध को लेने ग्राई है तो भी उसके कार्य (ले जाने) में किसी प्रकार की रुकावट न की, यों करना वैराग्य प्रदर्शन करने का चिन्ह है ॥२६६॥

श्लोक—इत्यूषाहरणं ज्ञात्वा रक्षकांश्च निवारयन् । श्रनभित्रेतकर्तां च नारदेन निवारितः ॥२९६॥ एतदर्थं यतो लोके मुग्धभावस्थिरो भवेत् । महादेवादिभिर्युद्धं नाट्यमत्र न संशयः ॥३००॥

श्लोकार्थ—यह चित्रलेखा से ग्रनिरुद्ध का हरए। उषा ने करवाया है, इसको जानते हुए भी द्वारका के रक्षकों को उसको रोकने से, मनाकर यादवों का ग्रनिश्चित कार्य भगवान ने किया ग्रीर ग्राप (भगवान) शान्त रहे, किन्तु ग्रनन्तर नारद ने ग्राकर यों करने (शान्त रहने) से रोका ।।२६६।।

भगवान् ने लोक में ग्रपनी ग्रनजानता स्थिर करने के लिए ही यह खेल खेला (यह लीला की)। चित्रलेखा को ग्रनिरुद्ध को ले जाने से रुकवाया नहीं, इस प्रसङ्ग में महादेवादिकों से जो युद्ध हुग्रा, वह खेल ही था, इसमें किसी प्रकार का संशय नहीं है।।३००।।

च्याख्या—चित्रलेखा ग्रनिरुद्ध को ले गई, जिसको चार मास पूरे हो गए, तब तक श्याम-सुन्दर शान्त रहे, नारद ने ग्राकर कहा, तब मालूम हुग्रा हो यों प्रकट किया। महादेवादि से लड़ना भी एक निश्चित नाटक था, इसमें संशय नहीं है ॥२६६-३००॥

श्लोक—महादेवोक्त एवार्थो यतोऽयं हरिएा कृतः।
भक्तेषु पक्षपातो हि सर्वदेवेषु बोधितः।।३०१।।
तथाप्यशक्ता निखिला इति बाहूंश्चकर्ता ह।
भक्तिश्रयेषु सर्वेषु ये केचिद्धिमताः क्वचित्।।३०२।।
यावता ते भविष्यन्ति सम्मतास्तत्करोति हि।
श्रिनिरुद्ध कथा प्रोक्ता याद्यबानां च सूचिका।।३०३।।
राजसानां फलं ह्येतत्फनं कृष्ण्यासु निर्गु एम्।
एवं फलप्रकरणं राजसेषु निरूपितम्।।३०४।।

श्लोकार्थ — यह लीला भगवान ने महादेव के कथनानुसार की है, जिससे यह ज्ञान करवाया है कि सकल देव ग्रपने भक्तों का पक्ष लेते हैं, यह निश्चय है।३०१।

तो भी समस्त देवता जो कार्य करना उचित है, उसमें वे ग्रसमर्थ थे। इसलिए भगवान ने ही भुजाग्रों को काटा, भक्त को प्रिय विषयों में से किसी विषय में कोई विरोधी देखते हैं तो भगवान उस विरोध को मिटाने के लिए विरोधी विषय का त्यागकर भक्तानुकूल कार्य करते हैं, ग्रतः यहाँ भगवान ने सर्व भुजाग्रों को न काट कर ६६६ काट डाली, शेष चार रहने दी।।३०२ है।।

ग्रनिरुद्ध की कथा यादवों का मद सूचित करने वाली है, राजसों के लिए यही फल है। कृष्ण से जो फल मिला, वह तो निर्गुण फल है, इसी प्रकार राजसों के फल प्रकरण का निरूपण हुग्रा (किया) ॥३०३-३०४॥

व्याख्या—'राजसातां फलं ह्यं तत्' से कहा है कि राजसों के विचारों में सर्व भावों से, सर्व प्रकार के ग्रथों का साधन रूप यह जो दृष्टिगोचर (जगत्) हो रहा है, वह ही फल है। तब तत्त्व का विचार करने पर फल क्या है? इस ग्राकाङ्क्षा पर कहते हैं कि जिसकी प्राप्ति से विश्व माया की निवृत्ति हो जाय।।३०१–३०४।।

इसी तरह १६२३ कारिकाग्रों से राजस-प्रकरण का विचार किया।

।। राजस—प्रकरण—सम्पूर्णं ।।



蛎

# भूमिका

### राजस त्रवान्तर फल प्रकररा

सर्व वेदान्तसार, निगम कल्पतरु से गिलल रस रूप फलात्मक श्रीमद्भागवत के तत्त्व का विवेचन करने वाली ग्रप्रतिम टीका 'श्री सुबोधिनीजी' है, कारण कि इसके प्रणेता वाक्पति श्री वैश्वानर स्वरूप श्रीमद्भणवार्यजी हैं। ग्राप श्री ने सुबोधिनी में श्रीमद्भागवत के प्रकरण विभाग कर प्रत्येक विषय को ग्रतिशय स्पष्ट कर समभाया है। उन प्रकरण विभागों में से यह राजस प्रकरण का ग्रवान्तर 'फल' प्रकरण है, जिसमें ७ ग्रध्याय हैं।

राजस प्रकरण के ४ स्रवान्तर प्रकरण हैं, जिनमें से 'प्रमाण' ग्रौर 'प्रमेय' ग्रवान्तर प्रकरण सात-सात ग्रध्यायों के भागवत के पूर्वार्द्ध में ग्रा गए हैं, शेष 'साधन' ग्रौर 'फल' उत्तरार्द्ध में हैं, ग्रतः उत्तरार्द्ध के प्रारम्भ के ७ ग्रध्याय 'साधन' प्रकरण के हैं तथा दवें ग्रध्याय से १४वें ग्रध्याय तक राजस 'फल' प्रकरण के हैं, जिसमें राजस भक्तों को फलदान मिला है।

इस ग्रवान्तर प्रकरण के पहले ग्रध्याय में ग्रक्तर तथा कृतवर्मा के कहने से शतधन्वा ने सित्राजित की हत्या ग्रत्यन्त ग्रयोग्य ढंग से की थी, जिससे भगवान ने उसकी रक्षा न कर उसका वध किया ग्रीर उसे मुक्ति रूपी फल दिया, किन्तु इस फल को गृप्त रख कर वचन से कहा कि मिण के कारण मैंने इसको व्यर्थ में मारा; क्योंकि मिण इसके पास मिली नहीं। वास्तव में मिण तो ग्रक्तर के पास थी, जिसे श्रीकृष्ण जानते थे तो भी मुक्ति फल देने के लिए मिण के मिष से उसको मारने का दिखावा किया, मिण के द्वारा ग्रक्तर को धर्म फल तथा धन रूप फल दिया है। युद्धार्थ ग्राए हुए को भी मुक्ति रूप फल देकर इस ग्रध्याय में ग्रपना ऐश्वर्य प्रकट किया है।

राजस ग्रवान्तर फल प्रकरगा के द्वितीय ग्रध्याय में भगवान् ने विद्या के पद्ध पर्व रूप कन्याग्रों के साथ विवाह कर वीर्य प्रकट किया है:-

१-भगवान् ने ज्ञान ग्रथवा विद्या रूप प्रथम पर्व, सूर्य की पुत्री कालिन्दी से विवाह किया।

२—तपो रूप मित्रविन्दो विद्या का दूसरा पर्व थी, जिसको भगवान् ने स्वयंवर में राजाग्रों के देखते हुए उनके भ्राताग्रों के पास से लेकर हरएा किया।

- ३—योग रूप नाग्नजिती विद्या का तीसरा पर्व थी, सूर्यवंशी राजा योगी थे, उनके वंश में उत्पन्न होने के कारण यह योग रूप थी। सात वृष रूप व्यसनों को जीतकर भगवान् ने इस विद्या के तीसरे पर्व योग रूप नाग्नजिती को प्राप्त किया।
- ४—नित्य ग्रीर ग्रनित्य वस्तु के विवेक रूप विद्या का चौथा पर्व भद्रा थी, जिसको उसके भ्राताग्रों ने श्रीकृष्ण को ग्रपंण की।
- ५ भक्ति रूप लक्ष्मणा विद्या का पाँचवाँ पर्व थी, इसके विवाह का बिस्तार से वर्णन सात्त्विक प्रकरण में किया गया है, जिससे समभा जाता है कि यह भगवान को बल ग्रौर बुद्धि के कारण प्राप्त हुई थी। इस प्रकार इस ग्रध्याय में पक्च पर्वा विद्या से सम्बन्ध करने का यह प्रकरण स्पष्ट प्रकार से भगवान के वोर्य का निरूपण करता है।

तीसरे ग्रध्याय में भौमासुर वध तथा भूमि स्तुति से उसको ग्रभय दान दिया है, जिससे भगवान ने ग्रपना 'यश' धर्म प्रकट किया है।

चौथे ग्रध्याय में भगवान् के परिहास करने पर रुक्मिग्गी को यह भय हुन्ना कि श्रीकृष्ण मेरा परित्याग करेंगे, रुक्मिग्गी को सान्त्वना देकर वह भय मिटाने से भगवान् ने ग्रपना 'श्री' धर्म प्रकट किया है।

पाँचवें स्रध्याय में भगवान् की पितनयाँ पित के मन को वश में न कर सकी, इससे भगवान् ने स्रपना ज्ञान धर्म प्रकट किया है।

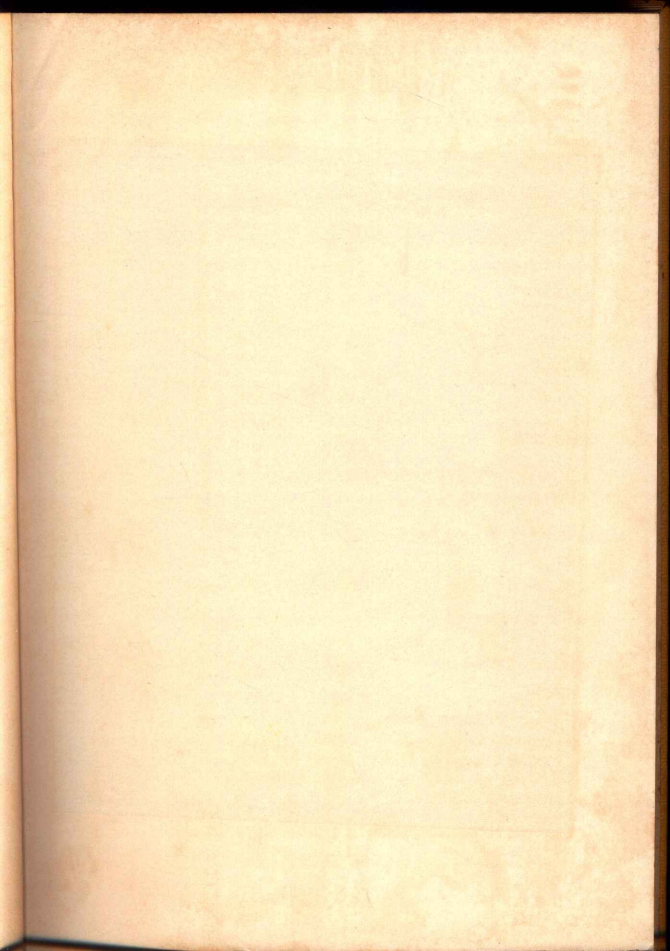
छुठे ग्रध्याय में की हुई लीला वैराग्य धर्म प्रकट करने वाली है।

सातवें ग्रध्याय में धर्मी लीला को प्रदिशत किया है, जैसा कि बागा के हाथों को काटा, महादेव ग्रौर वैष्णाव ज्वर के युद्ध के ग्रनन्तर शङ्कर भगवान् को वरदान दिया है, यह धर्मी लीला है।

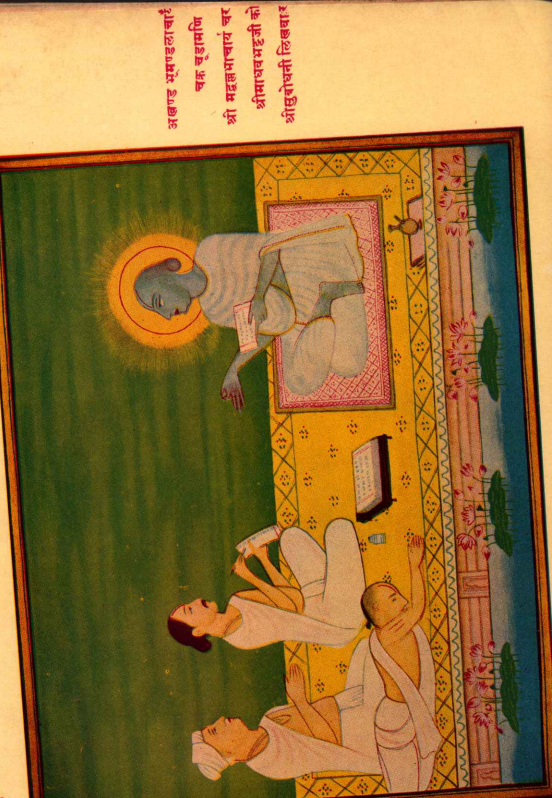
यहाँ भूमिका (प्रस्तावना) में इस प्रकरण का तत्त्व सूक्ष्मता से वर्णन किया है, विशेष समभना हो तो भागवत तत्त्वार्थ दीप का यह प्रकरण पढ़िये।

श्रीमद्वाक्पित की वाक् सुधा पान का सौभाग्य उनकी कृपा से प्राप्त होता है, उसमें भी इस वाक् सुधा का हिन्दी अनुवाद तो उन महोदार की अनुपम कृपा दृष्टि वृष्टि के बिना कोई नहीं कर सकता है। 'यमेवैषवृग्गुते' श्रुति के अनुसार जिसका इस कार्य में वरण कर अनुवाद कराते हैं, वह ही आप श्री की कृपा से यह सेवा करता है, फिर भी जीव की दोष युक्त स्वल्प बुद्धि से त्रुटियाँ रह ही जाती है, अतः नीर-क्षीर विवेकी हँस सम पाठक उन त्रुटियों को सुधार के पढ़ेंगे तो आनन्द रस को प्राप्त कर जन्म सफल करेंगे।

१- नाग्नजिती भक्ति रूप है, यों भी सुबोधिनीजी में कहा है।



मुबोधनी



म. श्री माधव भट्डजी

भेक्रण दास मेघन

चक्र चूडामणि

॥ श्रीकृष्णाय नमः ॥ ॥ श्री गोपीजनवञ्चभाय नमः ॥ ॥ श्री वाक्पतिचरणकमलेभ्यो नमः ॥

# श्रीमद्भागवत महापुराण

दशम स्कन्ध (उत्तरार्ध)

# थोमद्रन्नभाचार्य-विरचित सुबोधिनी टीका (हिन्दी अनुवाद सहित)

श्रीमद्भागवत-स्कन्धानुसार ५७वाँ ग्रध्याय श्री सुबोधिनी ग्रनुसार ५४वाँ ग्रध्याय उत्तरार्ध का दवाँ ग्रध्याय

### राजस-फल-अवान्तर प्रकरण

्रियम अध्याय"

स्यमन्तक मिंग हरगा, शतधान्वा का उद्धार ग्रीर श्रकूरजी को फिर से द्वारका बुलाना

कारिका — निरोधो मानरूपोऽत्र सप्तमिर्विनरूपितः । मेयरूपश्च ताबद्भिः प्रमेयबलमुच्यते ।।१।।

कारिकार्थ — ग्राचार्यश्री ने भागवत में पाँच प्रकरण विभाग किए हैं, जिसमें राजस प्रकरण विभाग के दो ग्रवान्तर प्रमाण तथा प्रमेय प्रकरण पूर्वार्ध भाग में ग्राए हुए हैं ग्रीर फल प्रकरण उत्तरार्ध में ग्राता है एवं इसकी भाषा तथा पूर्वार्ध की भाषा में ग्रन्तर है, जिससे दोनों की सङ्गित नहीं बनती है, इस शङ्का निवारण के लिए कहा है कि वे भाषाएँ भी समाधि भाषा को पोषिकाएँ हैं, जिससे उनके साथ ही प्रकरण विभाग बन जाता है, इसको समभाने के लिए ही पहली कारिका कही है कि इस प्रकरण में प्रमाण रूप निरोध सात ग्रध्यायों से ग्रीर उतने ही ग्रध्यायों से प्रमेय

रूप निरोध पूर्वार्ध में कहा है, साधन प्रकरण तो उत्तरार्ध में कहा हुआ है, इसिलए उसकी तो शङ्का उत्पन्न ही नहीं होती है, जिससे साधन प्रकरण के लिए यहाँ नहीं कहा है, केवल शङ्का निवृत्ति के लिए पूर्वार्ध में आए हुए प्रमाण तथा प्रमेय प्रकरण को कहा है ॥१॥

कारिका—ग्रवकारिषु मक्तेषु तथा साधारणोषु च । फलप्रकरणं ह्योतत्तेन ताहङ् निरूप्यते ॥२॥

कारिकार्थ — ग्रपकार करने वाले यहाँ दो प्रकार के हैं एक ग्रक्रूर ग्रादि भक्त ग्रीर दूसरे साधारण, इन दोनों के मिले हुए फल का यह प्रकरण है, जिसमें उनको स्वरूप बल से फल की प्राप्ति हुई है न कि साधन बल से फल मिला है, ग्रतः वैसा स्वरूप बल निरूपण किया जाता है।।२॥

कारिका — कामः फलं यथा पूर्वं क्रोधस्त्वत्र तथा फलम्। राजसानां विशेषेगा जयस्त्वत्र फलिष्यति ॥३॥

कारिकार्थ — जैसे पहले तामस प्रकरण के फल प्रकरण में काम लीला का निरूपण हुआ है, वैसे यहाँ राजस प्रकरण के फल प्रकरण में क्रोध लीला निरूपण की गई है, वे लीलाएँ ही फल रूप या फल सम्पादिका हैं, इस प्रकरण में विशेषकर राजस भक्तों को ही जय रूप फल प्राप्ति होगी॥३॥

कारिका—हरिधामैंश्च हरिएा बलभद्रेए यादवै: । जयो निरूप्यते लोके निरोधात्मा हि राजसः ॥४॥

कारिकार्थ—हिर ने हिर के धर्मों से जय की ग्रौर बलभद्र ने यादवों से, लोक में जय की, जिसका यहाँ निरूपण किया जाता है, यहाँ निरोध रूप परमात्मा राजस है ॥ १॥

कारिका--तत्राष्टमे तथाध्याये कृष्णोच्छाया जयस्त्रिधा । सत्राजिच्छतधन्या च ग्रकूरश्च जितास्तथा ॥४॥

कारिकार्थ—इस प्रकरण में तथा इस ग्राठवें + ग्रध्याय में श्रीकृष्ण की इच्छा
————

+ राजस फल प्रकरण का पहला ग्रध्याय उत्तरार्ध से गिनती प्रारम्भ करने से ग्राठवाँ ग्रध्याय

होता है।

का जय तीन प्रकार से हुग्रा है; क्योंकि सत्राजित, शतधन्वा ग्रौर ग्रकूर तीनों से जय प्राप्त हुई है।।।।।

ग्रामास — पूर्वाध्यायान्ते भगवता मिर्णानं गृहीत इत्युक्तम् । तस्य फलमत्र निरूप्यते । देवतान्तरे कृता बुद्धिः जीवन्तं निरोधयितुं न प्रयच्छतीति निरोधाधिकार्येषि सत्राजित् स्वदेहं परित्यज्य मिर्णिद्वारा भक्ते स्थितः संसारे भगवत्पादरूपेषु वाराग्यस्यादिषु निरुद्ध इत्युच्यते । तत्र प्रथमं तस्य पूर्वदेहत्यागार्थं प्रस्तावनामाह विज्ञातार्थोऽपोति द्वाभ्याम् ।

श्राभासार्थ — पूर्व ग्रध्याय ७ के ग्रन्त में कहा कि भगवान् ने मिए नहीं ली. जिसके फल का वर्णन यहाँ किया जाता हैं। श्रीकृष्ण से दूसरे देव में यदि बुद्धि की जाती है तो वह बुद्धि उस ग्रन्य देवोपासक को जीते हुए भगवान् में निरोध नहीं करा सकती है, ग्रतः निरोध का ग्रधिकारी भी सत्राजित् ग्रपनी देह का त्याग कर मिए के द्वारा भक्त संसार में स्थित हो, भक्त चरणारविन्द क्ष वाराणसी ग्रादि में निरोध को प्राप्त हुग्रा, यों कहा जाता है, उसमें प्रथम पूर्व देह के त्याग के लिए 'विज्ञातार्थोऽपि' इन दो श्लोकों से प्रस्तावना कहते हैं।

श्लोक—श्रीशुक उवाच-विज्ञातार्थोऽिष गोविन्दो दग्धानाकण्यं पाण्डवान् । कुन्तों च कुल्यकराो सहरामो ययौ कुरून् ॥१॥ भोष्मं नृपं सिवदुरं गान्धारीं द्रोणमेव च । तुल्यदुःखौ समागम्य हा कष्टिमिति होचतुः ॥२॥

श्लोकार्थ —श्री जुकदेवजी कहने लगे कि यद्यपि श्लीकृष्ण जानते थे कि पाण्डव गुफा में से होकर लाक्षाभवन से जीवित निकल गए हैं। तो भी कुन्तो तथा पाण्डवों का लाक्षागृह में जलना सुनकर कुलोचित व्यवहार करने के लिए बलदेवजी को साथ लेकर कुरुदेश को पधारे ।।१।।

भीष्म, धृतराष्ट्र, विदुर, गान्धारी श्रीर द्रोगा से भिलकर अपनी संवेदना प्रकट करते हुए कहने लगे कि हा ! बड़ा कष्ट हुआ।।।२।।

मुबोधिनी—विद्यमाने भगवति भगवद्यमिशां प्रयोजकता न स्यादिति, लोकाश्च दुष्टाः अन्यथा कल्पियप्यन्तीति भगवान् द्वारकां परित्यज्य हिस्तनापुरं गतो बलभद्वश्चेतीर्यते। न हि पाण्ड-

ववैरिषु भगवान् भक्तानां विधिमुखेन हितं कुर्वाणः कि गच्छति । न हि मुख्येषु गतेषु तत्सम्बन्धिष्व-दुःखितेषु गमनं कुलाचारो भवति । सर्वमज्ञात्वा गत इत्याशङ्कचाह विज्ञातार्थोऽपीति । विशेषेगा ज्ञातः लाक्षागृहात् यथा पाण्डवा निर्गताः. यथा वा एकचक्रे गताः तत्र बाह्याग्वेषेग् भिक्षावृत्या च यथा तिष्ठन्ति, यथा वा पञ्चपुत्रा काचिच्छवरी लाक्षागृहे दग्धा,तद्भ्रमात् लोकाः पाण्डवाः कुन्ती च दग्धेति वदन्ति, इदं प्रमेयमर्थः । विज्ञातः ग्रर्थो यनेति । ग्रन्थया कौरवेषु सन्देहः स्यात् यदि भगवान् न गच्छेत्, भगवतैवान्यत्र स्थापिता इति । ग्रतोऽज्ञाननाट्यं कर्तव्यम् ग्रन्थया पाण्ड-वनाशार्थं पुनर्यत्नं कुर्युः । यतो भगवान् गोविन्दः, सतामिन्द्रो रक्षकः । ग्रतः पाण्डवरक्षार्थं दग्धाना-कण्यं । ग्रदग्धानिति मुख्योर्थः । यतः पाण्डवाः पितुः पुत्राः । मातृपुत्रा एव दग्धा भवन्ति । कुन्तीं

च दग्वां श्रुत्वाः। कुल्यकरगो कुलधर्मसंरक्षार्थम् । बन्धुषु मृतेषु ग्रवशिष्टानां तत्सम्बन्धिनां दर्शनार्थं दूरस्था गच्छन्तोति । ग्रनेन तेषामिष निरोधार्थं भगवान् गत इति सूच्यते । कुब्न् हस्तिनापुरम् । केवले भगवति कस्यचित्सन्देहोऽपि भवेत् । बल-भद्रसहिते न भवतीति सहराम इत्युक्तम् ॥१॥

गतयोः सम्प्रश्नमाह भोष्मिमिति । नृपो घृत-राष्ट्रः । त्रयः सात्त्विकराजसतामसाः स्त्रीब्राह्मणाश्च जन्मोत्कर्षापकर्षौ । प्रत्येकमुपागम्य हा कष्टमित्यू-चतुः । एतादृशं वचनमाश्चर्यमिति हेत्युक्तम् ॥२॥

ट्याख्यार्थ - जहाँ भगवान् स्वयं विद्यमान हैं, वहाँ भगवान् के धर्म प्रयोजक नहीं हो सकते हैं। लोक तो दुष्ट हैं यदि स्वयं कर्म न करें तो ग्रन्यथा भ्रमुमान करने लगेंगे, इसलिये भगवान् स्वयं बलरामजी को साथ ले द्वारका का त्याग कर हस्तिनापुर गये। यों कहा जाता है, जब भक्तों के हितकारी भगवान् हैं, तब पाण्डवों के वैरियों का विधि मुख से हित भी करने वाले नहीं है, तो फिर क्यों जाते हैं ? मुख्य सम्बन्धियों के चले र जाने पर, जिन सम्बन्धियों को जानेवालों का दुःख नहीं है, उनके पास संवेदना के लिये जाना कुलाचार नहीं है। यदि ग्रापको इसका ज्ञान नहीं, इससे ग्रज्ञान से चले गये हैं, यों कहा जाय, तो इस प्रकार की शंका भी नहीं करनी चाहिये, क्योंकि आपको सर्व प्रकार का विशेष रूप से ज्ञान है तो भी गये - लाक्षागृह से जैसे पाण्डव निकल गये, जैसे एक चक्र में गये वहाँ ब्राह्मा भेष धारण कर भिक्षावृत्ति से रहे ग्रौर जैसे लाक्षागृह में पांच पुत्र तथा कोई शबरी जल गई, उनके जलने के भ्रम से, लोक कहते हैं कि पाण्डव ग्रौर कुन्ती जल गई, यह सब ग्रर्थ प्रमेय से समक में ग्राता है, इस प्रकार सर्व ग्रर्थ भगवान् ने प्रमेय बल से तो जान ही लिया था, किन्तु यदि भगवान् हस्तिापुर न जाकर संवेदना प्रकट करने का ग्रज्ञान नाट्य न करते, तो कोरव समभते कि भगवान् ने पाण्डवों को लाक्षागृह से निकलवा कर दूसरे सुरक्षित स्थान पर स्थापित किया है, जिससे वे फिर पाण्डवों को नाश करने का यत्न करने लग जावे, इस प्रकार विचार कर ही भगवान् गये, क्योंकि ग्राप सत्पुरुष भक्तों के रक्षक गोविन्द हैं, ग्रतः पाण्डवों की इस प्रकार पूर्ण रक्षा होगी, वे निश्चिन्त हो निवास करेंगे। इस कारण पाण्डवों के जल जाने को सुन कर गणे, मुख्य वास्तविक ग्रर्थ तो यह है कि वे जले नहीं थे, क्योंकि पाण्डव पिता के पुत्र हैं, माता के पुत्र ही दग्ध होते हैं श्रौर कुन्ती को दग्ध सुनकर कुल धम की रक्षा के लिये गये, बान्धवों के मरने पर बचे हुए सम्बंधियों के पास उनसे मिलने के लिये वा उनको देखने के लिये दूर रहने वाले सम्बन्धी जाते हैं, यह कुल धर्म लोकाचार है यह तो लौकिक है, किन्तु भगवान् तो उनका भी मुक्त में निरोध हो इसलिये गये, इस प्रकार सूचित होता है, 'कुरून' पद का म्रर्थ 'हस्तिनापुर' है अकेले भगवान् जाते तो किसी को संशय भी होता, इस सन्देह को मिटाने के लिये अपने साथ बलरामजी को भी ले गये यों कहा है। १।।

१ भूठे, २ - मरजाने पर

दोनों ने जाकर जो किया वह कहते हैं, भीष्म, धृतराष्ट्र ग्रौर विदुर तीन ही सात्विक राजस तामस थे, स्त्री गान्धारी का जन्म से ग्रपकर्ष था ग्रौर दोएा का ब्राह्मण होने से उत्कृष्टपन था, प्रत्येक के पास जाकर दोनों कहने लगे कि यों होना बड़े दु:ख का विषय है बहुत बुरा हुग्रा, ऐसे वचन कहना ग्राहचर्य उत्पन्न करने वाले हैं, इसलिये इलोक में 'ह' पद दिया है।।२।।

ग्रामास —यदर्थमेतदुक्तं तदाह लब्ध्वेतदन्तरमिति चतुर्भिः।

म्राभासार्थ - जिसके लिये यों कहा वह 'लब्ध्वैतदन्तरं' से ४ श्लोक में वर्णन करते हैं।

श्लोक—लब्ध्वैतदन्तरं राजन् शतधन्वानमूचतुः । श्रकूरकृतवर्मागौ मिगः कस्मान्न गृह्यते ॥३॥

श्लोकार्थ—हे राजन्! ग्रक्रूर तथा कृतवर्मा इस ग्रन्तर(ग्रवसर)को पाकर शतधन्वा को कहने लगे कि मिए। को क्यों नहीं लेता है ?।।३।।

मुबोधिनी — ग्रक्रूरः द्वारकाया ग्रवेक्षकः, दिवसे न्यायकर्ता धर्माधिकारी । कृतवर्मा तु रात्रावेवक्षकः, कोटिवारक इति प्रसिद्धः । शत-धन्वा तु साहसी ग्रसाध्यसाधकः तयोराज्ञाकर्ता । स चौर्येगा सर्वं कर्नुं समर्थः । त्रयोऽपि यादवाः

भगवति विद्यमाने, बलभद्रे वा, ग्रन्यायं कर्तुं म-समर्थाः, भगवति ग्रामान्तरं गते, एतदन्तरं छिद्रं लब्ध्वा । राजन्निति तथा परिज्ञानात्सम्बोधनम् । शतधन्वानं वक्ष्यमारणमूचतुः । तयोर्वाव्यमाह मरिणः कस्मान्न गृह्यत इति सपादश्लोकेन ॥३॥

त्याख्यार्थ — ग्रक्रूर द्वारका का ग्रवेक्षक ग्रथीत् दिन को न्याय करनेवाला धर्माधिकारी था ग्रौर कृतवर्मा कोटवाल था ग्रथीत् रात्रि में रक्षा करने वाला था। शतधन्वा जो कार्य दूसरे से न हो सके उसको पूर्ण करने वाला था, उन दोनों की ग्राज्ञा को पालन करता था, वह चोरी से सब करने में समर्थ था ये तीनों यादव भगवान् वा बलभद्र के विद्यमान होते हुए ग्रन्याय का कार्य कर नहीं सकते थे। भगवान् ग्रन्य ग्राम को गये हैं यह ग्रवसर प्राप्तकर वे दोनों शतधन्वा को यों कहने लगे कि ग्राप सत्राजित से मिए क्यों नहीं छीन लेते हैं। 'सपाद' श्लोक में यह वाक्य कहा, हे राजन्! यह सम्बोधन इसलिये दिया है कि वैसा परिज्ञान ग्रापको है।।३॥

ग्रामास - न केवलं मिएामात्रं ग्राह्मम्, मारगीयोऽपीत्याह योऽस्मभ्यमिति ।

ग्राभासार्थ — केवल मिएा ही नहीं लेनी है, किन्तु वह मृत्यु करने (मारने) योग्य है वह भी करना, 'योऽस्मभ्यं' इलोक में यह कहते हैं —

# श्लोक—योऽस्मभ्यं सम्प्रतिश्रुत्य कन्यारत्नं विगर्ह्या नः । कृष्णायादान्न सत्राजित्कस्माद्भातरमन्वियात् ॥४॥

भूोकार्थ — जिसने कन्यारत्न हमको देने को प्रतिज्ञा की थी, उस सत्राजित् ने हमारा ग्रयमान कर कृष्ण को दी, वह क्यों न ग्रयने भ्राता के पीछे जावे ? ।।४।।

सुबोधिनी — भगवदपराधकरणात् मिण्यहणं भगवतश्च मिण्यिति न हेतुर्वक्तव्यः । भगवच्छ्वगुरोऽयमिति मारणे हेतुर्वक्तव्य एव । श्रवश्यं तेन कन्यारत्नं देयत्वेन प्रतिज्ञातम्, तदभावे रत्नरत्नं वा तस्माद् ग्राह्मम् । ग्रस्मान् निन्दित्वा एते न वराः समीचीना इति भगवते दत्तवान् । तत्र निन्दायामवश्यं मारणोयः क्षत्रियधमंपरैः । भगवते च दत्तवानिति गुप्ततया मारणोयः । यथा भगवता याचितं मिण् भगवते श्रदत्वा भ्रात्रे दत्तवान् । ततः समिणः भ्राता, हिनस्तीति सिहेन विपाटितः । एवं कन्यादानप्रसङ्गेन स्वकीयोऽपि मिणः भगवता तस्मै दत्त इति समिणः सत्राजित्

कस्माद्धे तोभ्रातरं नान्वियात् । ग्रिपत्वनुगमन-मेवोचितम् । सत्यभामा मिण्रश्च तुल्यौ याचने । ग्रिप्माभिः सत्यभामा याचिता, भगवता मिण्-याचितः । उभयोरिष याचितं न दत्तवान्, निन्दां चोभयोः कृतवान् । ततो निन्दानन्तरं मिण्यंत्रैव तिष्ठति.स एव प्रसेनपदवीं गच्छतीति तर्य भ्रातु-सहगमनं युक्तिमित्यर्थः । ताभ्यां लौकिकभाषया निक्षितोऽप्यर्थः सरस्वत्या परमार्थ एव निरुक्तः । येन प्रसेनो हतः, सोऽप्यन्येन हत इति जानन्ता-विष मूर्णं शतधन्वानं स्वस्याप्यसम्मतमूचतुः । ग्रन्यथा स्वयमेव तथा कुर्याताम् ॥४॥

व्याख्यार्थ - मिं ग्रहरण में यह मिर्ण भगवान की है यह हेतु न बताना चाहिए, क्योंकि इससे भगवान् का ग्रपराध करना होगा, यह भगवान् का इवशुर है ग्रतः यह हेतु न कहकर ग्रन्य हेतु बताना योग्य समभ कहने लगे, कि इस सत्राजित् ने वन्या रत्न हमको देने का वचन दिया उससे विरुद्ध गया, ग्रव उसके बदले में रत्नों में भी जो रत्न है वह उससे लेना चाहिये, हम लोगों की निन्दा कर ये वर सुन्दर नही है यों कहकर भगवान को कन्या दी है। इसने हमारी निन्दा की है इस निन्दा के कारएा हम जो क्षत्रिय धर्म पालन कर रहे हैं, उनको म्रबश्य इसका नाश करना चाहिये, भगवान् को दी है इसलिये उसे गुप्त रूप से मारना चाहिये, जैसे भगवान् ने इससे मिए। मांगी थी किन्तु वह उनको न देकर भ्राता को दो पश्चात् सिंह ने मिए। सिंहत भाई को मार डाला इस प्रकार कन्या दान के प्रसंग में ग्रपनी मिए। भी भगवान् ने उसको दे दी, इसलिये मिए। सहित सत्राजित् को भाई की तरह क्यों न मारा जावे, भाई के पोछे इसको भी भेजना योग्य है। सत्यभामा ग्रौर मिएा मांगने में दोनों बराबर हैं। हम लोगों ने सत्यभामा मांगी थी भगवान् ने मिए। की याचना की थी दोनों को मांगी हुई वस्तु नहीं दी गई,दोनों की निंदा की है इस कारण से मिए जिसके पास हो,वह प्रसेन की पदत्री को प्राप्त होना चाहिये, यह भ्राता के साथ जावे तो योग्य ही है उन्होंने लौकिकी भाषा में जो ग्रर्थ कहा वह सरस्वती ने परमार्थ रूप सत्य कर दिया। जिसने प्रसेन को मारा, उसको भी दूसरे ने मार डाला, यों ये दो जानते थे, अतः उनको भी यों करना सम्मत नहीं था, यदि सम्मत होता तो वे स्वयं कर लेते, स्वयं ने नहीं किया, मूर्ख शतधन्वा को वह कार्य करने के लिये कहने लगे ॥४॥

श्रामास — ननु शतधन्वापि विचक्षणः कथमेवं कृतवानित्याशङ्कचाह एवं भिन्न-मितरिति ।

श्राभासार्थ - चतुर शतधन्वा ने ऐसा क्यों किया? जिसका उत्तर 'एवं भिन्नमितः' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक-एवं भिन्नमितस्ताभ्यां सत्राजितमसत्तमः । श्यानमवधील्लोभात्स पापः क्षीराजीवितः ॥५॥

श्लोकार्थ—इस प्रकार नीचतम शतधन्वा ने उन दोनों के बहकाने पर लोभ के कारण सोये हुए सत्राजित को मार डाला; क्योंकि उस पापी की शेष ग्रायु स्वल्प थी ग्रर्थात् ग्रायु पूरी हो गई थी ।।।।।

मुबोधिनी—ताभ्यां भिन्ना नाशिता मितर्य-स्य। मिग्गरेव ग्राह्म इति तत्प्ररोचनया बुद्धिर-त्यन्ना। ततोग्रं भाव्यर्थे बुद्धिस्तावता नष्टेति विचारसमर्था न जाता। उभौ तौ बहुधा च भ्रामयतः। भ्रामग्गमिग्रमार्थमेव । तौ हि जानीतः। मिग्गसम्बन्धेन मरणं भविष्यतीति। ग्रतो न मण्यर्थिनौ। श्रयं तु मण्यर्थी। ग्रतः ग्रसत्तमः। ताबुभावसदसत्तरौ। ग्रयमसत्तम इति । ग्रन्यथा युद्धं कृत्वापि मारयेत् । किन्तु शयानमेवावधीत् तत्रापि लोभात् न तु तेन सह वैरम् । ननु कथमेवं बुद्धिकृत्पन्ना, द्वारकावासिनो भगवदीयविषये स्थितस्य, तत्राह स पाप इति । स शतधन्वा पापः देवानां मध्ये ग्रधमोऽप्येकः, यथा कलः । तत्रश्चायमधर्मकृप इति तथा कृत-वान् । किञ्च । क्षोगाजीवित इति । तस्य जीवित-मल्पमेव । एतदथंमेव तस्यावतार इति ।।।।।

व्याख्यार्थ — उन दोनों ने जिसकी मित नष्ट कर दी थी, मित क्यों नष्ट हुई ? जिसका कारण यह था, कि मिण मिलेगी, इस लोभ से विपरीत बुद्धि हो गई, आगे इसका परिणाम क्या होगा ? जिसका घ्यान भी न रहा, वे दो, उसको बहुत प्रकार से भ्रमित करने लगे वह भ्रमित करना आगे के कार्य के लिये ही है। जिस भाव को वे दो ही जानते थे कि मिण सम्बन्ध से ही मृत्यु होगी, इसलिये उन्होंने मिण लेने की इच्छा नहीं की, यह तो मिण को चाहता था इस कारण से यह 'नीचतम है, उन दोनों में से एक 'असत् था और दूसरा असत्तर था, शतधन्वा ने असीम नीच होने से सोये हुवे सत्राजित को मार डाला। यदि ऐसा असीम नीच न होता तो लड़ाई कर मार सकता था और मिण ले लेता, इससे निश्चय होता है कि यह असत्तम है. जिसको सोते हुवे मारा उससे कोई इसका बैर नहीं था, केवल लोभ के कारण उसने यह कुकमं किया, द्वारका में रहनेवाले की, भगवदीय के विषय में ऐसी कुबुद्धि कैसे पैदा हुई ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि वह पापी है और इसकी आयु क्षोण हो चुकी है अर्थात् शीघ्र मरने वाला है अतः दूसरों के बहकाने से ऐसी कुबुद्धि उत्पन्न हुई है इसके लिये ही उसका अवतार है।।१।।

ग्रामास — यदि हननमात्रमेव कुर्यात्, तदाप्यन्यप्रेरितः, तथा कृतवानिति तथा नास्य दोषो भवेत्, किन्त्वधिकमपि कृतवानित्याह स्त्रीगामिति ।

ग्राभासार्थ – यदि केवल सत्राजित् का वच किया हो वह भी दूसरों को प्रेरणा से किया, जिससे इसका इतना दोष न माना जाता, किन्तु इसने उससे विशेष भी किया, जिसका वर्णन 'स्त्रीणां' क्लोक में करते हैं –

श्लोक — स्त्रीगां विक्रोशमानानां क्रन्दन्तीनामनाथवत् । हत्वा पशून् सौनिकवन्मिगमादाय जिम्मवान् ॥६॥

श्लोकार्थ — जैसे कोई ग्रनाथ विलाप करे, वैसे विलाप करती हुई ग्रनाथ स्त्रियों को जैसे कसाई पशुग्रों को मारता है, वैसे मारकर मिंग लेकर भाग गया ।।६।।

मुबोधिनी — विशेषेण क्रोशमानानां सती-नाम्। ता ग्रिप नाथरहिता एव हत्वा ताडिय-त्वा वा मिर्गामादाय जिम्बान् पलायितः। दया-दाक्षिण्याद्यभावार्थं दृष्टान्तः सौनिकविदिति। निर-न्तर सुनाकर्ता सौनिकः, पशून् हत्वा तन्मांस- विक्रेता । यथा काष्ठच्छेदकस्य न वृक्षेषु दया,तथा तस्यापि । ग्रिचितस्यापि मरोः ग्रनिष्टहेतुत्वं प्रति-पादितम् । ग्रत्र प्रकररो प्रमेयबलिमिति न पूर्वा-ध्यायवाक्यैर्विरोधः ॥६॥

द्याख्यार्थ — विशेष प्रकार विलाप करती हुई सितयाँ, वे भी नाथ से रिहत थीं उनको मारकर मिए लेकर भाग गया, यों करने का कारए। इसमें दया और सरलता का अभाव है, जिसके लिये कसाई का हुटांत देते हैं, जैसे कसाई में दया और सरलता नहीं रहती हैं, जिससे पशु को हिंसा करने में हिचकता नहीं, वैसे यह भी इन अबलाओं को मार कर मिए लेजाने में हिचका नहीं दूसरा हुटान्त देते हैं कि जैसे लकड़ी तोड़ने वाले को स्वार्थ सिद्धि के कारए। वृक्षों पर दया नहीं आती है वैसे ही इसको भी अनाथ स्त्रियों पर दया न आई, पहले मिए का पूजन न कर प्रसेन के कण्ठ में बाँधो गई थी जिससे अनिष्ट हुआ, अब तो मिए। पूजित थी तो भी अनिष्ट हुआ, यह विरोध है, इस विरोध का परिहार करते हैं कि पहले प्रमाए। बल था अब प्रमेय बल है, इसलिये पूर्वाध्याय के वाक्यों से विरोध नहीं है।।६।।

श्लोक—सत्यमामा च पितरं हतं वोक्ष्य शुचादिता । व्यलपत्तात तातेति हा हतास्मीति मुह्यती ॥७॥

श्लोकार्थ — सत्यभामा पिता को मरा हुग्रा देख शोक से पोड़ित होने लगी, हे तात ! यों कहती हुई विलाप कर बेसुध (मरे जैसी) हो गई ।।७।।

मुबोधिनी — तस्मिन् गते भगवद्गृहेऽपि स्थिता सत्यभामा उपश्चितिमिव श्रुःवा, पितृगृहे समागता, पितरं हतं वीक्ष्य शोकेन पीडिता, तात तातेति व्यलपत्। यथा स्त्रीभिराक्रोशः कृतः, एवं सत्यभामयापि कृत इति समुच्चयार्थश्चकारः। भर्तृ वधे तासां यावद्दुःखम्, पितृवधेऽपि तावत्क्र-

तिमत्यर्थः । तासामुभयं स्वनाशो भर्तृ नाशश्चे ति तुल्यत्वाभावात् कथं समुचय इत्याशङ्क्र्यः स्रत्रापि द्वयमाह तात तातेति । हा हतास्मोति च । ननु कथमेवं स्वयमहता तथोक्तवती, तत्राह मुद्धा-तीति । मोहं प्राप्ता मृतकल्पा सत्यमेव तथोक्तव-तीत्यर्थः ॥७॥

व्याख्यार्थ — वह सत्राजित को मार स्त्रियों को पीट कर मिए। लेकर जब चला गया, तब उपश्रुति की मांति यह समाचार सुन भगवद्गृह से अपने पिताजी के घर आ गई, पिताजी को मरा हुआ देख शोक से दुः थी हुई, हे तात! हे तात! यों विलाप करने लगी जिस प्रकार स्त्रियों ने चिल्लाया था वैसे ही यह भी चिल्लाने लगी जितना दुःख पित के मरने से स्त्रियों ने किया उतना ही दुःख सत्यभामा पिता के मरने से करने लगी, स्त्रियों का तो पित के मरने से अपना तथा पित का नाश हुवा और सत्यभामा का तो उनकी तरह दोनों का नाश नहीं हुआ, केवल पिता मरा है, इसलिये दोनों की तुल्यता नहीं है, कारण कि पित के मरने से अर्द्धांगिनी स्त्री की भी मृत्यु हो जाती है यहाँ तो शतधन्वा ने उनको भी पीट कर मिए। ली है इसलिये जब सत्यभामा की इनसे समानता नहीं हो सकती है तो 'च' समुच्चय के अर्थ में कैसे समभा जावे श इसके उत्तर में कहा है, कि यहाँ भी तात! तात! दो बार कहा है और 'हा हता अस्मि' हाय मैं मर गई हूँ, इस पर शका की जा सकती है कि स्वयं मरी नहीं है तो भी वैसे क्यों कहती है ? इसके उत्तर में कहते हैं कि 'मुह्यती' मरे जैसी हो गई है इसलिये जैसे कहा है कि मैं मर गयी हूँ वह सत्य हो है।।।।।

भ्राभास— भगवद्विरोधीत् तस्य शीघ्रं पारलीकिकी क्रियापि न जातेति वक्तुं सर्य-भामाया उद्योगमाह तैलद्वोण्यामिति ।

ग्राभासार्थ-भगवान् से विरोध होने के कारण उसकी परलोक सम्बन्धी किया भी जल्दी न हो सकी थी, जिससे सत्यभामा ने इसके लिये जो उद्यम किया, वह 'तैलद्रोण्यां' श्लोक में कहा है—

श्लोक — तैलद्रोण्यां मृतं प्रास्य जगाम गजसाह्वयम् । विकास कि वि विकास कि व

श्लोकार्थ— सत्राजित के मृत देह की लोह या ताम्र के बने हुए तैल पात्र में घरकर सत्यभामा हस्तिनापुर गई, यद्यपि कृष्ण ने तो यह सब पहले ही जान लिया था, तो भी उनको ग्रपने पिता के वंध का समाचार सत्यभामा ने सुनाया ।। द।।

मुबोधनी—इयं देवदत्तपुत्रिकाप्रायेति पुरुष-प्रकृतिभवति । यतोऽभ्रातृमती । स्रतो धर्मतः स्रविवाह्यापि स्त्रीरत्नत्वाद्गृहीता । स्रतः पुरुषव- देव तस्याश्चरित्रम् । द्रोगो कुसूलवत् कुतूवत् कटाहवद्वा ग्रायसी ताम्रनिर्मिता वा । मरणपूर्य-न्तं विलापः । ततो मृतस्य तैलद्रोण्यां प्रक्षयः । स्वयमिप गजनाह्वयं जगाम । तत्र गतो भगवान् मृतानामनुसन्धानं करोतीति । गजसाह्वयमिति प्रसिद्धस्थानत्वात् तत्र गमनं न सन्देहमावहति । तत्र भगवद्विज्ञापनार्थमेव गतेति तदाह कृष्णा- येति । भ्रान्तेयमिति ज्ञापनार्धं विदिताथियिति । तं ताहशप्रकारापन्नम् । पितुवधमिति । स्रावश्यक-त्वान्न दोषायेत्यर्थः ॥५॥

व्याल्यार्थ - यह सत्यभामा देवदत्त की प्रायः पुत्रिका है, जिससे पुरुष के समान प्रकृति वाली है, क्योंकि इसका कोई भ्राता भी नहीं है, भ्रतः शास्त्र धर्म से यह विवाह करने योग्य नहीं थी तो भी स्त्री रत्न होने से भगवान ने ग्रहण की है, इस कारण से इसका चरित्र पुरुष की तरह ही है, मरगा पर्यन्त ही विलाप होता है, इसके बाद सत्यभामा ने पिता के मृत देह को तैल के पात्र में धर दिया ग्रीर स्वयं हस्तिनापुर गई, हस्तिनापुर स्थित भगवान् मरे हुग्रों का अनुसन्धान करते हैं। हस्तिनापुर प्रसिद्ध-स्थान है वहाँ कीई भी जावे उसमें सन्देह नहीं होता है किन्तु सत्यभामा तो भगवान् को पिता की मृत्यु के समाचार देने के लिये ही गई है,यह भूली हुई है;क्यों कि कृष्ण भगवान् हैं उनको तो इसका ज्ञान पहले ही है, तो भी ऐसे को पिता का वध बताने लगी, बताना ग्रावश्यक है, इसलिये वे जानते थे तो भी बताने में दोष नहीं है।

ग्रामास-यथा ज्ञात्वा न किश्चित्कृतवान्, एवं श्रुत्वापि न करिष्यतीत्याशङ्क्रच, लोकिकं प्रतीकारं च कृतवानित्याह तदाकण्येंति द्वाभ्याम्।

ग्राभासार्थ--जैसे जानकर भी कुछ न किया वैसे सुनकर भी कुछ नहीं करेगा इस शंका का उत्तर 'तदाकण्यं' से दो श्लोकों में देते हैं कि लौकिक प्रतोकार किया-

श्लोक—तदाकण्येंश्वरौ राजन्तनुसृत्य नृलोकताम्। ग्रहो नः परमं कष्टमित्यस्राक्षौ विलेपतुः ।।६।।

> श्रागत्य भगवांस्तात समार्यः साग्रजः पुरम्। शतधन्वानमारेमे हुन्तुं हर्तुं मिर्ग ततः ।।१०।।

श्लोकार्थ — हे राजन् ! सत्यभामा की यह बात सुनकर यद्यपि दोनों ईश्वर हैं, तो भी मनुष्य लोक का अनुसरएा करते हुए आंखों में आँसू भर, अहो ! हमें बड़ा कष्ट हुआ है, यों कहकर विलाप करने लगे, फिर भगवान् सत्यभामा ग्रौर बलरामजी के साथ द्वारका ग्राकर मिए लेने के लिए शतधन्वा के ववार्थ उद्यम करने लगे।।१-१०।।

मुबोधिनी - ईश्वराविष लीलार्थं नृलोकम-नुसृत्य स्वयुरमारगात् दुहितेव स्वयमपि विलापं कृतवन्तौ । यथा तस्याः कष्टं तथा कष्टमूचतुः । केवलं वाचनिकत्वव्युदासाय ग्रम्नाक्षौ । पूर्णा शक्तः तथा करोतीति ज्ञापियतुं द्विवचनम्। उद्योगमाह स्नागत्येति । स्रन्यद्वारा कार्यकरणमो-दासीन्यद्योतकमिति स्वयमेवागत्य कृतवान्। भगवानिति सामर्थ्यमुपायज्ञानं च। तातेति राज्ञः सम्बोधनं विश्वासाय । गुप्ततया समागतो भवि-ष्यतोत्याशङ्कचाह सभार्यः साग्रज इति । पुरं द्वारकामेव। न तू मध्ये स्थित्वा उपायेन बन्धनं विचारितवान् । ततः शतधन्वानं हन्तुम् । हनन-स्य प्रयोजनं मिंग हर्तुं मिति । स हि जीवन् न ददाति । भ्रतो हत्वैव ग्राह्यः । भ्रत्र द्वयं न प्रयो-जनम्, हननं ग्रहणं च । किन्तू ग्रहणार्थमेव हन-नम् । अन्यप्रेरितो हतवानिति । भगवदि च्छापीति न वधमहीत, नापि तद्वंश्यो भगवान्, येन हन्तारं हन्यात् । उभी च तुल्यौ । कृतस्य करणं नास्तीति शतधनोहंननेऽपि न सत्राजिज्जीत्रनम्। श्रत एवाग्रे भगवद्वाक्यं घटते । 'वृथा हतः शतधनु'रिति । शतधनु:शब्द: सकारान्तः, उकारान्तोऽपि । सत्रा-जिद्वत् । द्वि:स्वभावेनैव द्वि:स्वभावो मारित इति ज्ञापयित् द्विविधः प्रयोगः । सत्राजितो द्विस्वभा-वत्वं निन्दाकरगात् पश्चात्तापकरगाच्च निरूपि-तम्। ग्रस्यापि हनने निर्भयत्वमग्रे पलायनेन सभयत्वं च निरूपिष्यति । ततः शतधनुषः ग्रय-मारम्भः ध्रियतां बध्यतामिति स्पष्टमाज्ञापन-1109-311:173

व्याख्यार्थ - यद्यपि वे दोनों ईश्वर हैं, तो भी लीला के लिये लोक का अनुसरण कर शतधन्वा ने श्रुश को मारा है, इसलिये सत्यभामा की भाँति ग्राप भी विलाप करने लगे ग्रीर कहने लगे कि जैसे इसके मरने का कष्ट तुभी हुम्रा है वैसा ही दुःख हमको भी हुम्रा है, सत्यभामा वा लोक, यों न समभें कि ये केवल वागाी से कहते हैं किन्तु इनको वास्तव हार्दिक दु:ख नहीं है, इस भ्रम के निवा-रण के लिये आँखों में आंसू भरकर संवेदना प्रकट करने लगे. 'ग्रस्राक्ष.' द्विवचन देकर यह बताया कि पूर्ण शक्ति ग्रथित् ज्ञान एवं क्रिया शक्ति दोनों ही सम्वेदना प्रकट कर रही है सारांश कि बलराम जो किया शक्ति हैं ग्रौर श्रीकृष्ण जो ज्ञान शक्ति हैं वे दोनों इस कर्म के होने से सत्यभामावत् दु:खी हुवे हैं, ग्रब उद्यम का विवरण करते हैं यदि किसी दूसरे द्वारा उद्यम करते तो वह उदासीनता का द्योतक हो जाता था। ग्रतः स्वयं भगवान् ग्राकर उद्यम करने लगे, भगवान् पद देने का ग्राशय यह है कि ग्राप में सामर्थ्य एवं उपाय का ज्ञान भी है, यह प्रकट कर दिखाया है। हे तात! राजा को यह सम्बोधन विश्वासार्थ दिया है. भगवान् द्वारका में इस उद्यम करने के लिये छिपकर गये होंगे, इस संशय को दूर करने के लिये कहते हैं कि स्त्री भीर भाता के साथ प्रकट रूप से आये हैं, द्वारका में ग्राकर ही उपाय का विचार करने लगे, न कि मध्य में ही ठहर कर बन्धन का विचार किया। शतधन्वा को मारूँ ग्रौर मिए। भी लूँ इस प्रकार दो प्रयोजन नहीं थे। प्रयोजन तो एक ही मिए। लेने का था किन्तु शतधन्वा जीते हुए मिएा न देगा इसलिये उसको मारना पड़ेगा, यों तो शतधन्वा ने सत्राजित को दूसरों की प्रेरणा से मारा है या भगवान की भी वैसी इच्छा थी, इसलिये शतधन्वा मारने योग्य नहीं है ग्रौर सत्राजित् के वंश का भी यह शतधन्वा नहीं है, जिस कारण से भगवान् मरे हुवे को मारे, दोनों ' समान हैं, किये हुए का करना नहीं होता हैं, यों शतधन्वा के मारने से सत्राजित् जीवित न होगा। इस कारण से ही भगवान् के आगे कहे हुए शब्द घटित होते हैं, जैसा कि 'वृथा हतः शतधनुः' शतधन्वा को व्यर्थ ही मारा। 'शतधनु' शब्द सकारान्त तथा उकारान्त भी है, जैसे सत्राजित् तकारान्त ग्रौर ग्रकारान्त है ग्रथित् दोनों दो स्वभाववाले हैं, जिससे मारे गए, इस लिए दो प्रकार के प्रयोग किए हैं। सत्राजित् के दो स्वभाव निन्दा करने ग्रीर पश्चात्ताप करने से सिद्ध किए हैं, वैसे यह भी पहले सत्राजित् को मारने के समय निर्भय था ख्रीर ग्रागे भाग जाने से डरपोक हो गया, जिससे द्वि स्वभाव इसका भी सिद्ध है, पश्चात् शतधन्वा का यह आरम्भ 'पकड़ो ग्रीर मारो' इस प्रकार स्पष्ट ग्राज्ञारूप है ।।६-१०।।

१- सत्राजित् ग्रीर शतधन्वा

ग्राभास ततो राजकीयाः तन्निग्रहार्थं प्रवृत्ताः, एवं सति शतधनुषः कृत्यमाह सोऽपीति। १९४ वर्ष १८४ अस्ति।

To both branch collects in आभासार्थ - पश्चात् जब राजकीय मनुष्य उसको पकड़ने के लिए प्रवृत्त हुए, तब शतधन्वा ने जो कृत्य किया, उसका वर्णन 'सोऽपि' श्लोक में करते हैं।

श्लोक—सोऽिव कुढ्णोद्यमं ज्ञात्वा भोतः प्राग्णपरीप्सया । भार करिय कृतवर्माग्मयाचत स चात्रवीत्।।११॥ हर्ष वात्र वात्रवीत्।।११॥

श्लोकार्थ वह भी कृष्ण का उद्यम जानकर डरते हुए प्राणों के बचाने की इच्छा से जब कृतवर्मा से सहायता माँगने लगा, तब उसने कहा ॥११॥

मुबोधिनी योऽयं राजद्वारा निग्रहः श्रूयते, स भगवत्कृत एवेति निश्चितवान्। ग्रतः कृष्गो- रक्षगीया इति, ग्रहत्वा दुष्टान् न ग्रहीष्यतीति, द्यमं ज्ञात्वा पूर्वं साधारगत्वेन ब्रह्मत्वेन वा सम्ब-न्धेन वा ज्ञात्वा निर्भयः। इदानीं पक्षपातिनं ज्ञात्वा भीतो जातः । चौरस्य चौर्यादेव स्वत्वम्-त्पद्यते । तस्मिन् हते शत्रुजयन्यायेन यो हन्यात्, तस्य भवति । अन्यया तस्मिन् विद्यमाने परस्वा- दिति च कारेगा सूचितानि ॥११॥ पहार एवं भवति । ग्रीती भगवान् हत्वैव ग्रहीष्य- विकास कार्या विकास विकास

किंद्रा है से गई देख हाकी या क्या है सराधाया और जा र तीति निश्चित्य, प्राग्णपरीप्सया सर्वतः प्राग्णा चौ वच्च मरणं न प्रशस्तिमिति, स्वयमसहायः कृतवर्माणं यादवं सहायत्वेन प्राथितवानित्याह साहाय्ये कृतवर्मागमयाचतेति । ग्रस्य याचन-वाक्यानि स्पष्टानीति नोदाहतानि । स चात्रवीन

य की दर दरने के लिए नहने हैं (करने) योह भाग के माय उक्त सर से पाय है, बार ना व्याख्यार्थ-यह जो राजा की ग्रोर का बन्धन सुना जाता है, वह वास्तविक भगवान से किया हुआ ही है, यो इसने निश्चय से समक लिया। अतः यह श्रीकृष्ण का उद्यम है, यो जानकर भीर कृष्ण को पक्षपाती समभकर शतधन्वा डर गया, पहले नहीं डरा था, जिसका कारण यह था कि कृष्ण इसका पक्षपाती बनेगा. यों नहीं जानता था, केवल समभता था कि यह साधारण रूप, ब्रह्मत्व भीर सम्बन्धी ही है, इसलिए निर्भय था, जिससे सत्राजित को मारा और अनाथ छियों को पोटकर मिए ले आए, बस्तु को चुरा लाने पर ही चोर का उस पर स्वत्व होता है। 'शत्रु नयन्याय' से शत्रु को मारने से मारने वाले की वह वहतु हो जाती है, यदि शत्रु को मारा न जाय, वह जीता हो भीर उसकी उपस्थिति में वस्तु ले ली जाया तो उसको पराये घन का चुराया जाना कहा जाता है, अतः यह मिएा मुक्ते मारकर ही लेंगे, इसलिए प्राणों की रक्षा की इच्छा से अपने को अकेला असहाय समभकर कृतवर्मा यादव को प्रार्थना करने लगा कि मेरी सहायता करो, चोर की भाँति मरना ग्रच्छा नहीं है, जिसका भाव है कि मैं कृष्णा से युद्ध करना चाहता हूँ। इस कार्य में तुम्हें मेरी मदद करनी चाहिए, इस प्रकार प्राथंनापूर्वक याचना में जो वाक्य कहने चाहिए वे तो स्पष्ट ही हैं, इस लिए नहीं कहे हैं और उस कृतवर्मा ने जो कुछ कहा, वह 'च' पद से सूचित किया है।।११॥

ग्राभास — स कृतवर्मा महान् यादवः, भारते युद्धे कौरवर्षक्षपाती, बहुकार्यं तस्या-

स्तीति, स्वाभिलिषतं सिद्धमेवेति, मिंगं चायं न प्रयच्छतीति, उदासीनः सन् भगवत्प-क्षपातेन वाक्यान्याह नाहमीश्वरयोरिति ।

ग्राभासार्थ – वह कृतवर्मा महान् यादव है, महाभारत के युद्ध में कौरवों का पक्षपाती था, उसको बहुत कार्य हैं, उसके मन की ग्राभलाषा तो पूर्ण हो गई, यह मिएा तो नहीं देता है, जिससे उदासीन हो भगवान् का पक्ष लेता हुग्रा 'नाहमीश्वरयोः' श्लोक में ग्रपने विचार कहने लगा।

श्लोक—नाहमीश्वरयोः कुर्यां हेलनं रामकृष्णयोः ।
को नु क्षेमाय कल्प्येत तयोर्वृ जिनमाचरन् ॥१२॥

श्लोकार्थ — राम-कृष्ण दोनों ईश्वर हैं, उनकी उपेक्षा मैं नहीं कर सकता हूँ, उनका श्रपराध कर, ग्रपने कल्याण की कल्पना भी कौन कर सकता हैं? ॥१२॥

मुबोधनी - फलं तु न तव नापि मम, किन्तु हिलन कर्नु शक्यम्, यथा त्वं करोषि, तदिप त कर्तव्यम्। यतः कृष्णरामौ न लौकिकौ, तत्रापी- व्वरो हृष्टाहृष्टलौकिकालौकिकफलदानसमर्था। यह चौकः स्वानुभवेन तुच्छश्च। रामकृष्ण्योरिति नाम्नैव प्रसिद्धिक्ता। ननु भवानिप यादवः शूरो महारथश्च, तत्कथं बिभेषीत्याशङ्क्ष्याह को नु क्षेमायेति । नु इति वितर्के। यावन्तो भगवदप-

राधकर्तारः, ते सर्व एव क्षेमात् प्रच्युता ह्न्टाः । भविष्योतः परं को वा कल्प्येतः, भूतवदेव भवि-ष्यस्यापि निर्णयात् । नु इति निश्चये । तत्रापि तयोः पूर्णशक्तिमति भगवति ग्राचरन्ने व भगवता ग्रहतोऽपि चिन्तयैव म्लानो भवतीति साधन-फलयोः समानकालत्वं निरूपयन् वर्तमानप्रयोगं कृतवान् ॥१२॥

स्थास्यार्थ - फल तो न तुम्हें प्राप्त होगा और न मुभे मिलेगा, जैसे तूँ उनको तुच्छ समभे उपक्षा करता है, जैसे हो सकती है। किन्तु वह भी करनी नहीं चाहिए; क्योंकि राम और कृष्ण जीकिक मनुष्य नहीं हैं, किन्तु ईश्वर है। जिससे दृष्ट, ग्रदृष्ट, लीकिक और प्रलीकिक फल के देने में लीकिक मनुष्य नहीं हैं, किन्तु ईश्वर है। जिससे दृष्ट, ग्रदृष्ट, लीकिक और प्रलीकिक फल के देने में समर्थ हैं, मैं प्रकेला ग्रपने ग्रनुभव से जानता हूँ कि तुच्छ हूँ। वे राम कृष्ण नाम से ही सवंत्र प्रसिद्ध हैं, यदि कही कि तुम भी यादव तथा श्रूरवीर और महारथी हो, तब क्यों उरते हो? इसके उत्तर में कहता है कि विचारकर देख. भगवान के जितने ही ग्रपराधी हैं, उन सबका वर्तमान में कल्याण से पात हुगा है, इसके बाद भविष्य क्या होगा, उसकी कल्पना कौन कर सकता है? किन्तु भूत की पात हुगा है, इसके बाद भविष्य क्या होगा, उसकी कल्पना कौन कर सकता है? किन्तु भूत की तरह भविष्य का भी निर्णय होगा ही यह निश्चय हो है, उसमें भी वे दोनों पूर्ण शक्तिमान भगवान तरह भविष्य करते हो भगवान से न भी मारा गया हो, तो भी चिन्ता से ही मुरु आ जाता है। है, उनका ग्रपराध करते हो भगवान से न भी मारा गया हो, तो भी चिन्ता से ही मुरु आ जाता है। साधन ग्रीर फल समानकाल में हो प्राप्त हो जाते हैं, इसलिए वर्तमानकाल का प्रयोग किया है।।१२।।

ग्राभासार्थ - उस विषय में उदाहरण 'कंस' श्लोक में देता है।

श्लोक — कंसः सहानुगोऽपोतो कद्वेषात्त्याजितः श्रिया । जरासन्धः सप्तदश संयुगान्विरथो गतः ॥१३॥

श्लोकार्य — जिससे द्वेष करने से कंस भाई समेत नाश को प्राप्त हुग्रा ग्रौर राज्य लक्ष्मी से श्रष्ट हुग्रा तथा जरासन्ध १७ बार युद्ध में से हारकार बिना रथ के हो भाग गया ॥१३॥

सुबोधिनी – महान् स राजा, ताहशोऽपि तयोवृं जिनमाचरन्, सहानुगो भ्रातृसहितोऽपि, स्रपोतः अप्ययं प्राप्तः । स्रपोति प्रलयार्थे । अप्यु-पसर्गपूर्वक इरा धातुः । कतंरि क्तः । अपिरप्ययः तिमत इति । श्रिया वा स्रपोतः अपगतः अपसा-रितः भगवतैव च, द्वेषाद्वा । एकमुदाहररां नार्थं निश्चाययतीति व्याजरिहतां कियाशिक्तं भगवतो निरूपयति जरासन्ध इति । सप्तदश युद्धानि कृत्वा ग्रालक्ष्य, यद्द्धेषात्त्याजित इति वा प्रनुव-तंते । संयुगान् त्याजितः विरथो भूत्वा गतः स्व-गृहम् । सप्तम्यर्थे वा द्वितीया ॥१३॥

व्याख्यार्थ — कंस महान् राजा था, वह भी उनके ग्रपराध करने से भ्राता सहित नष्ट हो गया तथा भगवान् ने लक्ष्मी से भी हीन कर दिया ग्रथवा द्वेष के कारण वैसा हुग्रा, कोई भी विषय एक उदाहरण से निश्चित् सिद्ध नहीं माना जाता, इसलिए भगवान् की छल रहित किया शक्ति का निरू-पण करते हैं कि जरासन्ध द्वेष से सत्रह बार लड़ाई करने के लिए चढ़ाई कर ग्राया, किन्तु लड़ाई के मदान में हार कर रथ का भी त्याग कर भाग गया।।१३।।

श्राभास—कृतवर्मा भगवत्प्रतिकूलस्वभाव इति प्रथमं स याचितः । स चेदुत्तरं दत्तवान्, तदा तमुदासीनं मत्वा, सत्राजिद्वधः ग्रकूरस्यैव सर्वथाभीष्ट इति उपकारकर्ता-रमात्मानं मत्वा, भगवद्भक्तमपि ग्रकूरं युद्धे क्रियमाणे भङ्गे पश्चात्पृष्ठपूरकत्वेन याचनं कृतवानित्याह प्रत्याख्यात इति ।

ग्राभासार्थ—भगवान् से कृतवर्मा विरुद्ध है, यों समक्त पहले उससे सहायता की माँग करने लगा, जब उसने उत्तर दे दिया कि मैं तुम्हें सहायता नहीं दे सकता हूँ, तब उसको उदासीन समक्त, देखा कि सत्राजित् का वध तो ग्रक्तर का ही ग्रभीष्ट था, जिसको इसके कथन से मैंने मारा है, इस लिए इस पर मेरा उपकार है, यों मान भगवान् के भक्त ग्रक्तर को भी कहने लगा कि मैं भगवान् से युद्ध करूँगा, यदि उससे मैं हटने लगूँ तो ग्राप सहायता करना, जैसे मुक्ते बल मिले तो मैं जीत जाऊँ, यह विचार 'प्रत्याख्यातः' श्लोक में प्रकट करता है।

श्लोक—प्रत्याख्यातः स चाक्रूरं पार्षिग्रग्राहमयाचत । सोऽप्याह को विरुध्येत विदित्वेश्वरयोर्बलम् ॥१४॥

श्लोकार्थ-जब शतधन्वा को कृतवर्मा तथा उसके पक्षपातियों ने सहायता देने का निषेध कर दिया, तब ग्रक्ररजो से सहायता की प्रार्थना की, उसने भी कह दिया कि ईश्वरों के बल को जानकर उनसे कौन विरोध करे? ॥१४॥

सबोधनी-चकारात्तत्पक्षपातिनोऽन्येऽपि तेन। प्रत्याख्याताः । स पूर्वोक्तः कृतोपकारः । श्रकरं मक्तं नाम्ना हितकारित्वमपि बोधितम्। पार्षिण-ग्राहः पृष्ठपुरकः पूर्ववदेव याचनवचनानि नोक्तानि सोऽपि स्वकार्यस्य सिद्धत्वात् भगवदसम्मति ज्ञात्वा प्रत्याचष्ट इत्याह सोऽप्याहेति साधैं-क्रिभि:। श्रिपशब्दात पूर्व: कृतवर्मा गृहीत:। तेन

प्रत्याख्यानं सिद्धम् । तद्वदेवाहेति । ग्रग्ने त्वयापि विरोधो न कर्तव्य इति युद्धान्निवर्तयित् भगव-न्माहात्म्यमाह को विरुध्येतेति । को वा विरोध-माचरेत्। ग्रज्ञः करोतु नाम, ईश्वरयोर्बलं विदि-त्वा प्रत्यक्षशब्दाभ्यामवगत्य, पूर्णशक्ते भंगवतः विरोधं कोऽपि न करोतीत्यपदेशः।।१४।।

व्याख्यार्थ-शतधन्वा को कृतवर्मा ने जब सहायता न देने का कहा 'च' पद से यह भी जाना जा सकता है कि दूसरे पक्षपातियों से सहायता माँगी थी, उन्होंने भी निषेध किया, ग्रक्र के कहने से सत्राजित् को मारकर जो उनके ऊपर मैंने उपकार किया है ग्रीर नाम से भी जाना कि भक्त श्रक्र दयालू है इसलिए यह सहायता करेगा। इसलिए आगे की भौति याचना के वचन नहीं कहे, ग्रंक र की अपने कार्य की सिद्धि तो हो गई, किन्तु भगवान की ऐसी राय नहीं है, यों जानकर शत-धन्वा को वह साढे तीन श्लोकों से कहने लगा, 'श्रपि' पद का तात्पर्य है कि कृतवर्मा की इच्छा जान ली थी, उसको न मानना तो सिद्ध ही है, उसी प्रकार ही कहने लगा, वे दोनों ईश्वर हैं, उनके बल को जानकर कीन ऐसा मुखं है, जो उनके विरुद्ध हो. यों कहने का ग्राशय यह है कि तुमने जो कुछ ग्रब तक विरोध किया,वह हो गया ग्रागे तुम्हें भी विरोध नहीं करना चाहिए। इस प्रकार कहकर वह युद्ध न करे, इसलिए भगवान के माहात्म्य को कहता है, कौन ऐसा है, जो उनसे लड़े? मूर्ख भले करे, समभदार तो नहीं करेगा; क्योंकि ईश्वरों का बल, प्रत्यक्ष तथा शास्त्र द्वारा जाना गया है। स्रतः पूर्ण शक्ति भगवान का विषोध कोई नहीं करता है, इस प्रकार उपदेश दिया ।।१४।।

श्रामास- ग्रादौ श्रतं माहात्म्यमाह य इदिमति । श्राभासार्थ-पहिले सुने हुए माहात्म्य को 'य इदं' श्लोक से कहते हैं।

श्लोक - य इदं मायया विश्वं सुजत्यवति हन्ति च । चेष्टां विश्वसूजो यस्य न विदुर्मोहिताजया ।।१५।।

श्लोकार्थ-जो ग्रपनी इच्छा रूपी माया शक्ति से इस जगत् को उत्पन्न करता है, पालन करता है एवं नाश करता है, उस विश्व रचना करने वाले की अजय माया से मोहित मनुष्य जिसकी इस लीला को नहीं जान सकते हैं ॥१५॥

मुबोधनी — भगवतः सामर्थ्यं तस्यानन्यत्वं च प्रतिपाद्यते । माया सर्वभवनसामर्थ्यम् शक्तिर्वा काचित्, ग्रप्रयोजिका, तामिष करणत्वेन स्वीकृत्य इदं सर्वमेव जगत् उत्पादयित पालयित नाशयित च । एवमन्योऽिष करिष्यतीत्याशङ्कृच कैमृतिक-न्यायेन परिहरित चेष्टामिति । भगवांस्त्वेतस्री लयेव करोति, ग्रन्थै: कर्तव्यमिति दूरापास्तम् । भगवित्कयामात्रमि न जानन्ति, कि करोति

कथं करोतीित । क्रियाशक्तिर्वा निष्पन्नापि सर्वं निष्पादयन्त्यपि किमात्मिकषेति न निदुः । तत्र हेतुः ग्रज्या प्रकृत्या मोहिता इति । यदि ते जानीयुः, तदा कथमात्मवञ्चनामङ्गीकुर्युः । ये ग्रज्यापि मोहिता भवन्ति, ते ग्रजा एव, सर्वेरेव हन्यमानाः स्वरक्षायामेवाशक्ताः कथं सृष्टिं करि-ष्यन्तीति भावः ॥१५॥

व्याख्यार्थ — भगवान् को समर्थता ग्रौर उसका ग्रनन्यपन प्रतिपादन किया जाता है, 'माया' पद का भावार्थ है, वह (माया) भगवान् की वह शक्ति है, जिससे प्रभु जो चाहे वह कर सकते हैं ग्रथवा वह शक्ति है, जो प्रयोजिका नहीं है. उस ग्रप्रयोजिका को भी साधन रूप से ग्रहण कर यह समस्त जगत् पैदा करता है, पालता है ग्रौर नाश करता है, जैसे भगवान् करते हैं, वैसे दूसरा भी करेगा। इसके उत्तर में कहा है कि भगवान् तो यह लीला मात्र से ही करते हैं, यों कहने से 'दूसरे करेगे', इसको दूर से ही परास्त कर दिया ग्रर्थात् दूसरा कोई इस प्रकार नहीं कर सकेगा, कारण कि भगवान् की केवल किया ही कोई नहीं जानता है कि भगवान् क्यों करते हैं ग्रौर कैसे करते हैं? सिद्ध हुई भी किया शक्ति तथा सर्व कार्य करती हुई देखकर भी यह नहीं समक्त सकते हैं कि इसका स्वरूप क्या है? न समक्तने का हेतु यह है कि भगवान् की ग्रजन्मा प्रकृति ने उनको मोहित कर दिया है, यदि वे जानते तो ग्रपने को ठगने कैसे दें? जो ग्रजा से मोहित हैं, वे स्वयं ही ग्रजा है ग्रर्थात् सबसे मारे हुए हैं, जिससे ग्रपनी रक्षा करने में भी ग्रशक्त हैं ग्रर्थात् ग्रपनी भी रक्षा नहीं कर सकते हैं, वे सृष्टि ग्रादि कैसे कर सकेंगे, यह भावार्थ है।।१५।।

ग्रामास-एवं श्रुतिसिद्धमुक्त्वा प्रत्यक्षसिद्धमाह यः सप्तहायन इति।

श्राभासार्थ - इस प्रकार श्रुतियों से सिद्ध प्रभाव कह कर ग्रब प्रत्यक्ष में सिद्ध बल कहता है।

श्लोक — यः सप्तहायनः शेलमुत्पाट्यं केन पाणिना । दक्षार लीलया बाल उच्छिलीन्ध्रमिवार्भकः ॥१६॥

श्लोकार्थ — जिसने सात वर्ष की बाल्य अवस्था में पर्वत को उखाड़ कर एक हाथ से जैसे बालक छाता घारण करता है, वैसे घारण किया ॥१६॥

सुबोधिनी — जरासन्धादिजयस्त्वतिदेशेनैव प्राप्तः । अलौकिकस्तु वक्तव्यः । तत्र पर्वतोद्धरणं लोके ग्रत्याश्चर्यमिति, वयः प्रकारादीनां सुतराम-त्याश्चर्यहेतुत्वमुच्यते । सप्तहायनः सप्तवाधिकः, तत्रापि शैलं गोवर्धनमेकेन पाणिना उत्पाट्य दधारेति। मन्दरधारणादप्यधिकः प्रयत्न उक्तः। एकेनैव पाणिना दधार, तत्र तु पृष्ठे नेति विशेषा-न्तरम्। लीलया भ्रङ्गुल्यादिषु वेगुनादानुगुग्- घारणं न गोकुलसंरक्षार्थम् अन्यथा साधनपर-

तया स्थापयन् दघारेति तृतीयो विशेषः । एतदपि | शङ्कोत, किन्तु लोलयेव कृतवानिति वक्तुं हष्टा-न्तमाह उच्छिलीन्ध्रमिवेति । छत्राकमिव ग्रर्भको

व्याल्यार्थ - जरासन्ध से जय तो अति देश से ही मिल गई। अलौकिक कार्य जो किए हैं, वे कहने च।हिए, उनमें पर्वत का उठाना लोक में बहुत ग्राइचर्य का कार्य किया है, जिसमें भी यह कार्य म्रापकी ग्रायु भीर शरीर म्रादि प्रकार से तो 'सुतरां' [ बिलकुल ] ग्राश्चर्य का हेतु कहा जाता है. ग्रायु से तो ग्राप उस समय सात ही वर्ष के थे, उस ग्रायु में गोवर्द्धन पर्वत को एक ही हस्त से उखाड़कर धारण किया, यह प्रयत्न तो मन्दराचल धारण करने से भी विशेष प्रयत्न किया है; क्यों-कि मन्दर को पीठ पर घारण किया था श्रीय इसको एक ही हस्त पर घारण किया है, यों दोनों में बड़ा ग्रन्तर है, उससे भी तीसरी विशेषता यह थी कि जैसे लीला से वंशी की ग्रँगुलियों पर धारण करते हैं वैसे उसको भी लीला से ही घारण किया है, यह घारण भी गोकुल की रक्षा के लिए नहीं किया है अन्यथा साधनों के आधीन हो जावे या इन्द्र के भय से धारण किया है, यह शङ्का भी हो सकती है, इसलिए भी घारण नहीं किया है, किन्तु लीला से ही किया है, जिसमें हुण्टान्त देता है कि जैसे बालक छतरी को उठाता है, वैसे उठाया ।।१६॥

ग्राभास-एवं माहात्म्यमुक्तवा कृतं स्वापराधं दूरीकर्तुं भगवन्तं नमस्यति नम-स्तस्मै भगवत इति । विकास का का का का का का कि का कि कि मिन्न प्रकार प्रकार के प्रकार के विकास के किल्ला के

ग्रामासार्थ - इस प्रकार माहात्म्य कहकर ग्रपने किए हुए ग्रपराघ की 'नमस्तस्में' श्लोक से नमस्कारपूर्वक क्षमा माँगता है। महा इस अस्तर देखा से महा हर उत्तर तर महा कर महा एक है के दाई कराम करा र यह परिए को । एकेंग्र वस दांसा इंटोनक साम का एकू ने क

श्लोक — नमस्तस्मी भगवते कृष्णायाद्भुतकर्मणी । हा हिंह ना हरा है । श्रनन्तायादिभूताय कूटस्थायात्मने नमः ॥१७॥

श्लोकार्थ - ग्राह्मत चरित्र करने वाले ग्रान्त सर्व के ग्रादि करएा, निर्विकार-स्वरूप भगवान् श्रीकृष्णा को मैं नमस्कार करता हूँ ।। १७।।

सुबोधिनी ग्रचिन्तरौहवर्यत्वात् ग्रन्यथाज्ञात्वा कृतोपराघ:, ग्रतः क्षन्तव्य इति । कृष्णायेति । भक्तहितार्थमेवावतीर्णत्वमुक्तम् । किञ्च । भगव-दिच्छा एत ह्योति हतः सत्राजित् तदधुना विप-रीतमापिततम् अनुग्रहं कुर्वन् निग्रहं करोति। एतद्वा विपरीतम् । तदाह अद्भुतकर्मागे इति ।

ग्रशक्यः प्रतीकार इति वक्तुमाह ग्रा**दिभूताये**ति । न कस्याप्यपराधोऽपीति सूचितम्। कूटस्थायेत दोषाभावः । न केनाप्यपराघः कर्तुं शक्य इत्य प सूचितम् । परमामुपपत्तिमाहं सर्वदोषपरिहारा र श्रात्मने नम इति ।।१७॥

क्यास्यार्थ - ग्राप ग्रचिन्ता ऐश्वर्य वाले हैं, मैंने ग्रापको वैसा न समक्त ग्रन्यथा समका, जि से श्रपराध किया, श्रतः उस श्रपराध को क्षमा करना, यह प्रार्थना है। 'कृष्णाय' नाम देने से यह भाव प्रकट किया है कि ग्राप भक्तों का हित करने के लिए ही प्रकटे हैं किन्न भगवान् की इच्छा ऐसी थो, जो सत्राजित् मरा, वह ग्राज ग्रव विपरीत हुग्ना, ग्रनुग्रह कर ग्राप निरोध करते हैं ग्रथवा यह विपरीत है। उसको कहता है कि ग्रापके कमं 'ग्रनुग्रह हैं, जिनको कोई भी समक्त नहीं सकता है, प्रतिकार ग्राक्य है, यों कहने के लिये 'ग्रादि भूताय' विशेषण दिया है, जिनका भावार्थ है कि ग्राप सब के ग्रादि हैं जिससे ग्रापको एवं ग्रापकी लीला के भावों को कोई जान नहीं सकता है इससे यह भी सूचित किया है कि किसी का ग्रपराध भी नहीं है कृटस्थाय' विशेषण से ग्राप में दोषों का ग्रभाव दिखाया है ग्रीर यह भी सूचित किया है, कोई भी ग्रपराध करने के लिये समर्थ नहीं है, सबसे विशेष सर्व दोषों के मिटाने के लिये उपपत्ति देता है कि 'ग्राहमने नमः' ग्राप सबकी ग्राहमा हैं, वैसे ग्राप को नमस्कार है।।१७॥

श्लोक—प्रत्याख्यातः स तेनापि शतधन्वा महामिणिम् । तस्मिन् न्यस्याश्चमारुह्य शतयोजनगं ययौ ।।१८।

श्लोकार्थ — जब अकूर ने भी साथ देने से निषेध किया, तब शतधन्वा वह बड़ी मिंगा अकूरजी के पास घर अर्थात् उसको देकर सौ योजन जाने वाले घोड़े पर चढ़ (जाने लगा) चला गया।।१८।।

सुबोधिनी—एवं तेनापि सर्वथा युद्धं निवा- । क्वापि वधं प्राप्स्यतीति मिंग तस्मिन् स्थापिय-रियतुं प्रत्याख्यातः पलायनप्रेप्सुः स मिग्गर्यत्र । त्वा शतयोजनगं सैन्धवमश्वमारुह्य ययौ ॥१८॥

स्याख्यार्थ—इस प्रकार जब उसने भी सर्व प्रकार युद्ध न करने को कहा, तब भाग जाने की इच्छा वाले उसने समभ लिया कि यह मिए। होगी तो मेरा वध होगा, इसलिये मिए। को श्रकूरजी के पास धर सौ योजन जाने वाले श्रक्त पर चढ़, चला गया।।१८।।

ग्रामास—ग्रामाद्रात्रावेव निर्गतः । न्यासो न देय इति ज्ञापितम् । तस्मिन् मृते तदीयाः प्राप्स्यन्तीति नान्यो भगवते मिंग् प्रयच्छिति, महामिग्तित्वात् दातुमिष न शवयः। श्रद्भुतकर्मत्वान्न ग्रहीष्यतीत्यिष सूचितम् । ग्रतः स्थापियत्वैव पलायनमेवोचितम् । ततो लोके पलायितः शतधन्वा एकेन दिनेन शतयोजनानि गत इति द्वितीयदिवसे लोकवार्ता निर्गता, तदा भगवान् यत् कृतवांस्तदाह गरुडध्वजमारुह्ये ति ।

ग्राभासार्थ—ग्राम से रात्रि के समय ही निकले,यदि किसी दूसरे के पास रखेंगे तो उसके मरनेपर उसकी सन्तान मिए ले लेगी, इसलिये मिए उसको दूं जो भगवान को दे देवे वैसा तो ग्रकूरजी है क्योंकि भक्त है, यह मिए साधारण नहीं है इसलिये देनी भी कठिन है दी नहीं जा सकती है, इससे यह भी सूचित किया है कि भगवान ग्रद्भुतकर्मा हैं वह ग्रहण भी नहीं करेंगे नहीं तो उनको ही दे दूँ, ग्रतः ग्रकूर के पास घर कर ही भागना उचित है। पश्चात् भागा हुग्रा शतधन्वा एक ही दिन में

सौ योजन दूर चला गया,यों दूसरे दिन लोक में मनुष्यों की आपस में बातचीत होनेलगी कि शतधन्वा भाग गया एक दिन में सौ योजन चला गया, तब भगवान् ने जो कुछ किया वह 'गरुड़ध्वज' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक - गहडध्वजमारुह्य रथं रामजनार्दनौ । श्रन्वयातां महावेगेरश्वे राजन् गुरुद्रुहम् ।।१६॥

श्लोकार्थ—हे राजन् ! राम-कृष्णा भी गरुड़ की ध्वजावाले बड़ वेगवाले घोड़ों से युक्त रथ में बौठ, उस गुरुद्रोही के पीछे गए।।१६।।

मुबोधिनो — तस्मिन्न व दिवसे चेद्गच्छेत्, तदा निकट एवोपलम्मः स्यात् । द्वितीये दिवसे मध्याह्ने निर्गतः । तावता स योजनानां शतद्वय-मितकस्य गतः । भगवान् पुनः रथान्तरं शीझ-गामि न भवतीति, श्रलौकिकं च न कर्तव्यमिति, गरुडध्वजमेव रथमारुह्य एकस्मिन्ने व सर्वसामग्रीं गृदीत्वा, प्रमाणाद्यपेक्षां परित्यज्य, रामजनादनौ ससाधनपूर्णप्रयत्नौ महावेगैः श्रद्भवैः सैन्यादिभिः कृत्वा ग्रन्वयाताम्, पृष्ठतो मारणार्थमनुगतौ। ग्रवश्यं तथागमने हेतुः गुरुद्गुहमिति। गुरुः श्वगुरः पञ्चानां मध्ये गणितः। तस्मै द्रोहं कृतवानिति। राजित्तत्यालस्याभावाय शौर्यं कथयन् सम्बोध-यति। गुरुद्रोहकथनेनान्यदिष सूचितम्। 'प्रपन्नं विरथं भीतं न रिपुं हन्ति धर्मवि'दिति पक्षः परिहृतः। ११६।।

व्याख्यार्थ — भगवान् यदि उसी दिन जाते तो पास ही में पकड़ लेते, किन्तु ग्राप दूसरे दिन भी मध्यान्ह में निकले, इतने में वह दो सौ योजन मागं का ग्रतिक्रमण कर चला गया, भगवान् ने सोचा कि दूसरे रथ तेज चलने वाले नहीं है ग्रीर ग्रलौकिक प्रकार भी नहीं करना है ग्रतः गरुड़ की घ्वजा वाले रथ में राम व जनादन चढ़ सर्वसामग्री उस एक ही रथ में साधन सहित पूणं प्रयत्न से रख महान् वेग वाले घोड़ों से सैन्य को साथ में लेकर उसके पीछे गये, पीछे जाने का कारण उसको मारना था, मारने के लिये क्यों गये ? वह गुरु द्रोही था ग्रतः वध के ही योग्य है, पांच गुरुग्नों में दवशुर की भी गणना की हुई है, उस 'दवशुर' का इसने द्रोह किया है इसलिये गुरु द्रोही है, राजन् ! सबोधन देने का ग्राशय यह है कि जैसे राजा ऐसों के वध में ग्रालस्य नहीं करता है वैसे हम भी ग्रालस्य त्याग शौर्य प्रकट करते हुए जा रहे हैं गुरु द्रोह कहने से दूसरे भी इसके दोष दिखा दिये, 'शास्त्र में कहा है कि 'प्रपन्न विरथं भीतं न रिपुं हन्ति धर्मवित्' शरण ग्राया हुग्रा हो या जो बिना रथ वाला हो ग्रीर डरा हुग्रा हो ऐसे शत्रु को धमज्ञ नहीं मारते हैं, तो भगवान् धर्मज्ञ हैं उन्होंने विरथ डरे हुए को कंसे मारा ? इस पक्ष को यहां नहीं लिया है, क्योंकि इससे प्रबल पक्ष गुरु द्रोही को मारना चाहिये, वह है ॥१६॥

श्राभास — तावता सः मिथिलानगरपर्यन्तं गत इति तत्र मारित इति वक्तं तस्यो-पलम्भमाह मिथिलाया इति । ग्राभासार्थ - इतने में वह मिथिला नगर तक पहुच गया वह मारा गया, उसका मिलना श्रीर उस प्रकार 'मिथिलाया' इलोक में कहते हैं।

### श्लोक—िविलाया उपवने विसृज्य पतितं हयम् । पद्भचामधावत्संत्रस्तः कृष्णोऽप्यन्वद्रवद्रुषा । २०॥

श्लोकार्थ — मिथिला के उपवन में उसका घोड़ा श्रमित हो गिर गया, उस गिरे हुए को छोड़, हरा हुम्रा पैदल ही दौड़ता हुम्रा जा रहा था, भगवान कृष्ण भी उसके पीछे क्रोधित हो दौड़ते हुए जाने लगे ॥२०॥

सुबोधिनी—ग्रतिदूरगमनात् हयस्य श्रमात् । रथेनानुगमनं निषिद्धमिति स्वयमिप पदातिरेव पातः । ततः पद्भचां धावनम् । ततो भगवानिप । भूत्वानुगत इत्याह कृष्णोऽपीति ॥२०॥

व्याख्यार्थ — बहुत दूर जाने से ग्रश्व थक गया जिससे वह पृथ्वी पर पड़ गया ग्रर्थात् गिर गया, पश्चात् वह पैदल दौड़ता हुग्रा गया, ग्रनन्तर भगवान् भी पैदल को पकड़ने के लिये उसके पीछे रथ से जाने का शास्त्र में निषेध है, ग्रतः भगवान् भी स्वयं पैदल ही उसके पीछे गये ॥२०॥

#### श्लोक—पदातेर्भगवांस्तस्य पदातिस्तिगमनेमिना । चक्रेण शिर उत्कृत्य वाससोव्यंचिनोन्मिण्म ॥२१॥

श्लोकार्थ — पैदल भगवान् ने उस पैदल के सिर को सुदर्शन के तेज घेरे से काट कर कपड़ों में मिए। हूँ ढ़ने लगे ।।२१।।

मुबोधिनो—स्वयमपि पदातिः तस्य पदातेः तिग्मनेमिना ग्रप्रतिहतेन सुदर्शनेन शिरस्तस्यो-त्कृत्य, धावनसमय एव शरीरं धावमानमेव स्थितम्। शिरस्तु छिन्नमिति। भगवानिति मोक्ष- दानार्थं तथा कृतवानिति निरूपितम्। स्रत एव भगवानद्भुतकर्मा बलभद्रः पश्यतीति तत्र मण्य-भावं ज्ञात्वापि वाससोः व्यक्तितेत्, विवेचनेन स्रन्वेषणं कृतवान् ॥२१॥

व्याख्यार्थ — भगवान् ग्राप भी पैदल थे, उस पैदल के तेज घरे वाले सुदर्शन से शिर को काट डाला, दौड़ने के समय ही शरीर दौड़ता हुवा ही स्थित था, शिर तो घड़ से पृथक हो गया. भगवान् हैं, इसलिये उसको मोक्ष दान देने के लिये यों करने लगे, ग्रतः इस प्रकार निरूपण किया है, ग्रतएव भगवान् ग्रद्भुत कर्मा हैं, बलभद्र ग्रापके ग्रद्भ त कर्म देख रहा है कि भगवान् जानते भी हैं कि मिण इसके पास ग्रब नहीं है,तो भी कपड़ों में मिण को पूर्ण रीति से ढूँढने लगे ॥२१॥

ग्रामास— बलभद्रविचारेण स मारित इति ज्ञात्वापि भगवांस्तथा कृतवान् । मण्यर्थमेव मारणमिति बलभद्रविचारः । सर्वथा मारणीय इति भगवतः । लोकवदुबल- भद्रः बहुविधानि वाक्यानि श्रुत्वा मिणसद्भाव एव तस्यापराधं जानीयात् । अन्यथा लोकोन्यथापि वदतीति विश्वासं न कुर्यादते ग्राह भगवान् ।

ग्राभासार्थ - बलभद्र का विचार था कि इसके पास मिए। है इसलिये इसको मारना चाहिये, किन्तु भगवान् का विचार था कि यह गुरु द्रोही है इसलिये यह मारने के योग्य है, भगवान् जानते थे कि मिए। इसके पास नहीं है तो भी भगवान् ने मारने योग्य समक्त मारा, लोक की भांति बलभद्र ते ग्रानेक प्रकार के वाक्य सुन कर निश्चय कर लिया था कि मिए। का इसके पास होना ही इसका अप-राध है, यों न हो तो लोक ग्रान्य प्रकार भी कहता तो विश्वास न करते, ग्रतः भगवान् कहते हैं।

श्लोक—ग्रलब्धमिश्रिरागत्य कृष्ण ग्राहाग्रजान्तिकम्। वृथा हतः शतधनुर्मिश्रिस्तत्र न विद्यते ॥२२॥

श्लोकार्थ — भगवान् कृष्ण के दूँढ़ने पर जब मिए। न मिली, तब बड़े आता के पास ग्राकर कहने लगे कि शतधनु को वृथा मारा, उसके पास तो मिए। नहीं है॥२२॥

मुबोधिनो — ग्रलब्धमिरिएरग्रजान्तिकमागत्य वृथा हतः शतधनुरिति । सर्वज्ञत्वे भगवतोऽपराधः स्यात् । ज्ञात्वैवान्यत्र गत इति । सर्वकर्तृत्वमिप सर्वज्ञत्वे भविष्यतीति सुतरामेवीपराधः स्यात् ।

ततोऽज्ञाननाट्यं कर्तव्यम् । ग्रहतो वृथेत्यपि वाक्यं भवति । गुरुद्रोहात् हत एव सार्थको भवतीति । ग्रन्यथा ग्रकृतनिर्वेशो भवेत् । मिणस्तु न विद्यत इत्युभयत्र समानम् ॥२२॥

त्याख्यार्थ — भगवान मिए। न मिलने पर बड़े भ्राता बलदेवजी के पास ग्रांकर कहने लगे कि शतधनु को व्यर्थ ही मारा, यदि भगवान यहां सर्वज्ञत्व दिखाते तो ग्रापका ग्रपराध दीखता, जानकर ही वहां गये जहाँ मिए। नहीं थी, सर्वज्ञत्व में सर्वकर्त पन भी होगा इसलिये सुतराम ही ग्रपराध होवे इससे ग्रज्ञानका नाट्य करना चाहिये, ग्रर्थात ग्राप सब जानते हुए भी इस प्रकार लीला करने में ग्रपनी ग्रज्ञता प्रकट करने के लिये ही बलरामजी को कहा कि इसके पास मिए। जानकर इसको मारा, किन्तु इसके पास मिए। तो है ही नहीं,यह भगवान का ग्रज्ञान,नाट्य कर दिखाना है, 'वृथाहत: शतधनु 'इस पंक्तिका ग्रर्थ दूसरे प्रकार भी होता है. जैसे कि 'शतधनु: वृथा ग्रहत:' शतधनु का मारना निरर्थक नहीं है किन्तु सार्थक है, क्योंकि वह गुरु द्रोही था मिए। न मिली तो भी इसका वध होना ही चाहिये था, नहीं तो लोक कहते कि इन्होंने कुछ नहीं किया, ऐसे गुरुदोही को छोड़ दिया, मिए। तो इसके पास नहीं है इसलिय दोनों बात 'मारना व न मारना' समान है।।२२।।

श्राभास—ततो बलभद्र एव युक्त्यभिज्ञः भगवन्तमाईत्याह तत श्राह बल इति ।

ग्राभासार्थ — पश्चात् युक्तियों के ज्ञाता बलभद्रजी ने तब 'ग्राह' श्लोक में भगवान को कहा।

श्लोक—तत स्राह बलो तूनं स मिगः शतधन्वना । कस्मिश्चित्पुरुषे न्यस्तस्तमन्वेष्टुं पुरं वज ॥२३॥

श्लोकार्थ—ग्रनन्तर बलरामजी ने भगवान को कहा कि निश्चय है कि शतधनु ने यह मिए। किसी पुरुष के पास रखी है, उसकी सूचना निकालने के लिए नगर में जाग्रो।।२३॥

सुबोधिनी - तूनिमिति तस्य वाक्यम् । श्रवश्यं मिश्रिरन्वेष्टव्यः । यदि तत् स्थाने नास्ति तदा तूनं स मिशाः शतधन्वना, शतधन्वन्शब्दः कस्मि-श्चित्पुरुषे, न तु खाते, भार्यादौ वा । पुरुषपदेन महानेत्र कश्चित्सूचितः। न्यस्तः न्यासप्रकारेगा स्थापितः। ततः कि विधेयमित्याकाङ्क्षायामाह तमन्वेष्टुं पुरं व्रजेति। न तु स्वगृहे गन्तव्यम्, कार्यं न जातमिति।।२३।।

व्याख्यार्थ—बलभद्र का कहना है कि मिंगा की अवश्य खोज करनी, जो उस स्थान पर नहीं है तब निश्चय से शतधन्वा' ने वह मिंगा किसी पुरुष के पास रखी है, न कि पृथ्वी में गाड़ी है वा स्त्री को दी है, पुरुष पद देने से यह सूचित किया है कि किसी महान् को दी है. नयस्तः' पद का भावार्थ है कि गिरवी की भाँति रखी है, उसने यों किया है तो क्या करना चाहिये ? इसके उत्तर में बलभद्र ने कहा कि आप घर मत जाओ नगरी में जाकर खोज करो क्योंकि जिसके लिये आये वह काम नहीं हुआ है।।२३।।

श्राभास — स्वस्यान्यथा विनियोगमाह श्रहं विदेहिमच्छामीति।

ग्राभासार्थ - ग्रपना ग्रन्यत्र जाना बतातें हैं 'ग्रहं विदेह' मिच्छामि ।

श्लोक—ग्रहं विदेहिमच्छानि द्रष्टुं प्रियतमं मम । इत्युक्तवा मिथिलां राजन् विवेश यदुनन्दनः ॥२४॥

श्लोकार्थ — मैं ग्रपने प्रियतम विदेह को देखने के लिए मिथिला जा रहा हूँ। हे राजन ! यों कहकर बलराम ने मिथिला में प्रवेश किया ग्रथीत् गए ॥२४॥

सुबोधिनी — भूभारहरणार्थमुभौ समागतौ। लोकाश्च द्विस्वभावाः। यद्युभावप्येकासक्तौ स्या-ताम्, तदा पक्षान्तरे बलातिशयं दृष्ट्वा ग्रपरो निव-र्तेत, तदनुगुणो वा भवेत्। ततो भूमिभारस्तदव-

स्थ इति फले उभी विरुद्धस्वभावी जातौ। अतो दुर्योघनशिक्षार्थं बलो विदेहनगरे गच्छन् भगवन्तं द्वारकां प्रेषितवान्। इतःप्रभृत्येवोभयोः शक्ति-विभक्ता। असम्मतिलीलाप्यन्योन्यं प्रदर्श्यते।

१ - शतधन्वन्, शब्द नकारान्त है जिसकी शतधन्वन।' तृतीया विभक्ति है।

श्रत एवाग्रे भगवद्वाक्यम्। 'किन्तु मामग्रजः सम्यक न प्रत्येति मिंग प्रती'ति । ईश्वरशक्त्यो-विभक्तत्वात् तद्भक्तानामपि बुद्धिविभक्तेति श्रक्रभीष्मादीनां भगवद्भिन्नशीलस्व वरिंगतम्। ग्रन्यथोभयविधाः न निरुद्धा भवन्तीति । ग्रतो बलभद्रप्रकारेगा ये निरुद्धाः, ते भगवतो नानु-गुणाः। भगवता निरुद्धाश्च न बलभद्रानुगुणा इति । ग्रनयोविभागे शास्त्रमपि विभक्तमिति ज्ञापयितुं विदेहपदम् । ज्ञाननिष्ठाः प्रियाः बल-पक्षे। भक्तिनिष्ठाश्चापरत्रेति । क्रियाज्ञानशक्ती

एकत्र । भक्तिपरमानन्दावपरत्र । ग्रत एव विदेहः त्रियतमः । ततस्तन्निकटे गत्वा दहर्शनार्थं सम्-त्सुको जातः। ज्ञानपक्षे वेदमार्गो नात्यन्तमादर-ग्रीय इति गरुडध्वजो स्थः भगवतैव गृहीतः। बलस्तु रथान्तरं समारुह्य पद्भचां वा गत इति निश्चीयते । बलभद्रो नियोगकर्तेति तस्यैव चरित्रं प्रथममाह इत्युक्त्वेति त्रिभिः। मिथिला नाम मथनाजातेति, न निर्मितेति कर्मज्ञानोद्भवस्तस्यां सूचितः। यदुनन्दन इति तदर्थमेव भगवदवतार इति तथाकरणम्चितमिति ज्ञापितम् ॥२४॥

व्याख्यार्थ - पृथ्वी का भार उतारने के लिये ही दोनों पधारे हैं, लोक दो स्वभाव वाले हैं एक प्रवृत्ति परायए हैं, दूसरे निवृत्ति परायए हैं, जो दोनों एक ही में ग्रासक्त हो जावें, ग्रर्थात् दोनों एक स्वभाव वालों के उद्घार करने में लग जावें, तो उस पक्ष को बलवान् देख दूसरा निवृत्त हो जाय, ग्रथवा वैसा बन जाय, उससे भूमिका भार न उत्तर कर वैसा ही रह जावे, इसलिये लोक जय ग्रादि फल में दोनों परस्पर विरुद्ध स्वभाव वाले हो गये, ग्रतः दुर्योधन को शिक्षा देने के लिये बलरामजी विदेह के नगर जाते हुए भगवान को द्वारका में भेजने लगे, यहाँ से ही दोनों की शक्ति पृथक विभा-जित हो गई एक दूसरे की लीला में असम्मित भी दिखाई जाती है, अतएव आगे भगवान् के वाक्य हैं, 'किन्तु मामग्रज: सम्यक् न प्रत्येति मिंग् प्रती'ति, परन्तु मेरे बड़े भाई मिंग के प्रति पूरा घ्यान नहीं देते हैं। ईश्वर की शक्तियों के विभक्त होने से उनके भक्तों की बुद्धि भी बट जाती है, इसलिये म्रकूर श्रौर भीष्म म्रादि का शील भी भगवान् से भिन्न हो गया, जो इस प्रकार प्रभु, लीला न करते तो दोनों प्रकार के भक्तों का निरोध न होता, ग्रतः जो बलभद्र के प्रकार से निरुद्ध हुए वे भगवान् के विचारों के अनुकूल नहीं होते, और जो भगवान ने निरुद्ध किये वे बलभद्र के अनुकूल नहीं थे, इन दोनों शक्तियों के विभाग होने से शास्त्र भो विभक्त हुए, यह जताने के लिये 'विदेह' पद दिया है, जो ज्ञान में निष्ठ थे वे प्रिय प्रसन्न बलराम के पक्ष में थे, भक्ति में निष्ठावाले दूसरे में किया<sup>2</sup> श्रीर ज्ञान शक्ति एक स्थान पर श्रीर भक्ति तथा परमानन्द दूसरे स्थान पर, श्रतएव बलराम को विदेह प्रियतम है. इस कारएा से उसके पास जाकर उसके दर्शन के लिये ग्रत्यन्त उत्सुक होने लगे, ज्ञान पक्ष में वेद मार्ग अत्यन्त स्रादरगीय नहीं है. इसलिये गरुड़ की घ्वजा वाला रथ भगवान् ने ही लिया, बलदेव दूसरे रथ में बैठकर ग्रथवा पैदल गये, यों निश्चय किया जाता है, श्री बलभद्र नियोग करने वाले हैं इसलिये उनका ही चरित्र तीन श्लोकों से कहा जाता है, मिथिला नगरी बनाई नहीं गई है किन्तु मथन करने से उत्पन्न हुई है, यों कहने का भावार्थ यह है कि इसी कारण से ही इस मिथिला में कर्म और ज्ञान का उद्भव होता है, यह सूचित किया है, 'यदुनन्दन' नाम देने से यह भाव बताया है कि इसलिये ही भगवदवतार हैं, यों करना उचित ही है यह बता दिया।।२४।।

१- ज्ञान शास्त्र श्रीर भक्ति शास्त्र

२- कर्म ग्रीर ज्ञान

श्राभास - ततो राजकर्तृ कमिनन्दनमाह तं हुट्टे ति । अभागा मा गाम के बार के वाला के

ग्राभासार्थ - पञ्चात् राजा का किया हुग्रा ग्रभिनन्दन 'तं हृष्ट्रा'श्लोक से कहा जाता है।

श्लोक—तं हृष्ट्वा सहसोत्थाय मंथिल: प्रोतमानस:। ग्रहेयामास विधिवदह्ंगोयं समहणै ।।२५।।

श्लोकार्थ - उनको देख मिथिला का राजा प्रसन्नचित्त हो जल्दी उठ खड़ा हुन्री, पूजा के योग्य सामग्री से विधि के अनुसार बलदेवजी की पूजा की ॥२४॥

क सुबोधिनी - ग्रतिप्रियत्वात् न ज्ञापिरवा गतः । अतोऽन्तः प्रवेशानन्तरमेव दर्शनानन्तरमेव राजा ज्ञातव निति हुष्टा सहसोत्थायेत्युक्तम् । यतो मैथिल: दर्शनेनैव श्रीतं मानसं यस्य । एवं देहे-न्द्रियान्तः करणस्थिति रुक्ता । ततस्तस्य कार्यमाह

श्रहंयामासेति । विधिप्रधान इति विधिवत्पूजां चक्रे कस्मिन्नप्यशे पुष्टिनीस्तीति ज्ञापयितु श्रहंगीयमित्युक्तम् । रामः सर्वेरेव श्रहंगीयः, साधनपुरःसरम्, ब्रह्मरूपत्वात् । समहं गः सम्य-गर्हणयोग्यैः शुद्धैः द्रव्यादिभिः ॥२५॥

व्याख्यार्थ - मैथिल बलदेवजी का अति प्रिय था,इसलिए उसे सूचित किए बिना ही वहाँ गए,अतः म्रान्तःपुर में पहुँच जाने के मनन्तर उनको देखकर राजा ने जाना कि बलदेवजी माए हैं, तब एकदम उठकर उनकी पूजा की,यों कहा;क्योंकि मैथिल है दर्शन से ही प्रसन्न चित्त हो गया, इस प्रकार कहने से राजा के देह, इन्द्रिय म्रादि की स्थित प्रेमयुक्त हो गई, यो सूचित किया, मनन्तर राजा ने जो कार्य किया, उसका वर्णन करते हैं कि विधि अनुसार राजा ने बलरामजी की पूजा की, इस कार्य में स्वल्प भी पुष्टि नहीं है, यह सूचित करने के लिए 'ग्रहेंगीयम्' राम की साधनपूर्वक सर्वको पूजा करनी चाहिए; क्योंकि ब्रह्मरूप है, किससे पूजा करनी चाहिए ? जिसके उत्तर में कहा कि समहंगै: अच्छे प्रकार पूजा के योग्य शुद्ध द्रव्यों से पूजा करनी चाहिए। २५॥

म्राभास-एवं पूजानन्तरं तस्य प्रत्यागमनं सम्भाव्य तन्निषेधार्थमाह उवासेति ।

श्राभासार्य — इस प्रकार पूजा के बाद उसके लौटने की सम्भावना कर उसके निषेध के लिए 'उवास' श्लोक से कहते हैं।

श्लोक — उवास तस्यां कतिचिन्मिथलायां समा विभुः। ततोऽशिक्षद्भदां काले धार्तराष्ट्रः सुयोधनः ॥२६॥ मानितः प्रीतियुक्तेन जनकेन महात्मना । 東にも

१- मिथिला में उत्पन्न होने से कर्म ग्रीर ज्ञान में निपुरा है।

श्लोकार्थ — बलदेवजी कितने ही वर्ष उस मिथिला में रहे, पश्चात् वहाँ समय पा-कर धृतराष्ट्र के पुत्र दुर्योधन ने उनसे गदा युद्ध की शिक्षा प्राप्त की, महात्मा जनक ने भी बड़े प्रेम से उनका ग्रादर सत्कार किया ॥२६॥

मुबोधनी—राजगृहे स्थितव्यावृत्त्यर्थं तस्यामिति। कितिचित्समा इति वर्षत्रयं किञ्चिदिधकं
वा। मर्यादानगरी सेति स्थितौ न कोऽप्युद्धेगः।
तत्र तावत्कालं स्थितौ परदेशवासादिक्कं शो भवेदित्याशङ्क्रचाह विभुरिति। स्थितः प्रयोजनमाह
ततोऽशिक्षदिति। धार्तराष्ट्रः पितुः पुत्रः समर्थः,
दुर्योधनोऽपि भगवदिच्छया सुयोधनः, सुष्ठु योधनं
यस्येति। दुर्योधनपदं यौगिकं मन्यमानः तिन्नधेधार्थं विपरीतं प्रयुङ्क्ते। रूढं पदमिति लोके
बोधयन्। स्रतो ज्ञानिक्रयाशक्ती तस्य न पुष्टे इति
बलभद्रात् गदामशिक्षत्। काले गदाशिक्षग्रयोग्ये

समये । ग्रत्यन्तं पुष्टस्तरुणः गदायां योग्यः । यस्मिन् काले प्रहारः शुष्को भवति, न पूयादिकं सम्पादयित, नाड्यश्च विशकलिता न भवन्ति, स शरदादिः षण्मासः । तस्मिन् काले गदामशिक्षत् । तस्यापि विदेशवासे उद्वेगाभावायाह मानितः प्रीतियुक्ते नेति । यतो जनकः जननात्, ग्रत उत्कृ-ष्टजन्मा, तं कुलीनं मर्यादावन्तमङ्गीकृतवान् । बलभद्रसम्बन्धादपि प्रीतिः । स्वभावतोऽपि महा-तमा । य एव गृहमागतः, तमाराध्यतीति । श्रतः प्रकारत्रयेण मानितः कायिकादिक्केशाभावात् श्रिक्षित् । शिक्षया गदां ज्ञातवानित्यर्थः ॥२६॥

व्याख्यार्थ - बलरामजी राजगृह में नहीं रहे यह बताने के लिये कहा है कि'तस्यां मिथिलायां' उस मिथिला पुरी में रहे, रहने का समय बताते हुए कहते है कि कितने वर्ष अर्थात् तीन वर्ष वा इससे कुछ ग्रधिक रहे, वह नगरी मर्यादायुक्त है इसलिये वहाँ रहने में किसी प्रकार उद्देग नहीं हुग्रा, वहाँ इतना समय रहने से परदेश वास में जो क्लेश ग्रादि होते हैं वे ग्रापको भी हुवे होंगे ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि नहीं हुवे, क्यों कि श्राप 'विभु: हैं' ग्रर्थात् सर्व-समर्थ हैं, इतना समय रहे जिसका प्रयोजन बताते हैं कि धृतराष्ट्र के पुत्र दुर्योधन को गदा युद्ध की शिक्षा दो, धृतराष्ट्र पद कहने का भाव यह है कि दुर्योधन धृतराष्ट्र जसे पिता का पुत्र है जिससे जैसे वह समर्थ है तैसे पुत्र भी समर्थ है इसलिये ही 'सुयोधनः' विशेषण दिया है कि अच्छे प्रकार युद्ध कर सकता है अथवा दुर्योधन पद को यौगिक मानकर उसके तात्पर्य के निषेध के लिये विपरीत 'सुयोधन' दिया है श्लोक में बताते हैं कि यह रूढ़ पद है, ग्रत: इसकी ज्ञान और किया शक्ति दोनों पुष्ट नहीं थी, इसलिये बलभद्र से गदा युद्धा सीखी, जब वह गदा की शिक्षा के योग्य हुआ उस समय शिक्षा ग्रहण्की, गदा चलाने योग्य तब होता है जब वह म्रत्यन्त बलवान एवं तरुए। हों, जिसकाल में प्रहार शुष्क होता है उस समय पूय म्रादि को नहीं बनाता है तथा नाड़ियाँ भी दुकड़े दुकड़े अर्थात् टूट नहीं जाती है एवं शिथिल भी नहीं होती है, इसलिये गदा सीखने का समय शरद ऋतु से छ मास होता है, उस समय ठंडक होने से शरीर में फुर्ती रहती है पसीने ग्रादि भी नहीं होते हैं, ऐसे योग्य समय में गदा की शिक्षा प्राप्त की, वह भी विदेश में रहता था, जिससे कोई उद्देग नहीं था ग्रौर जनक द्वारा प्रम पूर्वक सन्मानित हुवा था, क्योंकि जनक जन्म से ही उत्कृष्ट थे, उस कुलीन का मर्यादा वाला जानकर स्रङ्गीकार किया, बलभद्र के सम्बन्धी हैं इसलिये भी प्रेम किया, यों स्वतः ग्राप स्वभाव से भी महात्मा हैं, जिससे जो भी गृह में ग्राता है उसकी ग्राराधना करते ही हैं, ग्रत: तीन प्रकार से ग्रादर पाया, जिससे कायादि क्लेश न होने से सीखे, शिक्षा से गदा युद्ध को जान लिया कि गदा से इस प्रकार युद्ध किया जाता है।।२६।। श्राभास-मर्यादारूपं भगवचरित्रमुक्त्वा, पुष्टिरूपमाह केशव इति ।

श्चाभासार्थ — मर्यादारूप भगवान् का चरित्र कहकर 'केशवो श्लोक में पुष्टिरूप चरित्र कहते है।

श्लोक — केशवो द्वारकामेत्य निधनं शत्यन्वनः । ग्राप्तांत्र च मणोः प्राह प्रियायाः प्रियकृद्विभुः ॥२७॥

श्लोकार्थ — प्रिय का प्रिय करने वाले सर्वकरण समर्थ केशव ने द्वारका में ग्राकर शतधन्वा का मरण ग्रीर मिण का न मिलना, दोनों बातें कह सुनाई ।।२७।।

मुबोधिनी—उत्पादकनाशकयोः तुल्यप्रकारेगा फलं प्रयच्छतीति पुष्टिस्थो भवति । द्वारकां रथे-नागत्य सत्यभामादीनां सुखार्थं शतधन्वनो निघ-नम् । तदीयानां सुखार्थं च मगोरप्राप्तिमाह । ननु सर्वेश्वरः विधिकर इव किमिति स्वकृतं निरूपि- तवानित्याशङ्कचाह प्रियायाः प्रियकृदिति । एत-दप्ययुक्तमिति चेत् । तत्राह विभुरिति । सर्वं कर्तुं समर्थः । नैतावता काचित् क्षतिरिति भावः । उभयमपि प्रियायाः प्रियार्थमुक्तवान् । कथं मण्य-प्राप्तिः प्रियमित्याशङ्कच्, सामर्थ्यं वा उक्तम्॥२७॥

व्याख्यार्थ — पदा करने वाले ग्रीर नाश करने वाले, दोनों को फल समान देते हैं इसलिये कहा जाता है कि प्रमु 'पुष्टिस्थ' ग्रर्थात् ग्रनुग्रह करने में स्थित हैं, रथ से द्वारका में ग्राकर सत्यभामा ग्रादि के प्रसन्नतार्थ शतधन्वा का मरण सुनाया ग्रीर तदीयों के सुख के लिये कहा कि मिण नहीं मिली, सर्वेश्वर ने ग्राज्ञाकारी की भाँति ग्रपना किया हुग्रा कार्य क्यों निरूपण किया? इस शङ्का को निवृत्ति के लिये कहते हैं कि यों कह देने का कारण यह है कि भगवान् ग्रपनी प्रिया का प्रिय करने वाले हैं, यदि कहो कि यह भी योग्य नहीं, तो इसका उत्तर देते हैं कि 'विभु' सर्व करने के लिये समर्थ हैं, यों करने से किसी प्रकार हानि नहीं, दोनों बात प्यारी के प्रिय हित करने के लिये कह दी है, मिण की प्राप्ति की बात प्रिय कैसे है ? यह शङ्का होती है, जिसका उत्तर है भगवान् सर्व समर्थ हैं इसलिये यह कार्य भी सत्यभामा के मन में प्रिय करवा दिया क्योंकि सत्यभामा समभ गई कि इसमें हम लोगों का हित ही है।।२७।।

श्रामास—वैरानुबन्धः श्रामृत्योरिति शतधनुर्वधानन्तरं प्रीतायां सत्यभामायां पश्चात्कारयामास यत्कर्तव्यमित्याह तत इति ।

श्राभासार्थ — वैर का कार्य श्रायु पर्यन्त रहता है, मरने के बाद वैर नहीं, श्रतः शतधनु के मरने के श्रनन्तर सत्यभामा के प्रसन्न हो जाने के बाद, जो कर्त्त व्य करना चाहिये वह कराने लगे, वह 'ततः इलोक में कहते है।

श्लोक — ततः स कारयामास क्रिया बन्धोहं तस्य वै । साकं सुहृद्भिर्गवान्या याः स्युः सांपरायिकाः ॥२८।।

श्लोकार्थ--उसके ग्रनन्तर भगवान् कृष्ण ने बान्धवों के साथ मिलकर मरे हुए बन्धु को जो-जो मृतक-क्रियाएँ करनी चाहिए, वे करवाई ॥२८॥

मुबोधिनो - बन्धोः श्वशुरस्य विप्रद्वारा कार-एाम् । साकं मुहृद्भिरित्यादिलोकिककथनं परलो-केऽपि तस्य नालौकिकं किञ्चित्करोतीति ज्ञापयि-तुम् । भगवानिति तत्र महतो सम्भृतिः सूचिता । सुहृद्भिरिति । तत्करेेें सर्वेषामावश्यकता च । या याः स्युरिति । विधी ग्रावश्यका ग्रनावश्यकाश्च फलार्थाः सर्वा एव संगृहीताः ॥२८॥

ध्याख्यार्थ — स्वशुर, बन्धु की क्रिया ब्राह्मण द्वारा करानी है, बान्धवों के साथ मिलकर कराई. इस लौकिक नीति के कहने का भावार्थ यह है कि इसका परलोक में भी भगवान् कुछ ग्रली किक नहीं करते हैं, 'भगवान्' कहने से बड़ा ही पोषण हुग्रा ऐसी सूचना दी सुहृद्धिः' कहने से यह बताया है कि इस क्रिया के करने में सर्व की ग्रावश्यकता होती है, जो जो विधि में ग्रावश्यक ग्रथवा ग्रनावश्यक सब फल के ग्रथं संग्रह किये हैं।।२८।

श्रामास — ततो बलभद्रवाक्यान्मण्यन्वेषणार्थ प्रवृत्तः, लोकतोऽपि श्रक्रूरकृतवर्मणोः कृत्यमेतिदिति ज्ञात्वा, यदैव लोकानुरोधेन तयोनिग्रहः प्राप्तः, तदैव भगवदिच्छया तयो- बृद्धः पलायनपरा जातेत्याह श्रक्रूर इति ।

ग्राभासार्थ — बलभद्रजी के कहने से मिए ढूंढने में प्रवृत्त हुए लोक से भी जाना, कि यह ग्रकूर तथा कृतवर्मा का कृत्य है, जब ही लोक के ग्राग्रह से उनका निग्रह करना प्राप्त हुग्रा, तब ही भगविदच्छा से उनकी बुद्धि भाग जाने की हुई, जिसका वर्णन 'श्रकूरः कृतवर्मा' श्लोक में करते हैं।

श्लोक-श्रक्रः कृतवर्मा च श्रुत्वा शतधनोर्वधम् । व्यूषतुर्भयवित्रस्तौ द्वारकायाः प्रयोजकौ ॥२६॥

श्लोकार्थ— ग्रक्कर ग्रौर कृतवर्मा शतधनु का वध सुनकर भय से त्रास को प्राप्त होने से कोई मिष कर द्वारका से निकल गए, क्यों डरे थे ? जिसके उत्तर में कहा है कि शतधन्वा के प्रेरक ये दोनों थे, इस कारण से डरे थे ग्रौर द्वारका छोड़ गए॥२६॥

१-मित्र, वे जिनका हृदय पवित्र प्रेम वाला है ऐसे बान्धवों

सुबोधिनो – शतधनोवंधं श्रुत्वा स्वस्यापि तदन्तःपातित्वात् मिर्णमारणावेव प्रयोजकाविति भगवत् ।यत्नात्पुवंमेव भगवच्छक्ते विभक्तत्वात्

भयवित्रस्तौ व्यूषतुः । निषेगा परदेशे निर्गतौ ।

तयोनिर्गमनमात्रेणैव पलायनं सर्वजनीनं जात-मिति तौ विश्विनष्टि द्वारकायाः प्रयोजकाविति । एको लोकतः, ग्रवरो वेदतश्चावेक्षकौ कोटिवार-कधर्माध्यक्षौ। २६।

व्याख्यार्थ — शतधनु का वध सुनकर मिए का रखना और सत्राजित् का वधदोनों कार्यों में ये दोनों प्रयोजक थे जिससे ये भी अपने को उसके भीतर समभने लगे अर्थात् अपने को दोषी समभने लगे अतः भय से डरे, मिष कर द्वारका से बाहर चले गये भगवान् के प्रयत्न से पहले ही, भगवान् की शक्ति का विभाग हो गया था, उन दोनों के निकल जाने मात्र से ही भागना सर्व जनोन हो गया अर्थात् सबको मालूम हो गया, इन्लिये दोनों की बड़ाई करते हैं कि ये दोनों द्वारका के प्रयोजक हैं, एकलोक से दूसरा वेद से अवेक्षक हैं, जैसे कि एक कोटवाल था, दूसरा धर्माध्यक्ष है।।२६।।

ग्रामास--भगवानेवात्रार्थे निमित्तमिति साधनशक्तिः भगवतान्यत्र स्थापितेति प्रयोजकमित्वलभद्राणां दुष्टिनिवारणसत्साधनसम्पादकानामाधिभौतिकादीनामन्यत्र गमने फलरूपस्यैव भगवतो विद्यमानत्वेऽपि सर्वेषां द्वारकावासिनां पीडा उत्पन्ने त्याह ग्रक्त्रे प्रोषिते इति ।

श्राभासार्थ - भगवान् ने साधन शक्ति दूसरे स्थान पर भेज दी, इसिलये इस विषय में यहाँ भगवान् ही निमित्त हैं, प्रयोजक मिए बलभद्र श्रीर दुष्टों के निवारक सत्साधनों का सम्पादक श्राधि-भौतिकादिकों का भी दूसरे स्थान पर जाने पर, यहाँ केवल फलरूप भगवान् के विद्यमान होते हुए भी सब द्वारकावासियों को पीड़ा उत्पन्न हो गई, जिसका वर्णन 'श्रक्रूरे प्रोषिते' क्लोक में करते हैं।

#### श्लोक — श्रक्ररे प्रोषितेऽरिष्टान्यासन्वै द्वारकौकसाम् । शारीरा मानसास्तापा मुहुर्दैविकभौतिकाः ॥३०॥

श्लोकार्थ--जब ग्रक्रूरजो द्वारका छोड़ गए, तब द्वारकावासियों के ग्रनिष्ट होने लगे जैसे कि शारीरिक, मानसिक, दैविक, भौतिक सर्व ताप बार-बार ग्राने लगे।।३०।।

सुबोधिनी — अकूरमात्रस्य प्रयोजकत्वं लोक-सिद्धम् । सर्वो हि लोकः आधिभौतिक एव व्यव-स्थितः । तत्रापि विद्यमानेषु साधनेषु तापदर्शना-ह्यौककं कृतवर्माणं परित्यज्य धर्माध्यक्षमकूरमेव प्रयोजकं सर्वोऽपि मन्यते । द्वारकौकसां निश्चयेन सर्वेषां तापाः पीडाः शारीरा मानसाः व्याध्याधि-रूपाः मृहुरासन् अध्य तिमका एते गिएाताः । ग्राधिभौतिका ग्राधिदैविकाश्च पुनस्तापा ग्रभवन्। इयं लौकिकी भाषेति नात्र कोऽपि विरोध राङ्क-नीयः। सर्वमेवोत्तरार्धं न समाधिभाषेत्येके। मुहु-रिति वारंवारम्। ज्ञानादिना प्रतीकारे कृतेऽपि पुनः पुनर्जायन्त इति। तेऽपि पुनः शरीरे मनस्येव च दृःखं जनयन्तीति तद्विशेषग्रत्वेनोक्ताः।।३०॥ व्याख्याथ — इस ग्रनिष्ट में केवल ग्रकूरजी का ही प्रयोजकपन है यह लोक सिद्ध है, सर्वलोक ग्राधिमौतिक व्यवस्था वाला ही हो गया है, उसमें भी साधनों के विद्यमान् होते हुए भी ताप हो रहे हैं, जिसमें लौकिक कृतवर्मा को प्रयोजक न मान धर्माध्यक्ष ग्रकूर को हो सवजन का प्रयोजक मान लिया सर्व द्वारक वासियों को सर्व प्रकार की शारीरिक, मानसिक, (व्याधि एवं ग्राधिरूप) पोड़ा बार-बार होने लगी, ये ग्राध्यात्मक गिने गये, ग्राधिदैविक तथा ग्राधिभौतिक ताप फिर होने लगे. यह भाषा लौकिको है इसमें किसी प्रकार विरोध की शङ्का न करनी चाहिये, कारण कि उत्तरार्घ में जो लोला की है, वह लोक धर्म को सामने रखकर की है, ग्रर्थात् लोकानुसार की है, इसलिये लोकिकी भाषा है, कोई कहते हैं कि समग्र उत्तरार्ध लौकिकी भाषा नहीं है, ये दु:ख, ज्ञान ग्रादि से इनका उपाय करने पर भी फिर फिर उत्पन्न हो जाते हैं, वे भी फिर शरीर में ग्रौर मन में ही दु:ख पैदा करते हैं, इसलिये वह विशेषणत्व से कहे हैं ॥३०॥

#### श्रामास--पूर्ववत्पुनर्लोके विपरीततया कीर्तिजितत्याह इत्यङ्गिति ।

ग्राभासार्थ — ग्रागे की भाँति फिर लोक में विपरीतता से यश होने लगा, जिसका वर्णन 'इत्यङ्गोप' श्लोक में करते हैं।

## श्लोक — इत्यङ्गोपिदशन्त्येके विस्मृत्य प्रागुदाहृतम् ॥३०३॥

श्लोकार्थ--हे ग्रङ्ग ! कई लोक पहले कहे हुए को भूलकर यों स्तुति करते हैं।।३०३।।

सुबोधिनी—यो हि मिंग गृहीत्वा पलायते, तं स्तौति लोकः। यो न गृह्णाति निर्लेपः, तं निन्दतीति लोकः। श्रतो निन्दां पूर्वाध्याये निरूप्य, स्तुतिमत्र निरूपयति। इति एवं जाते। श्रङ्ग हे राजन्। एके श्रभिज्ञाभिमानिनः परमार्थदिशि-

नोऽपि प्रागुदाहृतं भगवतो वीर्यविभागं मिएासामथ्यां वा विस्मृत्य स्वयं भ्रान्ताः सन्तः एकदेशे पर्यविस्तमतयः भ्रन्यानुपदिशन्ति । उभयत्रापि भगविद्वा प्रयोजिका, विस्मरेश उपदेशेऽपि ।३०३।

व्याख्यार्थ — जो मिए लेकर भाग जाता है, उसकी लोक प्रशंसा करते हैं — जो नहीं लेता है ग्रौर निर्लेप है, उसकी निन्दा करते हैं, ग्रत: पूर्व के ग्रध्याय में निन्दा का निरूपण कर, यहां स्तृति का निरूपण करते हैं, यों इस प्रकार होने पर हे ग्रङ्ग! हे राजन्! कोई हम जानकार हैं, ऐसे ग्रभिमानी, परमार्थदर्शी होते हए भी पहले कहे हुए भगवान् के बीर्य (पराक्रम) विभाग को ग्रथवा मिए सामर्थ्य को भूलकर ग्राप भ्रान्त होने से एक देश में ही जिनकी बुद्धि रह गई है ऐसे, दूसरों को उपदेश देते हैं, दोनों में भगवान् की इच्छा ही विस्मरण ग्रौर उपदेश दोनों में लगाने वाली है ॥३१६॥

१—स्वरूप से लौकिकता की लीला जहाँ जहाँ है, उतनी ही लौकिकी भाषा है यों किन्हीं का मत है।

ग्राभास--तेषामुपदशमाह मुनिवासेति सार्धाभ्याम् ।

म्राभासार्थ - उनका उपदेश मुनिवास' श्लोक से २३ श्लोकों में कहते हैं।

श्लोक--मुनिवासनिवासे कि घटेतारिष्टदर्शनम् ।।३१।।

देवेऽवर्षति काशीशः श्वफल्कायागताय वै । स्वसुतां गान्दिनों प्रादात्ततोऽवर्षत्स्म काशिषु ।।३२।।

तत्सुतस्तत्प्रभावोऽसावकूरे यत्र यत्र ह। देवोऽभिवर्धते तत्र नोपपाता न मारिकाः ॥३३॥

इलोकार्थ—मुनि का जहाँ वास है, ऐसे गृह के स्थित होते हुए नगर में क्या ग्रिनिष्ट हो सकता है ? नहीं हो सकता है, एक समय काशी के प्रदेशों में वर्षा न हुई, तब वहाँ श्वफल्क ग्रा गया था, उसको काशीराज ने ग्रिपनी गान्दिनी नामवाली कन्या दी थी, तब उन प्रदेशों में वर्षा हुई, यह ग्रक्तूर उसका पुत्र है, ग्रतः इसका भी वैसा ही प्रभाव है, जिससे जहाँ-जहाँ यह जाता है, वहाँ-वहाँ वर्षा होती है तथा न उपद्रव होते हैं ग्रीर न प्तना ग्रादि नाशकारी शक्तियाँ ग्रा सकती हैं ॥३१-३२-३३॥

सुबोधिनी — मुनिरयमक् रः, तस्य वासक्षे निवासे स्थितो, गृहं कृत्वा चिदिभमानेन मुनिस्तिष्ठतीत्यर्थः। तत्र ग्रिष्टिदर्शनं न घटेत । तस्य मुनित्वमुपपादयन्ति देवऽवर्षतीति पूर्णं काशिराजः ग्रवर्षति देवे ग्रनावृष्ट्या पोड़ितः श्वफल्काय प्रसङ्गादेवागताय स्वसुतां महादेवादिवाक्यात् गान्दिनीं प्रादात्। ततः काशिषु काशीप्रदेशेषु देवो वर्षति स्म । स्मेति प्रसिद्धे । ग्रवषंदिति । किमतो यद्येवम्, तत्राह तत्सुत इति ।
वर्षपर्यन्तं प्रस्यहं गोदाने कियमाणे ग्रपुत्रस्य
काशिराजस्य कन्या सञ्जाता । ततो द्वादशवर्षपर्यन्तं पुनरेकंकां गां तस्याः हस्ते दापितवान् ।
ताहशी गान्दिनी । तस्याः सुतः । श्वफल्कसुतो
वा । तये र्यावान् प्रभावः, तावत्प्रभावयुक्तो भवि-

तुमहंति । ग्रसाविति । तथैव दृश्यते । ग्राविर्भू तो वा । तत्राधिकभक्तौ भगवांस्तद्र पेएा भासत इति न काप्यनुपपत्तिः । यत्र यत्राक्रू रः ग्रथांत्तिष्ठतोति पूर्वोक्तन्यायेन तत्र देवोभिवर्षत इति पितृसामर्थ्य-सम्बन्धः । नोपपाता इति मातृसामर्थ्यम् । भक्त्या उललब्धत्वात् तस्याः साधारगोऽपि प्रभावः ग्रति-रिक्तः, तमाह न मारिका इति । तामस्यः पूतना-दिशक्तयो मारिकाः । सात्त्वके भगवद्भक्ते न सन्निहिता भवन्तोति युक्तमेव । उपपाताः पात-कान्युत्पाता वा । गोदानस्य तथा प्रभावो निरू-पित इति । हेत्याश्चर्ये । प्रभावोऽपि कथं कार्ये सञ्जात इति, तत्राप्युभयोः, ततोऽपि विशिष्ट-श्चेति ॥३३॥

व्याख्यार्थ - यह स्रकूर मुनि है, उसकी जहाँ स्थिति होती है कहने का यह तात्पर्य है, कि मुनि

चित्-ग्रभिमान से गृह कर रहता है, वहाँ ग्रनिष्ट का दर्शन होना बन नहीं सकता है, उसका मूनिपन सिद्ध करते हैं, पहले, इन्द्र देव के न बरसने पर श्रनाविष्ट से पीडित काशी के राजा ने महादेवादि देवों के कहने से प्रसङ्घ से भाये हए श्वफलक को अपनी गान्दिनी नाम कन्या दो इस प्रकार कन्या देने से काशी तथा उसके प्रदेशों में सर्वत्र इन्द्र वर्षा करने लगे थे, यह प्रसिद्ध है, जो यों है तो उसके कहने का क्या कारएा है ? इस पर कहतें हैं कि यह उसका पुत्र है, काशिराज को पुत्र नहीं था तब उसने साल भर नित्य गौदान किया, जिससे उसको यह कन्या जन्मी, ग्रनन्तर बारह वर्ष पर्यन्त प्रतिदिन एक एक गौ उसके हाथ से दान करवाई, वैसो यह गान्दिनी थी, उसका यह पूत्र है, प्रथवा इवफलक का पुत्र है, उन दोनों का जितना प्रभाव है, उतने प्रभाव वाला, यह भी होने योग्य है ग्रथात इसमें भी उतना ही प्रभाव देखने में ग्राता है ग्रथवा इसमें उतने प्रभाव का ग्राविर्भाव हमा है, वहां विशेष भक्ति होने पर भगवान् उस रूप से प्रकाशमान हैं, इसलिये किसी प्रकार भी अनुपपत्ति नहीं है, अर्थात् जहाँ जहाँ मक्रूर रहता है वहां वहां इन्द्र पहले कहे हए न्याय से बर्षा करता है, यों पिता के सामर्थ्य का सम्बन्ध कहा है अब माता के सम्बन्ध का सामर्थ्य बताते हैं कि, जहां श्रक्र रहता है वहाँ उत्पात ग्रादि ताप भी नहीं होते है, भक्ति की उपलब्धि वाला है जिससे इन प्रभावों के ग्रतिरिक्त ग्रन्य ग्रसाधारण प्रभाव भी हैं, मारने वाला तामसी पूतनादि शक्तियाँ भी वहाँ नहीं ग्रा सकती है ये ताम-सी पुतना ग्रादि शक्तियाँ जहाँ सात्विक भगवद्भक्त विद्यमान है, उसके निकट भी नहीं ग्रा सकती है, यह कहना योग्य ही है उपापता का तात्पर्य है, पातक ग्रथवा उत्पातों का होना, यह सब प्रभाव गोदान का वर्णन किया है, गोदान का ऐसा आश्चर्य प्रकट करने वाला प्रभाव दिखाने के लिये 'ह' पदिदया है, प्रभाव भी कार्य में कैसे परिएात हुन्ना ? वहाँ भी दोनों का निर्मार उससे भी विशिष्ट ? हम्रा ॥३३॥

श्राभास - नन् विद्यमाने भगवति ग्रन्योत्कर्षवचनानि भ्रान्तानीति चेत्. तत्राह इति वृद्धवचः श्रुत्वेति ।

ग्राभासार्थ - जब भगवान् विद्यमान हैं तब दूसरे के उत्कर्ष वचन भ्रान्त है यदि यों कहो तो उसका उत्तर 'इति वृद्धवचः' श्लोक में देते हैं।

श्लोक-इति वृद्धवचः श्रुत्वा नैतावदिह कारगम्। इति मत्वा समानाय्य प्राहाक रं जनार्दन: ।।३४॥

श्लोकार्थ - यों वृद्धों के वचन सुनकर भगवान ने तो समभ लिया था कि इतना ही कारण नहीं है, अतः भगवान ने अकूर को बुलाकर कहा ।।३४।।

मुबोधिनी - वृद्धा ग्रादरगायाः यथोपश्रुतिः । निराकरगार्थं प्रयत्नः कर्तव्यः । तत्र लोका पूर्व पश्चाद्भगवता श्रुता, तथेदमपि श्रुत्वा तहोष- श्रुधं भ्रान्ता बलभद्रं मिंग च कारगत्वेन न

१-पिता ग्रीर माता का, २- भक्ति सम्बन्ध से,

जानन्तीति, भगवान् पुनः विमृश्यकारी तथैव |
कृतवानित्यङ्गीकारे दोषः स्यादिति, पूर्णमेव
कारणं मत्वा समाधानं कृतवानिति वक्तुमाह
नैताविदृ कारणमिति । इह ग्राध्यात्मिकादितापेषु एतावदेव न कारणम्, किन्तु ग्रन्यदप्यस्तीति
तदनुक्त्वा इति निश्चित्य, सम्यक् चिन्तयित्वा
दूतैः ग्रक्रूरं समानाय्य, ग्रमार्णाथंमभयं दत्वा,
जनादंनो लोकानामविद्यादिसर्वदुःखनाशकः मिण
प्रकटियतुं तमाहेति सम्बन्धः । स ह्यक्रूरः काशिषु
प्रयागे च मरणं निश्चित्य तीर्थमाश्रित्य स्थितः ।

यदि भगवान् शतधन्वानिमव मारियष्यित, तदा-त्रैव प्रयागादौ मारयित्वित परलोकप्रेष्सुः । भग-वाश्च क्षिष्टं न करोतीति. मिग्गमन्यथापि दास्य-तीति, तथापि सत्यभामाप्रतिनिधित्वेन स्रकूरायैव मिग्गर्देय इति भगवानिश्चित्य मौशलेनैव तं मार-यितुं तथा कृतवान् । नह्यस्मत्स्वामी जीवैनिश्चिते ज्ञाते वा प्राकृत इव तन्मन्युं गृह्णाति । सात्यिक-रिव प्रायोपिविष्टं मार्यित । तक्षक इव वा भक्ष-यति । मृत्युरिव वा हन्ति । तस्मादिक्षष्टिकर्मा भगवान् समाहूयैव प्राह ।।३४॥

ट्याख्यार्थ - पहले वृद्धों का ग्रादर करना चाहिये, जैसे भी उन्होंने कहा वह ग्रङ्गीकार करना चाहिये, पश्चात् भगवान् से सुना, वैसे यह भगवद्वचन भी सुनकर उस दोष का निराकरण करने के लिये प्रयत्न करना चाहिये, भगवद्वचनों से ज्ञात होता है. कि लोक ग्राघे भूले हुए हैं ग्रर्थात् उनको सम्पूर्ण विषय का ज्ञान नहीं है जिससे अकूर यहाँ से चला गया जिसका कारण मिए। और बलभद्र हैं, यह नहीं जानते हैं, भगवान् तो विचारशील हैं, ग्रतः जैसे उसका योग्य उपाय समभा वैसे ही करने लगे । ग्रक्र को बुलाने में, लोक दोष देखेंगे, किन्तु भगवान् ने पूर्ण ही कारण समक्त समाधान किया है कि केवल जितना वृद्ध लोक कहते हैं इतना हीं कारण नहीं है, दूसरा ग्रसाधारण कारण भो है, जिससे यहां ग्राध्यात्मिक ग्रादि ताप भी होते हैं, उनको प्रकट न कर ग्रच्छे प्रकार से निश्चय कर, पूरी तरह से विचार कर, दूता के द्वारा श्रक्रूर को बुलाकर, उसको न मारने का श्रभय दान दिया कि तुभी मारा नहीं जायेगा। भगवान् के लोकों की ग्रविद्या ग्रादि समस्त दु:खों के नाश करने वाले होने से, 'जनार्दन कहे जाते हैं, इसलिये यहा जनार्दन नाम देकर यह सूचित किया है कि अकूर की ग्रक्रूर-ग्रविद्या का नाश कर, पश्चात् मिए। प्रकट करने के लिये उसको कहने लगे, वह श्रक्रूर तो काशी ग्रथवा प्रयाग में मरण का निश्चय कर तीर्थों का ग्राश्रय ले वहाँ स्थित हुन्ना था जो भगवान् मुफे शतधन्वा की भाँति मारेंगे तो यहाँ ही प्रयागादि तीर्थी पर मारे, जिससे परलोक में हित हो यह ही वह चाहता था, भगवान् तो क्लेश युक्त कर्म नहीं करते हैं मिए तो मारने के सिवाय भी देंगे, तो भी सत्यभामा के प्रतिनिधित्व से श्रक्र को ही मिए देनी चाहिये यों भगवान् निश्चय कर, मौशल से ही उसको मारने वास्ते यों किया, हमारे स्वामी जीवों से निश्चिय ज्ञात होने पर भी, प्राकृत की भाँति उसका शोक ग्रहण नहीं करते हैं, ग्रर्थात् उसको क्लेश नहीं देते हैं सात्यिक की तरह मन्ने के लिये ग्रनशन करने वाले को, नहीं मारते हैं, ग्रथवा तक्षक की भाँति खाकर नहीं मारते हैं ग्रौर काल की तरह भी नहीं मारते हैं, इस कारण से जो भगवान् ग्रक्लिष्टकर्मा हैं, उन भगवान् ने श्रक्रूर को बुलाकर ही कहा ।।३४॥

श्लोक — पूजियत्वाभिभाष्येनं कथियत्वा त्रियाः कथाः । विज्ञाताखिलिचित्तज्ञः स्मयमान उवाच ह ॥३४॥

श्लोकार्थ — ग्रकूर का पूजन कर, वागी से स्वागत कर, प्रिय कथाएँ कह कर, सबके चित्त की बातों को जानने वाले भगवान मुस्कराते हुए कहने लगे ॥३४॥

मुबोधिनो - किञ्च । पूजियत्वा पितृव्यत्वेन । श्रभिभाष्य साधु समागतोऽसीति क्रालप्रश्रं कृत्वा। ततो यथा मनः परितृष्टं भवति, तथा प्रियाः कथाश्चोक्त्वा शरीरेन्द्रियान्तः करगानां त्रिविधसत्कारेगा सुखं दत्वा। याचिते प्रदर्शय-ष्यतीति निश्चित्य। तत्र हेतुमाह विज्ञातािखल-

वित्तज्ञ इति । एतज्ज्ञानमेवाक्र्रस्य प्रदर्शनाद्यङ्गी-कारे हेत्रिति तन्निरूपितम्। भक्तो भूत्वा पूर्वं मार्गपांसुष्वपि विलुठन् इदानीं सङ्गवशादेवं जात इति स्मयमानः । हेत्यारचर्ये । यस्माद्यो बिभेति, यो वा दण्ड्यः, स प्रसादपात्रमिव परिभाष्यत इति ।।३४।।

व्याख्यार्थ - भगवान् ने स्रक्र्रजी के देह, इन्द्रिय श्रीर श्रन्त:करागों का त्रिविध सत्कार किया, जैसे कि प्रथम पितृब्य चाचा) होने के कारण पूजन किया, जिससे देह का सत्कार हुआ, पश्चात्, ग्राप भले पधारे ग्रादि शब्दों द्वारा क्शल प्रश्नों से इन्द्रियों का ग्रादर किया ग्रन्त में ग्रादर से ग्रन्त:-करण को प्रसन्न करने के लिये प्रिय कथाएँ सुन।ई इस प्रकार तीन तरह से देह. इन्द्रियां घौर ग्रन्त: करण को सुख देकर, विचार किया कि मिए। तो इसके पास है, किन्तु मांगने से ही दिखाएगा, यह निश्चय किया यों निश्चय करने का कारण बताते हैं कि, समस्तों के चित्त के भावों को जानने वाले हैं, जिससे जान लिया कि ग्रक्रर जी सोच रहे हैं कि भगवान जब याचना करेंगे तब दिखाऊँगा ग्रकर का यह ज्ञान ही दिखलाने के स्वीकार में हेनु है इसलिये यह निरूपण किया है, भगवान् उस समय मुस्काराने लगे, क्योंकि भगवान् के विचार में ग्राया कि जो मेरा भक्त होकर मेरे चरगाों की धूलि में लेटा था वह ऐसा केवल कुस क्न के वश से हुआ है यह आश्चर्य का विषय है, 'ह' शब्द देने का यह भाव है, जिंससे जो डरता है ग्रथवा जो दण्ड के योग्य है, वह कुपापात्र की भाँति बोला जाता है ॥३५॥

श्रामास - भगवद्वावयमाह ननु दानपते इति चत्रिः।

श्राभासार्थ - ननुदानपते' श्लोक से भगवद्वाक्य कहते हैं।

श्लोक- ननु दानपते न्यस्तस्त्वय्यास्ते शतधन्वना । स्यमन्तको मिणः श्रीमान्त्रिदतः पूर्वमेव नः ॥३६॥

श्लोकार्थ — हे दानपति ! सदैव शोभावाली स्यमन्तक मिए। शतधन्वा ने निश्चय है कि तुम्हारे पास धरी है, यह हमें पहले से हो मालूम है-॥३६॥

सुबोधिनी - दानपतिदीनाध्यक्षः सर्वधर्मस्-क्ष्मज्ञः। अनेन गोपनमनङ्गीकारोऽन्यथा वदनं च व्यावतितम् । न्यस्तः त्वयि स्थापितः । ग्रास्ते-ऽद्यापि तव स्थाने । शतधन्वनैव, न तू तदीयैः। स्यमन्तको मिशाः प्रसिद्धः। तस्य नाशादिकं न

सम्भवतीत्याह श्रीमानिति । सर्वदा श्रीमत्त्वात् नापद्र पं नाशादिकं प्राप्तोति । पूर्वोक्तार्थेषु प्रमा-गामाह विदित इति । इदानीं वेदकं भ्रान्तं भवि-ष्यतोति तन्निवारगार्थमाह । पूर्वमेव नोऽस्माभिः विदित इति ।।३६।।

व्याख्यार्थ - भगवान् ने ग्रक्र के मुख में किसी प्रकार का विकार नहीं देखा, जिससे जान लिया कि श्रक्रूर यह बात स्वोकार करेगा कि मिए। मेरे पास है, क्यों कि वह सर्व धम की सूक्ष्मता को जानता है, इसलिये ही दानाध्यक्ष रहा है, यों मुख की ग्राकृति ग्रौर कार्य से निश्चय कर ग्रकूर को कहने लगे, मिंग ग्रापके पास धरो है, यह ग्राज तक भी ग्रापके स्थान में रखी है कहीं गई नहीं है, वह शतधन्वा ने ही दी है न कि उसके सम्बन्धियों ने दी है, स्यमन्तक मिए प्रसिद्ध है, उसका नाश ग्रादि होता हो नहीं है, कारण कि वह 'श्रीमान्' है, जिससे वह सदंव श्री वाली होने से, ग्रापद्रप नाश को प्राप्त नहीं होती है ये जो ग्रर्थ कहे हैं उसमें प्रमाण देते है कि 'विदित:' सब कोई इस बात को जानते हैं कि यह मिए। ऐसी है, ग्रब जानी हुई बात भूली हुई वा भूठी होगो, इसके निवारए। के लिये कहते हैं कि, पहले हमने ही जाना है ॥३६॥

म्रामास-तिह तदैव कथं न याचित इति चेत्, तत्राह सत्राजितोऽनपत्यत्वादिति।

ग्राभासार्थ-जब ग्रापको मालूम था तो उस समय ही क्यों न मांग ली, यदि यों कहें तो, उसका उत्तर 'सत्राजितोऽनपत्यत्वा' श्लोक में देते हैं।

श्लोक — सत्राजितोऽनवत्यत्वाद्गृह्णीयुर्दु हितुः सुताः । दायं निनीयापः विण्डान्त्रिमुच्यर्गं च शेषितम् ॥३७॥

श्लोकार्थ-सत्राजित् के पूत्र नहीं है, इसलिए उसकी मृतक क्रिया पिण्ड आदि कर ग्रौर जो उसको देना रह गया हो, वह देकर शेष बचा हुग्रा धन ग्रादि वह बेटी का पुत्र लेवे, यह शास्त्र नियम है ।।३७।।

सुबोधिनी-याचनमधिकारिगाो भवति। यः पिण्डदः स रिक्थहारीति । तत्रैतावत्कालं सत्य-भामाया नापत्यान्यूत्पन्नानि । स त्वनपत्यः श्रभात। च। मिर्गिस्तु तस्य। तं पुनः दुहितुः सुताः गृह्णीयुः । तत्र साधारणं न्यायमाह दायं निनी-येति । ग्रन्यथैतदपि स्वेच्छेति स्यात् । दायं धन गृह्णीयुरिति पूर्वेणैव सम्बन्धः । ग्रामरणं तस्यैव धनम् । मरगानन्तरमपि पुत्राद्यभावे ग्रपः पिण्डान् निनीय ऋणं च विमुच्य शेषितमवशिष्टम् । शेष-भागिति पाठे यो निनीय भवति, स शेषभाग्भव-

तोति । निःस्वामिकं तु द्रव्यं राजगामि भवति । चोरं हत्वापि यो वस्तुतो न भागो, स न द्रव्यं प्राप्नोति परिज्ञातम् । उत्पन्न एव दायभाग्भवतोति न व्यवहितज्ञातेः दायभाक्तविमिति केचित् । दायं वा साक्षात्स्वामिनि गते तत्स्वामिनमन्वेषमाणं परम्परया शाखामूलपर्यन्तं गत्त्रा तुल्यतया तच्छा लासु निविशति । यं कि ब्रिहा सर्वानुमत्या पिण्डदातारम् । एवं श्लोकद्वयेन भेदो दण्डश्च उक्तः । भेदावेव वा ॥३७॥

व्याख्यार्थ - ग्रधिकारी ही याचना कर सकता है, जो पिण्ड देने वाला है, वह 'दाय' भाग लेने वाला होता है इतने समय तक सत्यभामा के सन्तान पैदा नहीं हुई थी ग्रीर वह तो ग्रपुत्र तथा उसका कोई भाई भी नहीं है, मिएा तो उसकी थी, उस मिएा के लेने के हकदार कन्या के पुत्र हैं वे लेते,

१-सत्राजित की।

इस विषय में साधारण नियम वा न्याय कहते हैं कि 'दायं निनीय' धर्म शास्त्र में कहा है, यदि यों न्याय न होवे तो यह कार्य भो स्वतन्त्र हो जावे, कोई नीति या मर्यादा न रहे, मातामह का धन कन्या के पुत्र लेवें, यह पूर्व से सम्बन्ध है, जब तक जीता है तब तक उसका ही है, मरने के बाद भी पुत्र न हो तो जल तर्पण पिण्ड मादि मृतक किया कर मौर उसको जो देना हो वह सब देकर शेष बचे हए धन को दौहित्र लेवे, किसो पुस्तक की प्रति में 'शेषमाक्' पाठ है जिसका ग्राशय है कि वारस बनता है,धन लेता है, वह लेता है, वह उपरोक्त कार्य करने के बाद शेष धन ले लेवे न कि धन लेकर उसकी किया न करे और न उसका ऋरग उतारे केवल द्रव्य ले लेवे इस प्रकार शास्त्राज्ञा नहीं है। जिसके धन का कोई मालिक नहीं बनता है उसका मालिक राजा है, चोर को मारकर जो वस्तू मिले उसका भी मारने वाला सच्चा भागी नहीं है, वह द्रव्य नहीं ले सकता है, जो उत्पन्न हुवा है वह ही वारिस हो सकता है। जिसमें कुछ फरक पड़ गया है वैसी ज्ञातिवाला दायभागी नहीं होता है यों कोई कहते हैं। वास्तव में दाय (वारिस) कौन होता है ? इसका निर्णय करते हैं द्रव्य का स्वामी जब परलोक गामी होवे, उस स्वामी के परम्परा से मूल शाखा पर्यन्त जाकर जांच की जावे कि उसकी शाखा में निकट कौन है जो समीप हो वह 'दाय' भागी होना चाहिये ग्रथवा जो कोई भी सर्व की ग्रन्मित से पिण्ड दान करे वह दायभागी हो सकता है, इस प्रकार दो श्लोकों से भेद और दण्ड कहा अथवा दो प्रकार दाय के बताये ।।३७॥

श्राभात-सामदाने ग्राह तथापीति द्वाभ्याम्। ग्राभासार्थ - 'तथापि' इलोक से दो इलोकों में 'सामदान' कहते हैं। श्लोक-तथापि दुर्धरस्त्वन्यस्त्वय्यास्तां सुवते परिगः ।

किन्तु मामग्रजः सम्यङ् न प्रत्येति मिंग प्रति ॥३८।

श्लोकार्थ — तो भी यह मिए। अपने पास ही रहने दो; क्योंकि यह अन्यों के पास रहे, ऐसी नहीं है; किन्तु ग्रापके पास रह सकेगी, कारएा कि ग्राप सुन्दर व्रत धारएा करने वाले हैं, परन्तु बड़े भाई बलरामजी को इस मिए। के विषय में हमारा विश्वास नहीं है ॥३८॥

मुबोधिनी - ग्रन्यैदुं धंरोऽयमिति त्वय्येवा-स्ताम्। स हि लौकिके ग्रलौकिको न तिष्ठति। य एव कर्मादिमार्गैः ग्रपवतीः लोकिकत्वं न सम्प-द्यते। ग्रपवृत्तकर्मा लौकिको भवतीति कादाचि-क्ववतोऽपि समयभेदेन लौकिक एव। तर्हि मिय कथं तिष्ठे दित्याशङ्क्ष्याह सुवत इति । सुष्ठ्र वत यस्य । त्वं हि सर्वदा नियतव्रतः । एवं दानम्बत्वा

सामाह किन्त्वित । परमेकदा दर्शयस्व । साम हि समता, उभयोरैक्यम् । तथा सति यथा स्व-कार्ये मरोविनियोगः, एवमस्मत्कार्येऽपि विनियोगो युक्त इति । अप्रदर्शनपक्षे अप्रजो बलभद्रः मिंग प्रति मिर्गिविषये मां न सम्यक् प्रत्येति, किन्त् सकपटं मन्यते ॥३८॥

व्याख्यार्थ - यह मिएा दूसरे ग्रपने पास रख नहीं सकते हैं, इसलिये यह ग्राप के ही पास भले हो. क्योंकि लौकिक में, ग्रलौकिक ठहर नहीं सकता है, जो ग्रलौकिक, ग्रपवृत कमें ग्रादि मार्गों से लौकिकपन को प्राप्त नहीं होता है, अपवृत्त कर्म वाला लौकिक होता है, (परन्तु) कभी कभी व्रत करने वाला भी समय भेद से लौकिक ही हो जाता है, जब यों है तो मेरे पास कैसे रह सकेगी इस शङ्का को निवृत्त करने के लिये कहते हैं, कि ग्राप सदव नियम पूर्वक व्रत करते हो, इस प्रकार इसके व्रत कहने से दान का वर्गान कर ग्रब साम का वरान करते हैं, साम का तात्पर्य है कि समता से कार्य की सि'द्ध होतो है इससे समता द्वारा ग्रक्र की को कहने लगे कि ग्रापके पास पड़ी रहे, किन्तु एक बार ही दिखा दो, समता करने से दोनों में एकता बढ़ती है, एकता होने पर, जैसे अपके कार्य में मिएा का उपयोग होता है, वैसे हमारे कार्य में भी उसका उपयोग होता रहेगा जो योग्य ही है, यदि श्राप न दिखाते है,तो मेरे बडे भ्राता श्री दाऊजी मांगा के विषय में मेरे ऊपर विश्वास नहीं करते हैं, किन्तू समभते हैं कि, मिए श्रीकृष्ण के पास है मुभ से छिपाता है, ग्रतः एक बार मिए दिखाग्रो ।।३८।।

श्राभास- ग्रतो यथा जाम्बवता ग्रपकोतिनिराकरणार्थं मिण्दित्तः, एवं त्वयापि प्रदर्शनीय इत्याह दर्शयस्वेति ।

श्राभासार्थ - श्रतः जैसे जाम्बवान् ने श्रपयश मिटाने के लिये मिएा दी, वैसे श्रापको भी मिएा दिखानी चाहिये-यह 'दर्शयस्व' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक - दर्शयस्व महाभाग बन्धूनां शान्तिमावह । श्रव्युच्छिन्ना मखास्तेऽद्य वर्तन्ते रुक्मवेदय: ।।३६।।

श्लोकार्थ-हे महाभाग ! मिएा को दिखा दो, जिससे बान्धवों में शान्ति बना रखो, अब आपके सुवर्ण की वेदी पर अखण्ड यज्ञ हो रहे हैं ॥३६॥

सुबोधिनी - महाभागेति भाग्ये विद्यमाने मिर्गिन गच्छतीति। ग्रस्मद्विद्वासाभावेऽपि भाग्य-विश्वासो वा कर्तव्य इति भावः। भ्रनेनान्योऽप्यु-पकारो भविष्यतीत्याह बन्धूनां शान्तिमावहेति । बन्ध्य मध्ये कलह उत्पन्नः । केचिन्मत्सङ्घद्दिनः, अपरे रामस्येति । प्रदर्शने तु सन्देहाभावात् न

कलहः । श्रव्युच्छिन्ने त्यधी विगीतमाहः । मिएार-स्तीत्यत्र लौकिकं प्रमाणम् । काश्यादिषु रुक्मवे-दयः सूवर्णेष्टकानिर्मिताग्निसहिताः मखाः द्वाद-शाहादयः भ्रव्युच्छिन्ना निरन्तरं प्रवृत्ताः यतस्ते वर्तन्त इति ॥३६॥

व्याल्यार्थ - ग्राप बड़े भाग्य वाले हैं, जिससे मिशा ग्रन्यत्र जा नहीं सकती है, हम पर यदि विश्वास न ग्राता है तो भाग्य पर तो विश्वास करी, महाभाग विशेषण देने का यह ही भाव है, मिए के दिखाने से दूसरा भी उपकार होगा, जैसे कि ग्रब हम बान्धवों में मिए। के कारए। कलह उत्पन्न हो गया हैं, वह शान्त हो जायेगा, कितने मेरे पक्ष पाती हैं ग्रीर कई बलराम जी का पक्ष ले बैठे हैं, मिए देखने पर वह सन्देह मिट जायेगा, तो कलह भी न रहेगा, मिए ग्रापके पास है ही, इसमें

लौकिक प्रमाण है, वह प्रमाण यह है कि इस समय सुर्वण की ईटों से निर्मित वेदियों पर साग्निक द्वादशाहादियज्ञ निरन्तर वल रहे हैं, यदि ग्रापके पास मिण न होती तो ऐसे यज्ञ ग्राप नहीं करा सकते।।३६।।

श्रामास—एकेनाप्युपायेन स इष्टं कुर्यात्, किमुत चतुर्भिरिति स भगवदुक्तं कृत-वानित्याह एवं सामभिरिति ।

ग्राभासार्थ - एक ही उपाय से जब वह ग्रपना कार्य सिद्ध कर देवे तो चार उपायों को काम में क्यो लिया 'एवं सामभि:' श्लोक से कहते हैं कि ग्रकूर ने भगवान् ने जैसे कहा वैसे किया।

श्लोक — एवं सामिशालब्धः श्वफल्कतनयो मिण्म् । श्रादाय वाससा च्छन्नं ददौ सूर्यसमप्रमम् ॥४०॥

श्लोकार्थ—इस प्रकार श्रक्रूरजी को साम वचनों से समभाया, तब श्वफल्क के पुत्र सूर्य के समान प्रभाववाली मिए। को वस्त्र से लपेट कर ले श्राए श्रौर भगवान को दो।।४०॥

सुबोधिनी - सामशब्देन भेददण्डदानान्यपि संगृह्यन्ते । पर्यवसितं सामैवेति तदेवोक्तम् । ग्रालब्धः स्पृष्टः मारित इव लिज्जतः वशीकृतश्च । श्वफल्कतनयो महतः पुत्रः । भगवते वाससा च्छन्नं सूर्यसमप्रभं ददौ । श्रादायेत्यनेन श्रन्यतो ग्रहणं लक्ष्यते । श्रर्थात् कृतवर्मणः स्थाने तत् स्थित-मिति लक्ष्यते । प्रत्यक्षदाने लज्जा भवतीति वाससा च्छन्नं ददौ। तथैव स्थापितमिति ज्ञापियतुम्। ग्रन्थथा तज्जनितं सुवर्णमिपि निवेदनीयं स्यात्। तेन प्रदर्शनार्थं न दत्तम्, किन्तु सर्वथैव दत्तमिति दानप्रकारादवसीयते। सूर्यसमप्रभमिति दाने दातुग्रंहीतुश्च प्रत्यक्षतो दर्शनमिप न भवेदिति सूचितम्। ग्रनुपहतशक्ति वा।।४०।।

व्याख्यार्थ — यहाँ 'सामिभः' बहुवचन से भेद दण्ड, दान का भी ग्रहण किया जाता है, किन्तु साम से ही कार्य हो गया हैं जिससे वह ही कहा है-'ग्रालब्ध' पद का भावार्थ कहते हैं कि साम के शब्दों ने जब हृदय का स्पर्श किया तब ग्रकूर मरे की तरह लिजित हुग्रा ग्रौर वश में हो गया, श्रकूर साम से ही ऐसा क्यों हुग्रा ? इस पर कहते हैं कि महान् श्वफल्क का पुत्र है, जिससे एक कथन से समभ गये, वस्त्र से ग्राच्छादित, सूर्य के समान प्रभावाली मिण भगवान् को दी, 'ग्रादाय' पद से जाना जाता है ग्रन्य स्थान से लाया है, ग्रर्थात् कृतवर्मा के घर यह मिण रखी थी, वहाँ से ले ग्राया, यों समभ में ग्राता है, प्रत्यक्ष देने में लज्जा ग्राती थी इसलिये कपड़े में लपेट कर दी,

१-लगातार-सिलसिले से,

२-खोलकर

उसी तरह रखी थी यह जताने के लिये भी, यदि वस्त्र से ग्राच्छादित मिए। न दे तो उससे प्राप्त किया हुग्रा सुवर्ण भी देना पड़े. इससे दिखाने के लिये तो नहीं दिया, परन्तु सर्वथा ही सर्व दिया यह दान के प्रकार से जाना जाता है, मिए। की प्रभा सूर्य के समान थी, यदि खुलो मिए। देता तो दान करने वाले ग्रीर लेने वाले के प्रत्यक्ष दर्शन हो जाते वे न हो दान गुप्त हो इसलिये वस्त्र से लपेट कर दी यह भी ग्राशय था। ग्रथव। ग्रमुपहत शक्ति को ॥४०॥

श्रामास—भगवांस्तु प्रतिदानार्थमेव गृहीतवानिति कार्यं कृत्वा तस्मै दत्तवानित्याह स्यमन्तकमिति ।

ग्राभासार्थ - भगवान् ने तो फिर लौटाकर देने के लिये ली थी इसलिये कार्य पूराकर उसको दे दी, यह 'स्यमन्तकं' इलोक में कहते हैं।

श्लोक —स्यमन्तकं दर्शयित्वा ज्ञातिम्यो रज ग्रात्मनः । विमृज्य मिर्गाना भूयस्तस्मै प्रत्यर्पयिद्विभुः ॥४१॥

श्लोकार्थ-भगवान् ने ग्रपने ज्ञाति बान्धवों को मिए। दिखलाकर ग्रपना कलङ्क मिटाया, पश्चात् उसको लौटा दी ॥४१॥

मुबोधिनो— ज्ञातिभ्यो गोत्रजेभ्यो विवदमाने-भ्यः । श्रात्मनो रजोऽपकीति विमृज्य मार्जीयत्वा। श्रनेनाग्रिमकार्ये लेपदानाविव पूर्वरङ्गः कृत इति लक्ष्यते । भगवित दोषारोपाभावे हि सर्वे उद्धतुँ शक्या इति । श्रतः स्वकार्यं कृत्वा तस्मै प्रत्यर्प-यत् । भूय इत्यनेन पूर्वमिष सत्यभामास्थानीयं मिण् दत्तवानिति लक्ष्यते । विभुः समर्थः । तस्मै दत्त्वाषि तं दण्डियतुमिति । स्रपेक्षाभावाद्वा॥४१॥

द्याख्यार्थ — निन्दा करने वाले गोत्र वालों को तथा ज्ञाति वालों को मिए दिखाकर, अपनी अपकीर्ति मिटाई इससे आगे के कार्य में भोजन तथा दान की भाँति पहला नाट्य किया यों लक्षित होता है, जब भगवान में दोषी के आरोपन का अभाव हो अर्थात् भगवान् निर्देष हैं तब सर्व का उद्धार हो सकता है, अतः अपना कार्य पूर्ण कर मिए उसको लौटा दी, 'भूयः' पद देने का भाव है कि पहले भी सत्यभामा के स्थान में रखी हुई मिए लौटा दी थी, आप 'विभुः' अर्थात् सर्व समर्थ हैं उसको दण्ड देने के लिये भी देकर यह लीला की, अथवा आपको अपक्षा नहीं होने से यों किया ॥४१॥

श्राभास — एवमध्यायद्वये लौकिकी भाषा निरूपितेति साक्षादुपयोगाभावात् श्रवरो फलमाह यस्त्वेतिदिति ।

१-कलङ्क उतार-बान्धवों का विग्रह मिटा शान्ति कर।

ग्राभासार्थ — इस प्रकार दो ग्रध्यायों में लौकिकी भाषा का निरूपण किया, इस प्रकार साक्षात् उपयोग के ग्रभाव से श्रवण मात्र से जो फल प्राप्त होता है वह 'यस्त्वेतत्' क्लोक में कहते हैं।

श्लोक—-यस्त्वेतः द्भगवत ईश्वरस्य विष्णो-वीर्याद्यं वृजिनहरं सुमङ्गलं च । ग्राख्यानं पठित श्रुणोत्यनुस्मरेद्वा दुष्कोति दुरितमपोह्य याति शान्तिम् ॥४२॥

श्लोकार्थ — जगदीश्वर भगवान विष्णु के वीयं (पराक्रम) युक्त, पाप नाशक श्रौर मङ्गल रूप चरित्र की जो पढ़ता है, सुनता है श्रौर स्मरण करता है, वह श्रपथश, पाप को नष्ट कर शान्ति को प्राप्त होता है।।४२।।

सुबोधनी—एतदाख्यानम् । भ्रत्राख्याने त्रिविधा लीला वर्तत इति ज्ञापयितुं भगवतो नामत्रयम् । भगवत्त्वाच्छास्त्रार्थत्वम्, ईश्वरस्वा-दावश्यकत्वम्, विष्णुत्वात्पापनाशकत्वमिति । चरित्रेऽपि गुणत्रयमाह वीर्याख्यं वृजिनहरं सुम-ङ्गलं चेति । भक्तिजनकं पापनाशकं पुण्यसम्पा-दकं च । चकाराज्ज्ञानप्रदम् । तत्र कियामपि त्रिविधामाह पठित शृर्णोत्यनुस्मरेद्वेति । श्रवण- कीर्तनस्मरगानि विकल्पेन विधीयन्ते । समुच्चयेन च । चकारादन्येषु फलेषु विकल्पः, भक्तौ समुच्चय इति । पूर्वमुक्तं फलमपि त्रिविधमाह दुष्कीर्ति दुरितमपोह्य याति शान्तिमिति । दुष्कीर्तिर्वाह्या । दुरितमान्तरम् । दोषद्वयं परिहृत्य लयविक्षेपजन-काभावात् शान्ति मनसः समवस्थानं ज्ञानं वा यातीति भक्त्यङ्गत्वेनैतच्छ्रोतव्यमिति निरू-पितम् ॥४२॥

इति श्रीभागवतमुबोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभट्टात्मजश्रीमद्वलभदीक्षितविरचितायां दशमस्कन्धविवरागे उत्तरार्थेऽष्टमोध्यायः ॥६॥

व्याख्यार्थ — यह इतिहास है, इसमें तीन प्रकार की लीला है, यह जताने के लिये भगवान के तीन नाम दिये है, जैसे कि भगवान नाम से यह बताया है कि शास्त्रों का अर्थ यही है, ईश्वर नाम से यह कहा है कि इनका होना आवश्यक है, विष्णु नाम से कहा है कि पाप नाशक हैं, इस प्रकार चरित्र में भी तीन गुण हैं, जैसे कि एक वीर्ययुक्त, दूसरा पाप नाशक और तींसरा मङ्गल रूप है, जिससे एक भक्ति उत्तपन्न करता है, दूसरा पाप नाश करता है और तीसरा पुण्य को इकट्ठा करता है, 'च' कहने का यह भाव है कि चरित्र ज्ञानप्रद भी है किया भी तीन प्रकार की है पढ़ना, सुनना और स्मरण करना, श्रवण, कीर्तन तथा स्मरण इन तीन में से कोई एक भी करे अथवा 'च' से यह बताया है कि तोनों को करे, च शब्द से यह ध्विन भी निकलतो है कि अन्य फलों में तो विकल्प है किन्तु भक्ति में विकल्प नहीं है किन्तु समुचय है पहले कहा हुआ फल भी तीन प्रकार का है, जैसे कि अपकीर्ति और पाप के नष्ट होने से शान्ति प्राप्त होती है, अपयश, मिटना बाह्य फल है, पाप नाश होना आन्तर फल है, इन दोंनों बाह्य तथा आन्तर फलों की प्राप्ति से समभना चाहिये कि दो दोष नष्ट

हुए, ग्रनन्तर लय विक्षेप को उत्पित नहीं होती है, तब मनुष्य शान्ति को प्राप्त करता है जिससे मन निरुद्ध होता है, ग्रथवा ज्ञान हो जाता है, इससे यह निरूपण किया है कि श्रवणादि भक्ति के ग्रङ्ग-

रूप से करना चाहिये।।४२।।

इति श्रीमद्भागवत महापुराण दशम-स्कंघ ( उत्तरार्घ ) ५४व ग्रध्याय की श्रीमद्वल्लभाचार्य-चरण द्वारा विरचित श्री सुबोधिनी ( संस्कृत-टीका ) राजस-फल ग्रवान्तर प्रकरण का पहला ग्रध्याय हिन्दी ग्रनुवाद सहित सम्पूर्ण ।

इस श्रध्याय में विश्वित हरि लीला का श्रवगाहन निम्न पद से करें

राग सारंग

शुकदेव कहत सुनौ राजा। ज्ञानी लोभ करत नहिँ, लोभ बिगारत काजा।। करि कै लोम भ्रमृत जो पीवै, विष समान सो होई। विष ग्रमृत होइ जाई, लोभ बिनु यह जानत जन कोई ।। एक समै जदुपति भ्री हलघर, पाँडव गृह पग घारे। सतधन्वा ग्रह सुफलक सुत मिलि, कीन्हो मंत्र बिचारे।। सत्राजित की हित मिएा लीजे. ज्यौ जानै नहि कोई। ऐसी समय बहुरि फिरि नाहीँ, पाछुँ होइ सु होई।। निसि ग्रॅंबियारी जाइ सुधन्वा, ताहि मारि निशा ल्यायौ। फैलि गई यह बात नगर मेँ, तब मन मेँ पछितायौ॥ सितभामा करि सोक पिता कौ, जदुपति पास सिघाई। सतघन्वा करतृति करी सो, हरि कौँ जाइ सुनाई।। सुनि जदुपति हलघर उठि घाए, ने कु विलंब न लाई। लै हैं बैर पिता तेरे की, जै हैं कहाँ पराई॥ तब मिर्ण डारि अकूर पास वह. मिथिलापुर की घायी। सत जोजन मग एक दिवस में, तुरंग ताहि पहुँचायौ।। द्वारावित पैठत हरि सौँ सब, लोगिन कह्यौ जनाई। मिथिलापुरी जाइ तिहिँ मारची, पै मिए उहाँ न पाई।। तब हरि कह्यौ हत्यौ बिन दूषन, हलवर भेद बतायौ। ह्वां पुनि जाइ खोज तुम कोजो, द्वारावित हरि घायो।। हलघर रहे गदा जुघ सीखन, हरि द्वारावित स्रोए। सितभामा मन हरष भयौ जब, समाचार ये पाए।। सुफलक सुत मन ही मन सकुच्यी, करीँ कहा ग्रब काजा। देत न बनै बनै नहिँ राखत, डर डरात उठि भाजा। सब जादौ मिलि हरि सौ यह कह्यौ, सुफलक सुत जह होई। श्रनावृष्टि श्रतिवृष्टि होति नहिँ, यह जानत सब कोई।। कीजै दोष छमा भ्रब ताकौ, हरि तब ताहि बुलायौ। कहाौ कहा कहियै भ्रब तुमसौँ, तिन सिर नीचौ नायौ।। यूनि कह्यौ मिएा सितभामा कौँदै, जातेँ भय भयौ तोहिँ। मित उन दई बहुरि तिहिँ दीन्ही, कह्यी लोम निहँ मोहिँ॥ लोभ भली नहिँ दोऊ पुर में, लोभ किएँ पति जाई। सूर लोभ कीन्ही सो बिगोयी, शुक यह कहि समुभाई।। ।। श्रीकृष्णाय नमः ।।
॥ श्री गोपीजनवज्जभाय नमः ॥
॥ श्री वाक्पतिचरणकमलेभ्यो नमः ॥

## श्रीमद्भागवत महापुराण

दशम स्कन्ध (उत्तरार्ध)

श्रोमद्रन्नभाचार्य-विरचित सुबोधिनी टीका (हिन्दी अनुवाद सहित)

श्रीमद्भागवत-स्कन्धानुसार ५८वाँ म्रध्याय श्री सुबोधिनी म्रनुसार ५५वाँ म्रध्याय उत्तरार्व का ६वाँ मध्याय

### राजस-फल-अवान्तर प्रकरण

"दितीय अध्याय"

भगवान् श्रीकृष्ण के श्रन्यान्य विवाहों की कथा

कारिका—नवमे पञ्चकन्यानां विद्यापर्वस्वरूपतः । विवाहः प्रोच्यते सम्यक् कृष्णोनाशेषमुक्तये ॥१॥

कारिकार्थ — नवम ग्रध्याय में विद्या के पाँच पर्वों के स्वरूप रूप पाँच कन्याग्रों से विचाह कहा है; क्योंकि श्रीकृष्ण को सर्व की मुक्ति करनी है ॥१॥

कारिका—मायासम्बन्धदोषेण् क्रोधः कामस्तथापरः । निराकृतः सर्वमुक्त्यै विद्याफलमतः परम् ॥२॥

कारिकार्थ — (१) माया से सम्बन्ध होने के कारण काम, क्रोध तथा लोभ तीन

दोष प्राप्त होते हैं, तो माया रूप इक्मिणी के सम्बन्ध से भगवान में भी ये दोष ग्राए होंगे? जिनका निवारण किया गया है, पहला दोष पुत्रादि कामना उत्पन्न होती है, वह भी भगवान में उत्पन्न नहीं हुई है; क्योंकि यदि पुत्र कामना होती तो नारद ग्रादि सर्व की सम्मित के बिना स्वयं ले लेते, किन्तु स्वतः ही ग्रहण न करने से ग्रापने ग्रपने में कामना का न होना सिद्ध किया है। (२) दूसरा दोष क्रोध का उद्भव होता है, वह भी ग्राप में नहीं है, यदि क्रोध होता तो जाम्बवान पर कृपा न करते कृपा कर ग्रपने में क्रोध का ग्रभाव सिद्ध किया है। (३) दोष लोभ होता है, उसका भी ग्राप में ग्रभाव है, यदि लोभ होता तो मिण स्वयं लेते, वह ग्रापने नहीं ली, जिससे ग्रपने में निलोंभता सिद्ध कर दिखाई है। इस प्रकार की लीला द्वारा तीनों दोषों का निराकरण कर ग्रनन्तर सबकी मुक्ति के लिए विद्या रूप फल का दान किया है।।२॥

कारिका — त्रैलोक्यसुखदानं च मायादोषनिवारणम् । द्वाभ्यां तथैव सर्वेषां राजसे पूर्णता ततः ।।३॥

कारिकार्थ—तीन लोकों में जो सुख है, उसका दान दशम ग्रध्याय में ग्रौर रुक्मिग्गी के दोषों को दो ग्रध्यायों से ग्रनन्तर ही सबकी राजस में पूर्णता हुई।।३।।

कारिका — विद्यायाः सूर्यमुख्यत्वात्प्रथमा दुहिता रवेः । विपक्षनिग्रहात्मत्वात् द्वितीया सोमवंशजा ॥४॥

कारिकार्थ— सूर्य के मुख्यपन से सूर्य की कन्या कालिन्दी जो ज्ञान रूप है, उसको प्रथम ग्रहण किया, विपक्ष को निग्रह करने वाली होने से सोमवंश में उत्पन्न तपस्या रूप मित्रविन्दा को स्वीकार किया, भक्तों को ध्यान में रखकर ही ज्ञान मार्ग को ग्रङ्गीकार किया है, कारण कि भक्त ही भगवत्स्वरूप ग्रादि का पूर्ण ज्ञान प्राप्त कर सकते हैं, ग्रतः गीता में कहा है कि 'भक्त्यामामभिजानाति यावात् य श्चास्मित त्वतः' मैं वास्तव में जो हूँ ग्रौर जैसा हूँ, उसको भक्ति से ही पूर्णतया मनुष्य जान सकता है,

१- ग्रध्याय दो में, २- माया के,

३- पहले में आन्तर दोष और दूसरे में बाह्य दोष रुक्मणी का निवारण किया पश्चात् सबका दोष भी उसी प्रकार दो से निवारण किया।

यतः भक्त ही ज्ञान प्राप्त कर सकता है, जिससे ही भगवान ने ज्ञान मार्ग को अपनाया है, जिनमें भक्ति नहीं हैं, वे ज्ञान मार्ग के अधिकारी नहीं है, मेरे स्वरूप का नहीं समभ सकते हैं, अतः उनके उद्धार के लिए तपोरूप मित्रविन्दा की अङ्गीकृति से तपो-मार्ग स्वीकार किया है।।४।।

कारिका—मार्गद्वयं हितार्थाय द्वयं स्वीकृतवात् हरिः । मक्तानभक्तानालक्ष्य तृतीया सूर्यवंशजा ॥४॥

> भक्तिरूपा प्रयत्नेन याचियत्वा स्वयं गतः। व्यसनानि निरोकृत्य तदुद्वाहं चकार ह।।६।।

कारिकार्थ — ज्ञान श्रीर तपोमार्ग दोनों हितकर है, श्रतः हित के लिए दोनों को स्वीकार किया है, भक्त तथा श्रभक्त दोनों के हित को घ्यान में रखकर सूर्यवंश में उत्पन्न इस तीसरी भिक्त रूपा से श्रापने जाकर रुकावटों को दूर कर माँग कर विवाह किया।।५-६।।

कारिका — ग्रग्ने बाधास्तु भक्तेन ह्यार्जु नेन निराकृताः । ज्ञानभक्त्योरतो भूयान् पर्वग्गोरुद्यमः कृतः ॥७॥

कारिकार्थ — ग्रागे जो रुकावटें हुई, वे ग्रर्जुन ने दूर को है, ग्रतः भगवान ने विद्या के दो पर्व ज्ञान ग्रौर भिक्त की स्वीकृति के लिए बहुत उद्यम किया। यहाँ ज्ञान रूप पर्व कालिन्दी ग्रौर नाग्रजिती भिक्त रूप पर्व है।।७।।

कारिका—धर्मस्नेहौ तयोर क्नं मध्यमो लौकिकः स्मृतः । द्वयोः स्वतन्त्रतासिद्धचं जीवानां तु ततो द्विधा ॥ ॥ ॥

कारिकार्थ — कालिन्दी ग्रौर नाग्नजिती के विवाह के धर्म ग्रौर स्नेह ग्रङ्ग हैं ग्रंथीत् कालिन्दी ने विष्णु को वरण योग्य समक्त धर्म बुद्धि से विवाह किया तथा नाग्न-जिती ने स्नेह से भगवान को वरा, मित्रविन्दा का विवाह लौकिक भावयुक्त होने के

१- ज्ञानरूप कालिन्दी ग्रीर तपोरूप मित्रविन्दा को। निबन्ध में लक्ष्मणा को भक्तिरूप ग्रीर नाग्नजिती को योगरूप कहा है, वह विकल्प है।

कारए मध्यम कोटिका है, ज्ञानी ग्रौर भक्त दोनों स्वतन्त्र हैं। उनकी स्वतन्त्रता सिद्ध करने के लिए मध्य में मित्रवृन्दा का लौकिक भाव विवाह कह कर दोनों विवाहों का भाव पृथक्-२ है, यह बताया है, इससे यह भी प्रकट किया कि जीव मुख्य दो प्रकार के हैं।। द।।

कारिका—मिक्तज्ञानफले कृष्णः पुंसां स्त्रीणां चकार ह । ग्रतो दत्तां स्वयं दत्तामक्रोशक्रोशभावनात् ॥६॥

कारिकार्थ— ग्रनन्तर श्रीकृष्ण ने योग ग्रौर साङ्ख्य दोनों का पुरुष तथा स्त्रियाँ दोनों में दान किया, ग्रतः पिता ने दी । जो साङ्ख्य रूप भद्रा को बिना क्लेश प्राप्त किया, स्वयंवर में स्वयं प्राप्त योगरूप लक्ष्मणा को युद्धादि क्लेश के ग्रनन्तर प्राप्त किया है । यहाँ नाग्नजिती को भिक्तरूप कहने से लक्ष्मणा को योगरूपत्व है, यों समभना चाहिए॥६॥

कारिका--उपयेमे स्वयं कृष्णस्तासु सर्वं प्रतिष्ठितम् । ततः सर्वकलामिस्तु हरिः पूर्णो निरूप्यते ।।१०।।

कारिकार्थ — स्वयं श्रीकृष्ण ने इनसे विवाह किया है, इसलिए उनमें सर्व प्रति-ष्टित हुम्रा है, इस कारण से हिर सर्व कलाग्रों से पूर्ण हिर का निरूपण किया जाता है ॥१०॥

कारिका--सषष्ठो मगवानेवं निःसन्दिग्धो निरूपितः ।।१०३॥

कारिकार्थ--इस प्रकार पाँच विद्या ग्रीर छठा ग्राप स्वयं होने से भगवत्स्वरूप का यहाँ निःसंदिग्ध रूप से वर्णन हुग्रा है ॥१०३॥

-- इति कारिका सम्पूर्ण -

श्राभास--तत्र प्रथमविवाहे तत्त्वानि भगवांश्च व्यापृत इति नवविश्तिश्लोकैर्विवाहो निरूप्यते । तत्र भिन्तिकर्मणी ज्ञाने श्रङ्गभूते इति निरूपयितुं द्वादशिभभंनित पश्चिभः

१, २- इन दोनों के स्वरूपों में विकल्पपन है।

कर्म च निरूपयति । ततो भक्तद्वारा दशभिस्तद्ग्रहगाम्, प्रसङ्गाद्भक्तोपकारश्च । भक्तोद्धारार्थं यतमान एव ज्ञानशक्ति गृह्णातोति वक्तुं पाण्डवानां स्थान भगवान् गत इत्याह एकदेति।

म्राभासार्थ-वहां प्रथम विवाह में २८ तत्व ग्रौर एक ग्राप व्यापार वाले हैं, इसलिये उनतीस श्लोकों में विवाह का निरूपए। किया जाता है। भक्ति ग्रौर कर्म ज्ञान के ग्रङ्ग है, यों निरूपए। करने के लिये १२ इलोकों से भक्ति का तथा पांच इलोकों से कर्म का निरुपए। करता है। पश्चात् भक्त द्वारा दश से उनका ग्रहण होता है ग्रौर प्रसङ्ग से भक्तों के उपकार का वर्णन होता है। भक्तों के उद्घार के लिये ही, प्रयत्न करने वाले ही ज्ञान शक्ति को ग्रहण करता है, यों कहने के लिये भगवान् पाण्डवों के स्थान पर पधारे, जिसका वर्णन 'एकदा' श्लोक में श्री शुकदेवजी कहते है कि,

श्लोक--श्रीशुक उवाच-एकदा पाण्डवान् द्रष्टुं प्रतीतान् पुरुषोत्तमः। इन्द्रप्रस्थं गतः श्रीमान् युयुधानादिभिर्वृतः ॥१॥

श्लोकार्थ--एक समय पाण्डवों को ग्राए हुए निश्चित् रूप से जानकर, ग्राप श्रीमान् पुरुषोत्तम सात्यिक ग्रादि के साथ उनको देखने के लिए इन्द्रप्रस्थ पधारे ॥१॥

मुबोधिनी - प्रतीतान् निश्चितान् राधावेधे वा दृष्टान् । तथापि तत्र तदा न प्रकटीभूता इति पश्चाद्गतः । प्रतीतिस्तु सन्देहाभावायैव । लोके प्रज्ञातान् । प्रकोत्तम इति तान् सर्वान् प्रत्वेन निरूपयति । तेनावेक्षार्थं गमनं युक्तमेव । इन्द्रप्रस्थे तावता तै: स्थानं लब्धम्, नारदोपदेशत: भीष्मा-दिभिरेव दत्तम्। ननु तदानीमेव तत्र गताः पाण्डवा ग्रसाधनाश्च स्वार्थमेव सामग्रीरहिताः कि भगवदर्थे सम्पादियाध्यन्तीत्याशङ्क्याह श्रीमा-

निति । स्वयमेव सर्वसाधनलक्ष्मीयुक्तः । साधनसम्पादनार्थमेव गतः। स्रतएव महाशूरैः सुबुद्धिभियु युधानादिभिवृ तः । सात्यिकः । स तत्रार्जु निशष्यो भविष्यति । भग-वांश्च विश्वकर्मादिभिगृ हादिकं सम्पादिषष्यतीति। एतदर्शं भगवद्गमनम्। बहुपुरुषैः सम्पादितगृह-त्ल्यम्, ग्रन्यथा तद्गृहं न भवेत्। उत्कषंश्च सम्पादनीय: ॥१॥

व्याख्यार्थ - लाक्षा भवन से निकलकर द्रुपद के यहाँ त्रधन्विचित्रविशेष के बींघने के समय देखने में ग्राये, किन्तु उस समय वहाँ प्रकट न हुए इसलिये उस समय न जाकर जब इन्द्र प्रस्थ ग्राये हैं यह निश्चय हुआ तब वहाँ पधारे। द्रुपद के यहाँ जो उन की प्रतीति हुई वह तो लाक्षा भवन में जलने के संदेह को मिटाने के लिये ही थी लोक में प्रसिद्ध हो गया कि पाण्डव आ गये हैं। 'पुरुषोतम' नाम देने का भावार्थ यह है कि इन सब को पुत्र रूप से ही जानते व मानते हैं, अतः उनको देखने के लिये पघारना उचित ही है। भगवान् के पघारने से प्रथम ही नारद के उपदेश से भीष्म ग्रादि ने उनको निवास के लिये स्थान दिया था। भगवान् पाण्डवों के पास पधारे किन्तु वे भ्रब ही वहाँ आये हैं ग्रौर सब ग्रपने लिये भी सामग्री के लिये विचार में हैं ग्रर्थात् उनके लिये ग्रपने लिये भी सामग्री नहीं हैं,वे भगवान् के स्वागत के लिए सामग्री कहाँसे लायँगे? इसके उत्तर में कहते हैं कि श्रीमान ग्राप स्वयं सर्व साधन ग्रौर लक्ष्मी वाले हैं ग्रौर वहां जाने का कारए। ही यह है कि वहाँ जाकर उनको सर्व प्रकार सम्पन्न करूं। इसलिये ही महान् वीर युयुधान भ्रादि को साथ में लिये हैं। वह वहाँ अर्जुन का शिष्य बनेगा और भगवान् विश्वकर्मा आदि से गृह आदि सिद्ध कराएँगे इस वास्ते ही भगवान् का वहाँ पधारना हुग्रा है। वह गृह बहुत पुरुष बनावे वैसा सुन्दर गृह बना, यों न होता तो वह गृह ही कहने में न ग्राता। गृह का उत्कर्ष हो सम्पादन करना चाहिये।।१॥

श्रामास--एवं भक्तार्थं भगवद्गमने भक्तानां कृत्यमाह हृष्ट्वा तमागतिमिति द्वाभ्याम् ।

श्राभासार्थ - भगवान् जब इस प्रकार भक्तों के लिये पधारे हैं तब 'हष्ट्वा तमागतं' दो रलोकों में भक्तों के कर्तव्य कहते है !

श्लोक--हष्ट्रा तमागतं पार्था मुकुन्दमिखलेश्वरम्। उत्तस्थुयुंगपद्वीराः प्रागा मुख्यमिवागतम् ॥२॥

> परिष्वज्याच्युतं वीरा श्रङ्गसङ्गहतेनसः। सानुरागस्मितं वक्त्रं वीक्ष्य तस्य मुदं ययुः ॥३॥

श्लोकार्थ--सकल के ईश्वर भगवान को पधारते हुए देख, पाण्डव एक साथ यों उठ खड़े हुए, जैसे प्राणों को पाकर इन्द्रियाँ सचेत हो जाती हैं।।२।।

वीर पाण्डव ग्रच्युत भगवान से ग्रालि झन कर मिले, इस प्रकार भगवान के श्री ग्रङ्ग के स्पर्श से जिनके पाप नष्ट हो गए हैं, वे ग्रनुराग सहित मुसक्यान वाले उस भगवान् के मुखारविन्द को देख ग्रानन्द को प्राप्त हुए॥३॥

सुबोधिनी-ग्रागमनसम्भावनापि न स्थिता। ग्रकस्मादागत एव पार्थाः स्वयं राजानः पृथायाः भक्तायाः पुत्राः । अत एवाग्रे तस्या भक्ति वक्ष्यति त्रिभिः । भगवांश्च मुकुन्दः । अनेनेष्ठदो निरूपितः। ग्राखिलेश्वरत्वादावश्यकः। ग्रतो युगपदेव सर्वे

उत्तस्थुः । वीरा इति तेषां स्वधर्मो निरूपितः । ग्रन्यस्तु भगवत्परो न भवतीति । स्वतः परम्परा-तश्च उत्तमाः भगवति परं स्नेहं प्राप्तवन्त इति हष्टान्तेनाह प्रागा मुख्यमिवागतमिति । इन्द्रि-याण्या सन्यमागतिमव । तेषां तन्मूलकमेव सर्व-

१ - सात्यिक

मिति । एवं सर्वात्मना तदीयत्वमुपपाद्य ताहशान कर्तव्यमाह परिष्वज्येति । भगवदालिङ्गनं निर-न्तरमेव स्थास्यतीति ग्रच्युतमिति । भगवतः तथा-त्वज्ञानं स्वधमदिवेति वक्तुं पुनर्वीरा इति । ग्रङ्गसङ्गे नैव हतमेनो येषाम् । उत्तरार्थं पापक्षयः ग्रानुषङ्गिको जात इति निरूपितम्। ग्रतएव भगवतः सानुरागस्मितं वक्त्रं दृष्ट्वा तदेव पुरुषार्थ-त्वेन मन्यमानाः मुदं ययुः। एतावदेव भक्त-कार्यम् ॥३॥

व्याख्यार्थ - ग्राने की सम्भावना भी न थी, ग्रचानक ही पघार गये हो, भक्त पृथा के पृश्य पाण्डव स्वयं राजा थे, ग्रतएव ग्रागे उनकी भक्ति का वर्णन तीन से होगा, भगवान् का नाम 'मुकुन्द' देने से यह बताया है कि ग्राप पाण्डवों को इच्छित देने वाले हैं वा देने के लिये ग्राये हैं, ग्रिखलों के ईश्वर हैं, इसलिये यों करना ग्रापको ग्रावश्यक है, ग्रतः सहसा सब उठ खड़े हो गये, यों उठने से ग्रपना ग्रापके प्रति परम स्नेह व ग्रादर प्रकट किया है, 'वीर' विशेषणा से उनका यह स्वधमं है, यह निश्पण किया, ग्रन्य तो भगवान् के परायण नहीं होता है, स्वयं परम्परा से जो उत्तम होते हैं, वे हो भगवान् से परम स्नेह करते हैं, हष्टान्त से इसको समभाते हैं, जैमे प्राण इन्द्रियादि, मुख्य ग्रासन्य प्राण के ग्राने से प्रसन्न हो सचेत हो उनसे स्नेह करती हैं, क्योंकि उनकी सब (कुछ) की जड़ वहो है, इस प्रकार सर्वात्मगाव से उनका तदोयपन सिद्ध कर, उनका कर्ताव्य कहते हैं कि भगवान् का ग्रालिङ्गन किया, यह ग्रालिङ्गन सर्वेद। हो रहे इसलिये भगवा का नाम यहाँ 'ग्रच्युत' दिया, 'वीरा' दूसरी बार देने का भाव यह है कि, भगवान् जैसा ही ज्ञान, स्वधमं पालन से ही ह'ता है ये पाण्डव स्वधमं पालते हैं इसलिये 'वीर' हैं जिससे भगवान् का इनको इस प्रकार ज्ञान हो गया है, इनके पाप तो भगवान् के श्री ग्रङ्ग के स्पर्श मात्र से नष्ट हो गये हैं, उत्तर के लिये पाप क्षय ग्रानुषङ्गिक फल हुग्रा है, इसलिये निश्पण किया है, ग्रतएव भगवान् का ग्रनुराग सहित मुसक्यान वाले मुरबाविन्द को देखकर उसको ही पुरुषार्थ मानते हुए ग्रानन्द को प्राप्त हुए, इतना ही भक्तों का कार्य है ॥२–३॥

## श्राभास—ततो लौकिकं भगवान् कृतवानित्याह युधिष्ठिरस्येति ।

ग्राभासार्थ — ग्रनन्तर भगवान् लौकिक करने लगे, जिसका वर्णन 'युधिष्ठिरस्य' श्लोक में करते हैं।

# श्लोक — युधिष्ठिरस्य भीमस्य कृत्वा पादाभिवन्दनम् । फाल्गुनं परिरम्याथ यमाभ्यां चाभिवन्दितः ॥४॥

श्लोकार्थ — युधिष्ठिर तथा भीम के चरणों में पड़कर ग्रापने प्रणाम किया, ग्रजुंन से ग्रालिंगन के साथ मिले, बाद में नकुल सहदेव ने ग्रापको प्रणाम किया ॥४॥

१-इन्द्रियादि का २-पाण्डवों को

सुबोधिनी—ग्रन्यथा शत्रुमारणादिकं न कुर्यु: । तत उत्कर्षश्च न स्यात् । ग्रतो व्यामोहार्थं स्वयमात्मानं लौकिकं प्रदिशतवान् । युधिष्ठिर-भीमौ ज्येष्ठौ । ग्रर्जु न: सम: । ग्रन्थौ कनिष्ठौ । ज्येष्ठयोर्नमस्कारः । समस्यालिङ्गनं सम्भाष्णं च । ग्रन्ययोर्नमस्कारानन्तरमाशिषः । तदुक्तं क्रमे-णैव । पादाभिवन्दनादाचारो निरूपितः सम्बन्ध-कृतः । श्रथ यमाभ्यामिति वा, समानकालेऽपि सम्भवतीति धर्मव्यवस्थां निरूपियतुमानन्तर्यमु-क्तम् । ग्रान्तरोऽयं सुहृदिति ज्ञापियतुम् ॥४॥

व्याख्यार्थ — भगवान् यदि इस प्रकार स्वत्व प्रदिशत न करते तो शत्रु नाश ग्रादि कार्य नहीं करें, न करने से इनकी बड़ाई भी न होवे, ग्रतः व्यामोह में डालने के लिये ग्रपने को ग्राप ही लौकिक दिखाने लगे, युधिष्ठिर तथा भीम ग्राप से बड़े है, ग्रजुं न समान है, दूसरे दो छोटे हैं, बड़ों को नमन करना चाहिये. समान से ग्रालिङ्गन तथा बातचीत, छोटों के नमन होने के ग्रनन्तर उनको ग्राशीर्वाद देनी चाहिये, वह क्रम से ही कहा गया है, बड़ों के पैरों में पड़ प्रगाम करना, यों कहकर सम्बन्ध से जो सदाचार है, वह निरुपण किया है। 'यमाभ्यां' पद से नकुल ग्रीर सहदेव का जन्म समान काल में भी हो सकता है, यों धर्म व्यवस्था का निरुपण करने के लिये ग्रान्तर भो कहा है, यह ग्रान्तर 'सृहद' सिद्ध कर जताने के लिये कहा है।।४।।

श्राभास-तदानीमर्जु नेनोढाया नमस्कारमाह परमासन श्रासीनिमिति ।

ग्राभासार्थ — उस समय, ग्रर्जुन से विवाही हुई ने ग्राकर नमस्कार किया, जिसका वर्णन 'परमासन' क्लोक में करते हैं।

श्लोक—परमासन ग्रासीनं कृष्णा कृष्णमनिन्दिता । नवोढा त्रीडिता किश्चिच्छनैरेत्याभ्यवन्दत ।।१।।

श्लोकार्थ—नव विवाहित, निन्दारहित द्रौपदी ने लजा से धीरे-धीरे ग्राकर बड़े ग्रासन पर विराजमान श्रीकृष्ण को नमस्कार किया ॥५॥

सुबोधिनो — ग्रनेन सर्वपूजानन्तरं पश्चाद्दा-स्येनात्मिनवेदनं कुर्वाऐाव समागतेति सूचितम् । ग्रासोनमव्यग्रम् । तस्यां कृपादृष्ट्यथंमुक्तम् । एत-दर्थं तस्याः सनामत्वेन योग्यतामाह कृष्ऐित । 'यो यच्छ्दः स एव स' इति भगवान् कृष्णः पञ्चात्मकः, शब्दार्थशक्तिभक्तकीडाधारभूतः । ग्रातो व्यासो भगवान् कालिन्दी ग्रर्जुनो द्रौपदी चेति । नन्वेषा परिग्रहाधिक्याद्दुष्टा कथमेवं प्रपन्ना, तत्राह ग्रानिन्दितेति । दोषो नास्त्येव । निन्दापि नास्तोति । सम्बन्धामावाच्च तथेत्याह नवोढेति । विधिसम्बन्धाद्वा । ग्रत एव किश्चिद्- बोडिता । स्त्रीस्वभावोऽपि शनैरागमनं धाष्ट्या- भावं सूचयति ॥५॥

द्याख्यार्थ - इससे यह सूचित किया कि सब की यथा योग्य पूजा होने के स्ननन्तर दास्य भाव से मानो स्नात्म निवेदन करने के लिये स्नाई 'स्नासीनम्' पद भावार्थ बताते हुए स्नाचार्य श्री स्नाज्ञा करते हैं कि भगवान उस समय व्यस्र नहीं थे, व्यस्ता न होने का कारण यह था कि दास्य भाव से स्नात्म- निवेदन करने के लिये माई हुई के ऊपर कृपा हिंट करनी थी. वह व्यग्रता में नहीं होती है इसलिये ग्राप ग्रव्यग्र बिराजमान थे, इसलिये विशेषता में उसका नाम भी योग्यता दिखाने के वास्ते कृष्ण के समान ही 'कुष्एा' कहा है शास्त्र में कहा है 'यो यच्छ्रद्धः स एव से इसलिये भगवान् कृष्ण भी इस समय पंचात्मक हैं, शब्द के ग्रर्थ की शक्ति जो भक्त हैं उनकी कीड़ा का ग्राधार हए हैं, ग्रत: व्यास, भगवान कालिन्दी, म्रर्जुन मौर द्रौपदी ये पांच हैं, शङ्का होतो है कि यह विशेष परिग्रह करने के कारगा दुष्ट है वह कैसे शरण हुई ? इस शङ्का निवारण के लिये कहा है कि 'ग्रनिन्दिता' इस प्रकार विवाह होने में कोई दोष नहीं है एवं इससे कियी प्रकार निन्दा भी नहीं हुई है समबन्ध के अभाव से वैसे है,वह 'नवोढ़ा' है अथवा विधि से सम्बन्ध होने के कारण दोष अ।दि नहीं, अतएव कुछ लिजत हो रही थी. स्त्री स्वभाव भी घीरे २ ग्राने में कारण है ग्रीर इससे निलंजनता इसमें नहीं है यह भी सूचित किया है ।।५।।

ग्राभास - सहगतानां पुरस्कारं वक्तं सात्यकेराह तथैवेति ।

म्राभासार्थ - साथ में गये हुम्रों का म्रादर कहने के लिये सात्यिक का पूजन 'तथैव' श्लोक से कहते हैं।

श्लोक - तथैव सात्यिकः पार्थैः पूजितश्चामिवन्दितः। निषसादासनेऽन्ये च पूजिताः पर्यु पासत ॥६॥

श्लोकार्थ-पाण्डवों ने वैसे ही सात्यिक को ग्रादरपूर्वक पूजा तथा ग्रिभवादन किया ग्रौर ग्रासन पर बिठाया तथा दूसरे का भी पूजन किया। वे भी भगवान के चारों तरफ ग्रासनों पर बौठ गए।।६॥

न्धश्च तूल्य इति, साधु समागतिमत्यभिनन्दनम् । भगवन्तं परित उपासत ॥६॥

मुबोधिनी - यथा भगवान् पूजितः, एवं भग- । ज्ञानशक्तिरत्र प्रकटीकर्तव्येति सोऽप्यासन एवोप-बद्धका ग्रिप पूजिताः । यतस्ते पार्थाः । सम्ब- विष्टः । श्रन्ये च पूजिताः । श्रासनेषूपविष्टाः, परं

व्याख्यार्थ - जैसे भगवान् पूजे गये, वैसे भगवद्भक्तों का भी पूजन किया, क्योंकि भक्त, पृथा के पुत्र हैं सम्बन्ध तो समान ही है, उचित हुआ जो आप पधारे इस प्रकार स्वागत वचनों से समादर किया। यहां ज्ञान शक्ति प्रकट करनी चाहिये, इसलिये आसन पर ही बिराजे। दूसरे जो साथ आये थे, वे भी पूजे गयें तथा भगवान् के चारों ग्रोर ग्रासनों पर बैठे ।।६।।

ग्राभास —पृथायाः स्तोत्रं वक्तुं प्रथममन्योन्यमनुवृत्तिमाह पृथामिति ।

१-पांच पाण्डव पति होने से

ग्राभासार्थ — पृथा की स्तुति कहने के लिये, पहले परस्पर एक दूसरे का कुशल निम्न श्लोक में पूछते हैं।

श्लोक-पृथां समागत्य कृताभिवादनस्तयातिहार्बाद्रंहशाभिरम्मितः । श्लापृष्टवास्तां कुशलं सहस्नुषां पितृष्वसारं परिपृष्टबान्धवः ॥७॥

श्लोकार्थ—भगवान् ने पृथा के समोप आकर उसको प्रगाम किया, उस समय अतिशय हार्दिक प्रेम उत्पन्न होने से जब कुन्ती की ग्रांखों से ग्रांसू टपकने लगे, तब उसने ग्रालिङ्गन किया तथा ग्रपने बान्धवों का कुशल पूछा, ग्रनन्तर भगवान् ने भी भूग्रा से सबकी कुशलता के समाचार पूछे ॥७॥

मुबोधिनी—भगवान् पृथां समाग्रत्य पृथा-निकटे गत्वा कृताभिवादनो जातः। तया च श्रतिहार्देन ग्राद्री हिष्टिर्यस्याः। करुणया भक्त्या च श्राद्री भवति हिष्टः। ततोऽपि ग्रतिहार्दा लौकिकसम्बन्धेन स्नेहयुक्ता ग्राद्वी भवति । तत-स्तया परिरम्भितः । कुशलमापृष्टवान् । स्वयं च पृष्ट इति लौकिकी भाषा भगवत्कृता स्थिरा जातेति निरूपितम् ॥७॥

व्याख्यार्थ —भगवान्; पृथा के समीप आकर, उसको प्रणाम करने लगे, जिससे अतिशय प्रेम के कारण उसके नेत्रों में आँसू भर गये। दया तथा प्रेम से दृष्टि आर्द्र हो जाती है और नेत्रों से जल बहने लग जाता है। उससे भी लौकिक सम्बन्ध के कारण अतिशय हार्दिक स्नेह वाली दृष्टि आर्द्र होती है। अर्थात् आँखें आँसूओं से भर जाती है पश्चात् ऐसी पृथा ने प्रेम से भतीजे का आलिङ्गन किया अनन्तर कुशल समाचार पूछे। स्वयं से पूछे गये। यो यह भगवत्कृत लौकिकी भाषा स्थिर हुई, जिसका निरुपण किया गया।।।।।।

श्राभास-तस्याः स्तोत्रार्थं प्रवृत्तिमाह तमाहेति ।

भ्राभासार्थ — 'तमाह' इस क्लोक से स्तुतिके लिये हुई उसकी प्रवृति को कहते हैं।

श्लोक — तमाह प्रेमवैक्लव्यरुद्धकण्ठाश्रुलोचना । स्मरन्ती तान् बहून् क्लेशान् क्लेशापायात्मदर्शनम् ॥६॥

श्लोकार्थ — प्रेम की विक्लवता से जिसके कण्ठ रुद्ध हो गए हैं श्रौर श्राँखें श्राँसूश्रों से भर गई हैं, ऐसी उन बहुत क्लेशों को स्मरण कर उनके नाश का उपाय भगवान् के दर्शन ही समभने लगी।। ।।।

सुबोधिनी-प्रेम्णा वैक्लब्यम् । ग्रन्तः करणः वयम् । ग्रश्रूणि लोचने यस्या इतीन्द्रियवैक्लः स्य ताहशं प्रेम । तेन रुद्धकण्ठता शरीरवैक्लः वयम् । किञ्च । स्वस्थानामपि भक्त्यवं भवति ।

इयं तु बहुक्लेशापन्ना तांश्च स्मरतीत्याह स्मरन्ती तानिति । बहुनेव क्लेशान् स्मरन्ती । क्लेशनिवृ त्वर्थं प्रार्थयिष्यतीत्याशङ्ख्याह क्रेशापायात्मद-

शंनमिति । क्लेशानामपायो नाशो यस्मात् ताहशं स्वरूपस्य दर्शनमेव यस्येति । दर्शनेनैव क्लेशनि-वृत्ती तदर्थं न प्रार्थना ।। द।।

ट्याख्यार्थ - कुन्ती को अन्तः करण के प्रेम के कारण विक्लवता होने लगी, जिससे कण्ठरुद्ध हो गया। इससे शरीर की घबराहट प्रकाशित की, आँखों में आँसू भर जाने से इन्द्रिया की व्याकुलता जतादी। स्वस्थों की भी दशा, प्रेम से इस प्रकार की हो जाती है। यह तो बहुत दू: खों को भोग चुकी है, जिनको यह स्मरण करती थी, तब उनके निवृत्ति के वास्ते प्रार्थना करेंगी ? जिसके उत्तर में कहा कि 'क्लेशापायात्मदर्शनम्' उसने क्लेशों के मिटाने का उपाय ग्रापके स्वरूप का दर्शन ही जाना है, ग्रथीत् दर्शन से ही दु:ख मिट गये, जिससे उनके मिटाने के लिये प्रार्थना नहीं की ॥ ।। ।।

ग्रामास-भगवता वयं कृतार्था इति इदमेव भगवत्स्तोत्रम् । तत्कृतकरिष्यमाग्-भेदेन दिविधं निरूपयति तदैवेति द्वाभ्याम् ।

म्राभासार्थ - भगवान के दर्शन से ही हम कृतार्थ हो गये है, यो यह कहना ही भगवान का स्तोत्र है, जो किया और जो किया जाएगा के भेद से दो प्रकार के हैं, जिसको 'तदैव' दो इलोकों से निरुपए। करते हैं।

श्लोक - तदेव क्रालं नोऽभूत्सनाथास्ते कृता वयम्। ज्ञातीन्नः स्मरता कृष्णा भ्राता मे प्रेषितस्त्वया ॥६॥ न तेऽस्ति स्वः परो भ्रान्तिविश्वस्य सृहदात्मनः । तथापि स्मरतां शश्वत्क्लेशान्हंसि हृदि स्थितः ।।१०।।

श्लोकार्थ — हे कृष्ण ! हमारी कुशल तब ही हो गयी. जब कि श्रापने हमें कृतार्थ कर दिया और हमारा स्मरण करते ही भ्राता को भेज दिया ।।६।।

जगत् बन्धु ग्रौर ग्रात्मरूप जो ग्राप हैं, उनको ग्रपना-पराया भेद नहीं है, तो भी स्मरण करने वालों के हृदय में विराजमान होकर निरन्तर उनके क्लेशों का नाश करते है ॥१०॥

सबोधनी - यदैवास्मान् स्मृतवान्, तदैव नः क्रालमभूत्। चिन्ताभावायाह। सनाथा अपि ख्या वयं कृताः । नाथ एव काले स्मरतीति ।

वयमिति श्लाघायाम् । एतस्याभिज्ञापकमक्रुरप्रेष-एामित्याह जातीन्नः स्मरतेति । 'येनोपशान्तिभ् -ताना'मित्यत्र तथा निरूपितम्। कृष्णेति तदर्थ-

मेवावतार उक्तः। सर्वमंरक्षार्थं भ्राता प्रेषितः। अनेन भात्रवेक्षयापि तवैत्र स्तेहाधिक्यात् । नेदं दैहिकन्यायेन कृतार्थंकरणम्, सन्निहितो बन्ध्रेव प्रविशास इति लौकिकरक्षापि सुचिता । एवं स्व रक्ष गत्वेन प्राप्तं वैषम्यं परिहरति न तेऽस्तीति । स्वः स्वकीयः परः शत्रः। एतदभावे हेतुमाह भ्रान्तिरिति । इयं बुद्धिभ्रान्तिति नास्तीत्यर्थः । तत्र हेतुत्रयमाह विश्वस्य सुहृदात्मन इति । देहिके विचार्यमागो त्वमेव विश्वम्, ग्रन्तः करगो तु सुहत् सर्वस्यापि भगवान्, वस्तुविचारे त्वात्मैव । ग्रतो भावत्रयेऽपि भगवतो वैषम्यबृद्धिनं सम्भवती-त्यर्थः । तर्हि कथं विषमकार्यमित्यत स्राह तथा-पीति । ये केचित्समरिन्त, तेषां हृदये स्थितः वले-शसमानाधिकरणो न भवतीति। ग्रग्निस्तृण्मिव क्लेशान् हंसि । अतो भावनाकार्यमेव क्लेशहन-नम् । तदपि स्वाभाविकमेव ॥१-१०॥

व्याख्यार्थ - जब ही आपने हमको याद किया उस समय ही हमारा कल्यागा हो गया, चिन्ता का ग्रभाव हो गया, जिसके लिये विशेष कहती है, कि ग्रापने हमको सनाथ भी किया है। कैसे? जिसके उत्तर में कहती हैं कि समय पर नाथ ही स्मरण करते हैं, 'वयं' बहुवचन से बताया, कि श्रापकी इस कृत्ति से हमारी प्रशंमा होती है, ग्रर्थात् हम उत्तम बड़े गिने जाते हैं। ग्राप हम को स्मर्ग करते रहते हैं, जिसका प्रमाग ग्रक्रूर का भेजना है। इसलिये इलोक में यों कहा है, कि हमारा स्मरण आते ही अकूर को भेज दिया है । यह येनोपशान्तिभूताना' इलोक में निरुपण किया है। 'कृष्ण' नाम से यह सूचित किया कि उसके लिये ही आपका यह अवतार है। सब की रक्षा के लिये भाई को भेजा है। इससे यह बताया कि भ्राता स्वयं नहीं ग्राये, किन्तु ग्रापने भेजा। जिससे सिद्ध है कि भ्राता की अपेक्षा ही हम पर अधिक स्नेह है। यह दैहिक न्याय से कृतार्थ करना नहीं है? निकट के बन्धु को ही भेजना चाहिये, इस प्रकार से लौकिक रक्षा भी सूचित की है। यों ग्रपने रक्षक-पन से होनेवाली विषमता को भी दूर किया। जैसे कि ग्रापकी 'यह ग्रपना है ग्रौर वह पराया है',ऐसी भ्रान्तिवाली भेद बुद्धि तो है ही नहीं। इस विषय की सिद्धि में तीन कारण देते है कि 'विश्वस्य-सुहृदात्मनः दैहिक विचार करते हैं तो ग्राप ही विश्वरूप हैं। ग्रन्त:करण के लिये विचार करने पर सब के सुहृद ग्राप भगवान ही हैं,। यदि वस्तु का विचार किया जाता है तो ग्राप सबकी ग्रात्मा ही हैं। ग्रत: इस प्रकार के तीन भाव से भगवान को विषमता वाली बुद्धि है ही नहीं यह ही सिद्ध होता है। यदि यों है, तो विषम कार्य कैसे होते हैं ? जिसके उत्तर में कहा जाता है कि, जो आपका निरन्तर स्मर्ग करते हैं, उनके हृदय में ग्राप विराजमान होकर क्लेश के समान ग्रधिकरगा नहीं होते हैं' ग्रग्निस्तुण्मिव क्लेशान् हंसि' जैसे कि ग्रग्नि तिनको को जलाती है वैसे ही ग्राप क्लेशों का नाश करते है, ग्रतः क्लेशों का नाश, भावना का ही कार्य है, वह भी स्वाभाविक हो है ॥१०॥

श्राभास - ततो राजापि स्तोत्रं कृतवानित्याह कि न इति ।

ग्राभासार्थ - 'किं न ग्राचरितं' इस क्लोक से राजा भी स्तुति करता है।

श्लोक — युधिष्ठिर उवाच-किं न ग्राचरितं श्रेयो न वेदाहमधीश्वर। योगेश्वरागां दुर्दर्शो यन्नो हष्टः कुमेधसाम् ।।११॥

श्लोकार्थ-युधिष्ठिर ने कहा-हे ग्रधीश्वर ! मैं नहीं जानता हूँ कि हमने कौन

से श्रेय करने वाले श्रेष्ठ कार्य किए हैं, जिनसे योगेश्वरों को भी जिनके दर्शन दुर्लभ है, वे हम कुमतियों को कुपापूर्वक दर्शन दे रहे हैं ॥११॥

सुबोधनी — तस्यापि स्वाभिनन्दनेनैव स्तुतिः । स हि सर्वं कर्मफलमेव जानाति । ग्रतो भगवद्द्यांनमपि महाफलमिति साधनं कल्पयति । नोऽस्माभिः ग्रस्माकं वा श्रेयः ग्राचरितमस्ति । एतत्परिज्ञाने निरन्तरदर्शनार्थं निरन्तरं तत्कर्त- व्यमिति पृच्छन्निव स्वज्ञानमाह न वेदाहमिति । ग्रधीश्वरत्वात् ग्रन्तःकरणस्वामित्वात् भगवानेव जानाति । दर्शनस्य महाफलत्वमाह योगेश्वराणा-मित दुर्दशं इति । स्वस्यातथात्वमाह कुमेधसा-मिति ॥११॥

व्याख्यार्थ — ग्रापका ग्रिभनन्दन करने से उसकी भी स्तुति हो गई है। वे सर्व कर्म फल को जानते ही हैं, ग्रतः भगवान् का दर्शन भी महान् फल है। यों कह कर साधन की कल्पना करते है। हमारा कुछ सत्कर्म किया हुग्रा मालूम होता है। ग्रथवा हमने कोई (उत्तम) श्रेयस कर कर्म किये हैं। यदि ग्रापको इसकी जानकारी है तो भगवान् के निरन्तर दर्शन होते रहे, उसके लिये सदैव वंसे ही कर्म करते रहिये, जिसके उत्तर में कहते हैं कि 'न वेदाह' हमे तो ज्ञात नहीं है कि हमने कौन से उत्तम कार्य किये हैं। ग्राप नहीं जानते हैं तो कौन जानता है? इसके उत्तर में कहते हैं कि ग्राप ग्रधीश्वर होने से ग्रथित् ग्रन्तः करण के स्वामी होने से ग्राप भगवान् होने से ग्राप ही जानते हैं। दर्शन का महाफल बताते हैं कि यह दर्शन योगीश्वरों को भी [कठिनाई से होता है, हम तो वैसे नहीं है, यह बताते हुए कहते हैं कि हम दुर्बु द्धि हैं, तो भी ग्रपनी दयालुता बताने के लिये ग्रापने दर्शन दिये है। ११॥

श्राभास- एवं सर्वे: स्तुत: तेषां हितार्थं कियत्कालं तत्र व स्थित इत्याह इतीति।

श्राभासार्थ — इस प्रकार सब की स्तुति सुनते हुए भगवान् उनके हित करने के लिये कुछ समय वहीं ठहरे, यह 'इति वै' क्लोक में कहते हैं।

श्लोक — इति वो वाषिकान्मासान्राज्ञा सोऽभ्यथितः सुखम् । जनयन्नयनानन्दिमन्द्रप्रस्थोकसां विभुः ॥१२॥

श्लोकार्थ — राजा युधिष्ठिर की प्रार्थना स्वीकार कर वे (श्रीकृष्ण) वर्षा के चार मास तक वहाँ विराजे । वहाँ रहकर इन्द्रप्रस्थ के निवासियों के नेत्रों को ग्रानन्द दान देने लगे ॥१२॥

सुबोधिनी—सर्वत्र विद्यमानोऽपि निश्चयेन तत्र स्थितः सर्वजनीनः। वार्षिका मासाश्चत्वारः। ग्रनेन निद्रायामागतायां भक्तहृदये शयानः स्थित इति सूचितम्। लोकेऽपि वर्षायां गमनागमनौ न सुकरौ। तत्रापि युधिष्ठिरेगाभ्यथितः। तदर्धं इन्द्रप्रस्थौकसां च नयनानन्दं जनयन्। एकया क्रियया फलत्रयं साधयतीति विभुत्वं हेतुत्वेन प्रदिशतम्। यतोऽयं लोको भ्रान्तः ॥१२॥

ध्याख्यार्थ—सब स्थानों में विराजमान होते हुए भी निश्चय से यहीं विराजमान हो रहे हैं, यह वहां के सब निवासियों को प्रतीति हुई। वर्षा ऋतु के चार मास ही वहाँ रहे, इससे यों दिखाने लगे कि नींद ग्राने से भक्तां के हृदय शैया पर पौढ़ रहे है। लोक में भी वर्षा के दिनों में बाहर ग्राना जाना कठिन होता है। इसमें भी फिर युधिष्ठिर ने रहने के लिये प्रार्थना की है। इस वास्ते इन्द्र-प्रस्थ निवासियों के नेत्रों के लिये ग्रानन्द उत्पन्न करते हुए निवास करते थे। एक ही क्रिया से तीन फल सिद्ध करते है। यों करने में कारण बताते हैं, कि ग्राप 'विभु:' सर्व व्यापी हैं, यह लोक तो भ्रान्त है।।१२॥

श्रामास - एवं भिवतमुक्तवा कर्माह एकदेति ।

ग्राभासःथं - इस प्रकार भक्ति का वर्णन कर 'कर्म' का वर्णन 'एकदा' श्लोक में करते हैं।

श्लोक — एकदा रथमारुह्य विजयो वानरध्वजम् । गाण्डीवं धनुरादाय तूर्णौ चाक्षयसायकौ ॥१३॥ साकं कृष्णोन संनद्धो विहर्तुं विदिनं महत् । बहुव्यालमृगाकोणं प्राविशत्परवीरहा ॥१४॥

श्लोकार्थ — एक समय चतुर वीर शत्रुग्नों के नाशक ग्रर्जुन श्रीकृष्ण के साथ वानर की व्वजावाले ग्रपने रथ में चढ़, गाण्डीव धनुष हाथ में उठाकर, ग्रक्षय तीरों से भरे हुए तरकस बांधकर, तैयार होकर, ग्रनेक हिसक जानवर ग्रीर मृगों से व्याप्त वन में शिकार खेलने गए ॥१३-१४॥

सुबोधिनी— मासचतुष्टयमध्य एव ग्रष्टकाद्यश्रं ग्राखेटकार्थ गमनम् । वानरध्वजो रथोर्जु नस्य । एतत्प्राप्तिमप्यग्रे वक्ष्यति । इदानीमसाधन
इति शक्तया सहितस्तथा भवतीति विवाहानन्तरं
परिग्रहानन्तरं वा तद्वक्ष्यति । वानरो हनूमान्
ध्वजे यस्येति । तेषु भगवत्कृपा महती निरूपिता।
गाण्डीवमप्यग्नेः सकाशादेव प्राप्तम् । तूर्णीरो च
ग्रक्षयसायको । तत एव प्राप्तं त्रिविधमेतत् ।
कुष्णोन सह भावः सर्वेषामयातयामत्वाय । फलसाधनयुक्तता वा । सन्नद्धो बद्धकवचः । पुनरिष
युद्धं संभविष्यतीति पूर्वयुद्धं जातमप्यग्रे निष्ट-

प्यते । श्रन्यथा विवाह प्य प्राधान्यं न स्यात् । भगवदं च्छिकोऽयं पदार्थकम इति न वैपरीत्यम् । प्रथमं खाण्डवदाहः, पश्चात्स्त्रीप्राप्तिरिति । विचार् रितं तु तथा, कृतं त्वत्रोच्यते विह्तुं मिति । तदे-वाह बहु व्यालमृगाकीर्गामिति । व्याला दुष्टाः, मृगा ग्रदुष्टाः, सावरणा निरावरणाश्चे ति कर्म-बन्धो निवारितः । महद्विपनिमिति । मृगयारूपा क्रीडा तत्रानन्ता भवतोति वा । उभयान्हन्ती-त्युत्कर्षः । तेषां मारणे सामर्थ्यमाह परवोरहेति । शत्रूणां विवेकपूर्वकं युद्धं कुर्वतामिष यो वीरहा ।

व्याख्यार्थ - इस चातुर्मात के मध्य में शिकार के लिये वा अष्टकादि तिथियों में पितृ देवताओं

को तृप्ति कराने के लिये जाना होता हैं ग्रन्यथा नहीं। जिस रथ में हनूमान् की ध्वजा है, वह रथ मर्जुन का है, इसकी प्राप्ति का वर्णन भी मागे कहेंगे । मब साधन रहित है, इसलिये जब शक्ति सहित होगा, तब श्रसाधन बनेगा, इसलिये विवाह के बाद वा भार्या के साथ होने के पश्चात् वह कहेंगे। रथ की ध्वजा में वानर का चिन्ह भगवान की महती कृपा का सूचक है। गाण्डीव धनुष भी अग्नि से अर्जुन को प्राप्त हुआ है, जिसके तीर, क्षय होने वाले नहीं. वैसे हो तूगीर है। ये तीन ही उससे पाये है। कृष्ण के साथ सहभाव का भावार्थ है, सर्व का इस प्रकार प्रहर भी इनके साथ सम्पर्क ग्रन्य किसी का नहीं होता है ग्रथवा फल के साधन की योग्यता प्रकट होती है। कवच बान्ध-कर तैयार हुआ है, इस प्रकार तैयार होकर बताया है कि आगे लड़ाई हुई है, किर भी युद्ध होगा, यों नहीं हो तो विवाह की मुख्यता प्रकट सिद्ध न होगी। यह पदार्थकम भगवान की इच्छानुसारी है, इसिलये इसमें विपरीतता नहीं है, प्रथम खाण्डव का दाह, पश्चात् स्त्री की प्राप्ति विचार तो यों किया था, किन्तु जो किया वा हुम्रा वह यहाँ कहा जाता है। म्रर्थात् विचार से विपरीत किया, विहार के लिये गये, कहाँ ? जहाँ बहुत दुष्टपशु अदुष्टपशु अप्रावरमा वाले, आवरमा रहित, इससे कर्म का बन्धन मिटाया, जहाँ वन में गये वह बड़ा था, अर्थात् वहां अनन्त प्रकार मृगया रूप क्रीड़ाएँ हो सकती हैं, दोनों, का नाश होता है यह जिसका उत्कर्ष है, उनके मारने में सामर्थ्य कहते हैं कि 'परवीरहा' विवेक से युद्ध करने वाले शत्रुश्रों का भी जो नाश कर सकता है।। (३-१४।।

श्राभास-ग्रतस्तत्र गतः पश्चिवधान् द्विविधानिष मारितवानित्याह तत्रावि-ध्यदिति ।

म्राभासार्थ - ग्रतः वहां जाकर पंचिवध ग्रौर द्विविधों को भी मारा, जिसका वर्णन 'तत्रा-विध्यत्' क्लोक में करते हैं।

श्लोक—तत्राविध्यच्छरैव्याद्रान शूकरान् महिषान् रहन्। शरभान गवयान खडगान हरिस्मान् शशक्तुकान्।।१४।।

भोकार्थ - वहाँ बागों से व्याघ्र, शूकर, भैंसे, रुक्त, शरभ, रोज, गैंडे, हरिगा, खरगोश ग्रीर स्याही इनको बींधने लगे ।।१३।।

मुबोधिनी-शरैर्न तु कपटै:। व्याघ्रा महिषा रुरवश्च त्रयो दुष्टत्वेन मारगायाः। तेषां चर्मन-खाद्युपयोगः। शल्यका श्रपि कठिना इति तैः सहोक्ताः । परं भक्ष्याः । शरभादयश्च षट् । तत्र

शरभगवयावभक्ष्यौ । शूकरश्चेत्पूर्वमुक्तः, तदापि भक्ष्यः। पञ्च भक्ष्याः, पञ्चाभक्ष्याश्चेति दश निरूपिताः ॥१५॥

१- तरकश-जिसमें तीर रखे जाते है, २-शेर म्रादि, ३-मृग

ट्याख्यार्थ — शरों से मारने लगे न कि कपट से व्याघ्न, मैंसे श्रीर रुठ थे तीनों दुष्ट हैं इस-लिये मारने योग्य हैं। उनके चर्म श्रीर नख श्रादि काम में श्राते हैं। श्याही पशु भी कठिन हैं, इस कारण साथ में ही कहे गये है, किन्तु खाने योग्य हैं। शरभ से ले के जो ६ नाम हैं, उनमें से शरभ श्रीर गवय (रोज) खाने योग्य नहीं हैं शूकर का श्रागे कहा ही है, तो भी भक्ष्य हैं, पांच पशु खाने योग्य हैं श्रीर पांच खाने योग्य नहीं हैं, इस प्रकार का दश का निरुपण किया है।।१४।।

श्राभास - तत्रोत्तमानां कर्मोपयोगमाह तान्निन्युरिति ।

म्राभासार्थ - 'तान्निन्युः' इलोक से वहां उत्तमों के कर्म का उपयोग कहते हैं -

श्लोक—तान्तिन्युः किङ्करा राज्ञे मेध्यान् पर्वण्युपागते । तृट्परीतः परिश्रान्तो बीमत्सुर्यमुनामगात् ॥१६॥

श्लोकार्थ — उन पिवत्र कर्म के योग्य पशुग्रों को पर्वणी निकट थी, इसलिए राजा के नौकरों ने वे लाकर राजा को ग्रर्पण किए, ग्रर्जुन प्यासा होने ग्रौर थकावट के कारण यमुना पर गया ॥१६॥

मुबोधिनी – किङ्करा इति महिषगर्दभादि- णयष्टकादावुपस्थिते ॥१६॥ भिस्तन्त्रयनप्रतिषेधः । यतो मेध्याः । तत्रापि पर्व-

व्याख्यार्थ — इलोक में शिकार किये हुए पशुग्रों को ले जाने वाले 'नौकर' कहे हैं। नौकर क्यों ले गये ? इस शङ्का को मिटाने के लिये ग्राचार्य श्री ग्राज्ञा करते हैं कि जिन पशुग्रों को ले जाना था, वे पशु मेध्य असे, ग्राटकादि पर्वणी निकट थी, इसलिये गर्दभ ग्रीर भैंसों पर नहीं ले गये, क्योंकि यज्ञ के लिये ले जाने वाने वाला पवित्र पदार्थ उन पर ले जाने का शास्त्रों में निषेध है, ग्रतः नौकर ले गये।। १६।।

श्रामास-तत्र सङ्गे मृगा इव कन्याप्युपलब्धेत्याह तत्रोपस्पृध्येति ।

म्राभासार्थ - 'तत्रोपस्पृश्य' श्लोक में कहते हैं कि वहाँ पशुम्रों की तरह 'कन्या' भी प्राप्त को।

श्लोक—तत्रोपस्पृश्य विशवं पीत्वा वारि महारथो । कृष्णो दहशतुः कन्यां चरन्तीं चारुदर्शनाम् ॥१७॥

१ - एक प्रकार के हरिएा, २ - म्राठ पाँव वाला हरिए।

३-पवित्र-यज्ञ में काम ग्राने वाले थे।

श्लोकार्थ-वहाँ म्राकर दोनों महारथी कृष्ण भ्रौर म्रजुंन ने स्नान किया ग्रौर जल पीकर बौठे तो उनकी दृष्टि में एक सुन्दर कन्या इधर-उधर घूमती हुई देखने में ग्राई ॥१७॥

सुबोधिनी — उपस्पशंनं स्नानम् । ततः पानम्। विशदत्वात् न जलानयनसङ्ग्रहः। महारथाविति त्तेज एव विभक्तमिति न दर्शने दूषराम्, कन्या-

त्वाच । तत्रापि चरन्तो यमुनातीरे परिभ्रमन्ती भगवन्तं द्रष्टुमागता । चारु दर्शनं यस्या इति श्रीदर्शने न शङ्का । उभाविप कृष्णाविति भगव- सापि पश्यतीति निरूपितम् । तेन प्रश्नादिकं न विरुद्धमिति भावः ॥१७॥

व्याख्यार्थ - 'उपस्पृश्य' का अर्थ है स्नान कर अनन्तर जल पीया। विशद् होने से जल लाकर सङ्ग्रह की ग्रावश्यकता नहीं थी। दोनों महारथी थे, इसलिये स्त्री के देखने में किसी प्रकार शङ्का नहीं दोनों कृष्णा थे, क्योंकि भगवान् का ही तेज, दो रूपों में विभक्त होकर दर्शन दे रहा था। इसलिये स्त्री के देखने में कोई दोष नहीं है, और वह स्त्री ग्रब तक कन्या ही थी, इसके ग्रलावा वह भगवान् के दर्शन करने के लिये यमुनाजी के तट पर फिर रही थी एवं सुन्दर रूप वाली भी थी, एवं वह स्वयं भी देख रही थी, इससे यह भी निरुपए। किया हैं. इससे उससे प्रश्नादिक करना विरूद नहीं है यह भाव है ।।१७॥

श्लोक- -तामासाद्य वरारोहां सुद्विजां रुचिराननाम्। पत्रच्छ प्रेषितः सख्या फाल्गुनः प्रमदोत्तमाम् ॥१८॥

श्लोकार्थ--सुन्दर दाँतोंवाली, मनोहर मुखवाली, ख्रियों में उत्तम, उस कमनीय कमरवाली के पास भगवान का भेजा हुम्रा म्रर्जुन म्राकर पूछने लगा ।।१८।।

सुबोधिनी - भोग्यरूपा सेति लौकिकन्याये-नैव ग्राह्येति स्वयं गते ग्रर्जुनस्य वैमनस्यं स्या-दिति शक्तिः समा स्थापितेति भगवतैव म्रज्नाः प्रेषितः पप्रच्छ । वरारोहात्वात् कालो विलम्बं न सहते। सुद्विजामिति लक्षगानि निरूपितानि। रिवराननामिति रसवत्त्वम् । सङ्या प्रेषणाञ्च कपटकरराम् । फाल्ग्नो जितेन्द्रियश्च । पञ्चा-

प्सर उद्धारे फाल्गुने अनन्तशयने पञ्चाप्सरसां तत्स्पर्शेन मुक्तिप्रतिपादनात्, तथात्रापि तत्सम्भा-षर्गात् सा भगवन्तं प्राप्स्यतीति तद्वचनं न दृष-गाम् । न वदिष्यतीत्याशङ्कचाह प्रमदोत्तमामिति। प्रकृष्टेन मदो यासाम्, ता एव वदन्ति । तासाम-पीयमूत्तमा ॥१८॥

व्याख्यार्थ - देखी हुई, वह भोग के यग्य रूप वाली है, इस कारण से उसको लौकिक शीत से ही ग्रहण करना चाहिये। यदि भगवान् स्वयं उससे पूछने के लिये पधारते तो कदाचित् म्रर्जुन के मन में विषमता उत्पन्न हो जावे इसलिये ग्रापने ग्रर्जुन को ही भेजना,नीति योग्य समक्षकर भेजा। वह कमनीय कमर वालो है, इसलिये काल उनसे मिलने में विलम्ब सहन नहीं कर सकता है। श्रव उसके बक्षण बताते हैं कि सुन्दर दाँतों वाली है, मनोहर मुखारविन्द वाली है, जिससे उसके मुख में वा

उसमें रस है। मित्र ने भेजा है इसिलभे अर्जुन कपट भी नहीं कर सकता है तथा अर्जुन जितेन्द्रिय भी है, कैसे ? इसके उत्तर में कहते हैं कि अर्जुन ने स्पर्श मात्र से पांच अप्सराओं का उद्धार कर दिया। वेसे यहां भी उसके साथ केवल सम्भाषणा करने से वह भगवान को प्राप्त करेगी, इसिलये उसका प्रश्नोत्तर दूषणा रूप नहीं है। अर्जुन तो पूछने गया, किन्तु ऐसी वह इससे बोलेगी नहीं, ऐसी शङ्का मिटाने के लिये कहते हैं कि जब जो विशेष मदवाली हैं। वे भी ऐसी विषय में प्रेम से बोलती है, तब तो यह उनमें उत्तम होने से अवश्य बोलेगी।। १८।।

## श्लोक-का त्वं कस्यासि सुश्लोणि कुतो वा कि चिकीर्षसि । मन्ये त्वां पतिमिच्छन्तीं सर्वं कथय शोमने ।।१६॥

श्लोकार्थ — हे सुश्रोिए। तूँ कौन है ? किसकी है ? कहाँ से ग्राई है ? क्या करना चाहतो है ? हे शोभने ! मेरे ध्यान में तो यों ग्राया है कि तूँ पित की इच्छा कर रही है, ग्रतः सब वृत्तान्त मुभे कह दे ॥१६॥

सुबोधिनी—का त्विमिति प्रश्नचतुष्टयम्। स्व-रूपतः का देवनारी, ग्रन्या वा काचिदिति। कस्यासीति सम्बन्धी पित्रादिः पृष्टः। सुश्रोगोति सम्बोधनम्। ग्रत्र स्थितिरयुक्तेति सूचितम्। कृतो वात्र समागतेति। दैवगत्या समागमने दोषाभावार्थं कि चिकीषंसीति स्थिरतया पृच्छ-चते। यतो नेयमुद्धिग्ना, नाष्यन्यत्र गन्तुमि- च्छती। ग्रतस्तपस्यादिकं चिकीषितं पृष्टम्। तत्स्वस्य हिंतकारि न भवतीति स्वहितं सम्भाव-नया पृच्छति सन्य इति। पञ्चापि प्रश्रा वक्तव्याः। ग्रन्थथा परिग्रहो न युक्त इति। सर्वं कथय शोभने इति तस्या भयाभावः, स्वस्य प्रीतिरिप सूचिता।।१६।।

व्याख्यार्थ — अर्जुन ने उससे 'तूं कौन है? ग्रांदि ४ प्रश्न पूछे, स्वरूप से तूं देवस्त्री है वा किसी दूसरी जाति की है?' किसकी है, इससे यह पूछा कि तेरे पिता ग्रांदि सम्बन्धों कौन है? हे कमनीय कमर वाली। यह सम्बोधन देकर उसको सूचित किया कि तुभे ऐसे स्थान में इस प्रकार एकाकी नहीं फिरना चाहिये। यहाँ ग्रांने का क्या कारण है? यदि ग्रा भी गई है, उस दैव दोष 'निवारण के लिये क्या करना चाहती है? यह प्रश्न इसलिये किया है कि वह उद्विग्न नहीं है ग्रीर कहीं दूसरे स्थान पर जाना नहीं चाहती है, इससे तपस्या ग्रांदि करने की इच्छा है? यों पूछा। यदि यह तपस्या करनी चाहती है तो उससे अपना हित न होगा, क्योंकि हमको यह मिलेगी नहीं, जो हम चाहते हैं, इसलिये सम्भावना से पूछता है कि मैं समभता हूं कि तूँ पित की इच्छा कर रही है। इस तरह पांच प्रश्न करने चाहिये, यदि यों पांच प्रश्न न किये जायेगे तो परिग्रह उचित न

१—टिप्प्णी में 'दोषाभावार्थ' के स्थान पर' समागमनार्थ' पाठ माना है इस पाठ के अनुसार अर्थ यों हो सकता है कि, दैवगित से जिस पित के प्राप्ति के लिए आगई है तो उसकी प्राप्ति के लिए क्या तप आदि करना चाहती है ?

होगा। ग्रतः हें शोभने ! सब कह दो, शोभने ! सम्बोधन से उसको निर्भय होने को सूचित किया तथा ग्रपनी प्रीति की सूचना भी दी है।।१६।।

श्रामास - ग्रतः कालिन्दी तन्निषेधार्थं भगवन्तमेव वरिष्यामीति पृष्टानर्थानाह श्रहं देवस्येति।

श्राभासार्थ - ग्रजुं न ने जो प्रश्न किये उनके उत्तर में कालिन्दी 'ग्रहं देवस्य' इलोक में कहती है कि मैं भगवान को ही वरूँगी।

श्लोक--कालिन्य्वाच-ग्रहं देवस्य सवितुर्दु हिता पतिमिच्छतो । विष्णुं वरेण्यं वरदं तपः परममास्थिता ।।२०॥

श्लोकार्थ-कालिन्दी कहने लगी कि मैं सूर्य नारायण देव की कन्या पति चाहती हूँ। वह भी वरद, वरेण्य विष्णु ही, न कि अन्य कोई। अतः परम अर्थात् शीघ्र फल देने वाले तप में स्थित हैं ।।२०।।

सुबोधिनो - देवतात्वाजाति रुक्ता । सवितृ-त्वात् तत्र नासम्भावना । द्हित्त्वाहेयैव । ग्रतो न कस्याप्यपराधः सम्भाषरो । त्वत्कल्पितमपि सत्यमेवेत्याह पतिमिच्छतीति। तद्वारणार्थमाह विष्णुमिति । तत्र हेतुः वरेण्यमिति । सर्वेरेव वर-गायो भगवान । तत्रापि हेतुः वरदमिति । वरं

ददातीति वरगीयो वरः । तेन ग्रात्मदस्त्वर्थाद्-क्तम् । 'किमर्थमागते'त्यस्य 'कि चिकीर्षसी'त्यस्य च उत्तरमाह तपः परममास्थितेति । परमं शीघ्र-फलपर्यवसायि । ग्रास्थितेति फलप्राप्तेः पूर्वं न निवृत्तिः सूचिता ॥२०॥

व्याख्यार्थ - देव पद देने से अपनी देव जाति बताई है। मेरे देवत्व में किसी प्रकार ग्रसम्भावना नहीं, कारएा कि मेरे पिता जी सूर्य नारायएा देव हैं, मैं उनकी कन्या हूँ, ग्रत: ग्रब देने योग्य हूँ ग्रर्थात् ग्रविवाहित हूं। इसलिये कोई भी मूभ से भाषण करे, वा मैं भी किसी से करूँ तो दोष नहीं है। तुमने जो कल्पना की है, वह सत्य है। मैं वास्तव में पति की कामना वाली हूं, किन्तु वह ग्रन्य कोई नहीं, विष्णु ही चाहती हूँ। कारण कि वह वरण योग्य है, सब उनका ही वरण करते हैं, क्योंकि भगवान् ग्रर्थात् षड्गुरा सम्पन्न हैं। उनमें भी काररा है कि वर को देते हैं ग्रर्थात् मनकी इच्छा पूर्ण करते हैं। जो इच्छा पूरण करे वही 'वर' हो सकता है। यों कहने से बताया कि वे ग्रपने को भी दे देते हैं: क्यों ग्राई हो ? क्या करना चाहती हो, जिसका उत्तर देती है मैं उस तपस्या में पूर्णतया स्थित हैं जिससे शीघ्र ही फल की प्राप्ति हो जावे। पूर्णतया स्थित कहने का भावार्थ यह है कि फल प्राप्त किए बिना मैं लौटना नहीं चाहती है ॥२०॥

श्रामास--सर्वस्यापि विष्णुत्वात् तादृशसुखदानसमर्थः । लोकन्यायेन तद्विभूतिः वरणीयोऽपि भवतीति, ग्रन्येषां ततो हीनानां वरदानसमर्थोऽपि कश्चिद्धविष्यति, कश्चि- दात्मानं वा तथा मन्यत इत्याशङ्कृच निषेधति नान्यं पति वृग् इति ।

श्राभासार्थ विष्णु होने के कारण सब को वैसा सूख देने में समर्थ है : यद्यपि लोक न्याय से उसकी विभूति भी वरण योग्य होती हे. कोई ऐसा भी होगा जो ग्रन्य हीनों को दान देने में समर्थ होवे । कोई ऐसा भी है, जो ग्रपने को वैसा मानते हैं । ऐसी शङ्का उठाकर उसका उत्तर देती हुई 'नान्यं पति' इलोक में भगवान से इतर को मैं वरू गी ही नहीं, ऐसे मना करती है।

श्लोक-नान्यं पति वृत्तो वीर तमृते श्लीनकेतनम् । तुष्यतां मे स भगवान् मुक्त्दोऽनाथसंश्रयः ॥२१॥

श्लोकार्थ — हे वीर ! जिसको लक्ष्मी ने वरा है, जिसके पास सदैव लक्ष्मी रहती है, उस पति के सिवाय अन्य को न वरूँगी । वह अनाथों का आश्रय, मुकुन्द भगवान् मुक्त पर प्रसन्न हो ॥२१॥

सुबोधिनी-भक्तिदातारं भगवहातारं वा तत्त्वेन वृशो, न तु पतित्वेन । वीरेति धर्मसम्बो-धनाद्बलात्पक्षो निवारितः। प्रवीरेति वा स निराकृतः । स चेत् स्वसायुज्यं प्रापयित्वा तथा-भूताय प्रयच्छति, तदा परं न जान इत्यभिप्राये-गाह तमृत इति । तस्य परिज्ञाने नियमे च हेत्-माह श्रीनिकेतनिमिति । लक्ष्म्या स एव वृत इति लक्ष्मीसहितो वा। श्रीवत्साङ्को भगवानिति तस्य परिज्ञानम्। ननु भगवान् 'नाहं वेदै'रिति वाक्यात् तपसा न सिद्धो भविष्यतीति चेत्, तत्राह तुष्य-तामिति। स हि वरदो भवति। तत्रेदमेव प्रथमं याचे तुष्यतामिति । ततस्तुष्टे ग्रन्यद्याच इत्यभि-प्राय: । मे मह्यम् प्रति । यतः सः लक्ष्म्या ग्रिप प्रसन्न । ननु वाक्यं बाधकमिति चेत्, तत्राह भग-वानिति। ईश्वरत्वान्न नियम्यः कस्यचित्। नन्वीश्वरस्यैवैतद्वाक्यमिति चेत्, तत्राह मुक्नद इति । यदि निषिद्धानो साधनानां प्रयोजकता न स्यात् भगवत्प्रसादे, तदा कस्यापि मोक्षो न सिध्येत् । ग्रतः स्वतन्त्रभक्तिविषयं ताहशरूपद-र्शनविषयं वा तद्वाक्यमिति मन्तव्यम् । किञ्च। मास्त्वस्मत्साधनम्, स स्वधर्मविचारेगापि सन्तुष्टो भवत्वित्याह ग्रनाथसंश्रय इति । येषां न कोऽपि नाथ:, तेषां सम्यगाश्रयो भवति, दीनद-यालुत्वात् । अन्यो मा तुष्यतामिति निषेधार्थं वा। नात्र संशय इति वा भवति ॥२१॥

व्याख्यार्थ - भक्ति देने वाले तथा षड्ग्रणैश्वर्य देने को तत्व से वरण करती हूँ न कि पति पन से। हे वीर ! इस सम्बोधन से बताया है कि यह जो पक्ष मैं कह रही है वह बलात मैंने स्बीकार नहीं किया है, परन्तू अपनी इच्छा एवं प्रेम से किया है। अथवा यदि सन्धिवच्छेद कर हे अवीर' पद लिया जाय तो इसका ग्राशय होगा कि ग्राप वीर नहीं हैं, इसिलये उनकी विभूति होने पर भी, श्रापको न वरूँगी, यदि वह सायुज्य देकर वैसे को दे देवें तब उस गूप्त श्राशय को मैं नहीं जानती हूँ, किन्तु मेरा मन्तव्य (हार्दिक इच्छा) तो यह है, कि उनके सिवाय दूसरे को नहीं वरूँगी, क्योंकि उनका मुभे ज्ञान है तथा नियम की भी सुधि है। उसमें कारण कहती है-'श्री निकेतन' लक्ष्मी ने रनको ही वरा है, यों, या लक्ष्मी सहित हैं, कौस्तूभ मिएा के चिन्ह वाले भगवान हैं, इस प्रकार ज्ञान

है। भगवान् तो 'नाहं वेदै: 'वाक्य से कहते हैं कि में तपस्या से नहीं प्राप्त हो ता हूँ इससे वह तपस्या से नहीं मिलेंगे। इस पूर्वपक्ष का उत्तर देती है कि प्राप्त तो वह प्रपत्नो तुष्टि से हो होते हैं, तपस्या से वह प्रसन्न हो, (प्रसन्न होने पर ही) 'वरद' बनते है, इसलिये प्रथम प्रसन्नता की याचना करती हूँ। ग्रनन्तर मेरे लिये ग्रन्य की याचना करूँगी, वह लक्ष्मी पर भो प्रथम प्रसन्न हुए। तूं कहती है वह ठीक है, किन्तु 'नांह वेदै: 'वाक्य बाधक है। यदि यों कहो तो इस पर मेरा उत्तर है कि यदि इस वाक्य से भगवान् की प्राप्ति में जिन साधनों को निषिद्ध कहा है, तो उनकी, (भगवान् की) प्रसन्नता में प्रयोजकता न होगी, जिससे मुक्ति की प्राप्ति किसी को न होगी? यदि कोई भी मुक्त न हुग्रा तो 'मुकुन्द' नाम की सार्थकता जाती रहेगी, ग्रतः उस वाक्य का भावार्थ यह है कि इन साधनों से स्वतन्त्र भक्ति तथा वैसे रसरूप स्वरूप का दर्शन, नहीं हो सकता है। विशेष में कहती है कि मेरा साधन फलीभूत न हो, किन्तु ग्राप ग्रयना धर्म विचार कर तो प्रसन्न होवे, ग्राप 'ग्रनाथाश्रय' हैं ग्रयीत् जिनका कोई नाथ नहीं है उनको पूर्ण ग्राश्रय देने वाले ग्राप ही है, क्योंकि दीन दयालु हैं, ग्रथवा, इसरा कोई मत प्रसन्न हो, यह निषेध वास्ते है, वा इसमें कोई संशय नहीं है ॥२१॥

श्रामास - नामस्थानादीन्याह कालिन्दीतीति ।

ग्राभासार्थ - 'कालिन्दीति' श्लोक में नाम स्थान ग्रादि बताती है।

श्लोक — कालिन्दोति समाख्याता वसामि यमुनाजले । निर्मिते भवने पित्रा यावदच्युतदर्शनम् ॥२२॥

श्लोकार्थ — मैं कालिन्दी नाम से प्रसिद्ध हूँ। यमुनाजल में पिता के बनवाए गृह में तब तक रहूँगी, जब तक अच्युत के दर्शन न होंगे अर्थात् वह नहीं मिलेंगे।।२२॥

मुबोधिनी - कलिन्दपर्वते तद्र पेगा समाग-तात् सूर्याज्ञातेति पार्वत्या इव ममापि नियम इति सूचितम्। वसामि यमुनाजल इति दुर्गस्थि-तिरुक्ताः। श्रनेन यमुनायास्तस्याश्च भेदः प्रद-श्रितः। पर्वतभावापन्नादियमाधिदैविकी कालि-चीत्येव नाम्ना विश्वता उत्पन्ना। सा तु यममुत्पाद्य पश्चात्। तद्दोषपिरहारार्थं यमुनामुत्पादितवान्। उभयोरैक्यात् श्राधिदैविकाधिभौतिकवत् स्थित-त्वात् लोके श्रभेदेन प्रयोगः। नापि तपतीवत् शापान्नदीत्वम्, पूर्वमेव नदीरूपस्य विद्यमानत्वात्।

नाष्याध्यात्मिकं देवतारूपम्, तथा सित यमुना-परित्यागासम्भवात्। श्रनुग्रहिनग्रहयोरेव तदिभ-व्यक्ते श्च। सर्वथा च भेदकं सूर्यतनयात्वात् लोके प्रसिद्धचभावाच्च नास्तीत्याधिदं विकत्वं कल्प्यते। ग्रत्नैव स्थितौ नियामकमाह निर्मिते भवने पित्रेति। सूर्येण यमुनाजले भवनं निर्माय भगवदर्थं स्था-पिता। ग्रतो यावदच्युतदर्शनं तत्र स्थास्यामि, ततो भगवद्गृहं गिमध्यामि, न तु भगवानत्र स्थाप्यः। ग्रत्रौ व स्थितायाः परिग्रहो वा न नियम्

ब्याख्यार्थ – मेरा जन्म कालिन्द पर्वत पर, कलिन्द पर्वत रूप धारण कर ग्राये हुए सूर्य नारायण से हुग्रा है, ग्रत: मैं सूर्य की पुत्री हूँ। जैसे पर्वत से उत्पन्न पार्वती का प्रण शङ्कर को ही बरण करने का था, वैसे ही मेरा भी विष्णु को प्राप्त करने का है, यह सूचित किया। मैं यमुनाजल में यों रहती है, जैसे दुर्ग में रहा जाता है, इस प्रकार कहकर अपना और यमुना का भेद दिखा दिया है। यह कालिन्दो ग्राधिदैविकी है, न कि ग्राधिभौतिकी; न्योंकि सूर्यनारायण ग्राधिदैविक रूप किलन्द पर्वत थे, इसलिए 'कालिन्दी' नाम से उत्पन्न हुई हूँ एवं प्रसिद्ध हुई हूँ । सूर्यनारायण ने पहले यम को उत्पन्न किया। उसके उत्पन्न करने से जो दोष लगा, उसको मिटाने के लिए पश्चात् यमुना को उत्पन्न किया। दोनों यमुना भौर कालिन्दी का परस्पर ऐक्य ग्राधिदैविक ग्राधिभौतिक के समान होने से लोक में दोनों की एक रूप से प्रसिद्धि है। इसका 'तपती' की भाँति शाप से नदीपन नहीं हमा है। प्रथम नदीरूप विद्यमान था, न कि म्राध्यात्मिक देवरूप था। यदि वह रूप हो तो यमुना का परित्याग कर न सके। अनुग्रह और निग्रह में ही उसके अभिन्यक्ति का हेतु है। दोनों सूर्य की पुत्रियाँ हैं। लोक में वैसी प्रसिद्धि न होने से सर्वथा भेद नहीं है। जिससे ग्राधिदैविक स्वरूप से प्रकट सूर्यदेव ने कलिन्द होकर इसको जन्म दिया, यह कल्पना की जाती है। यहाँ जल में ही रहने में नियामक कारण बताती है। मेरे जनक सूर्यदेव ने यमुनाजल में भवन तैयार कराकर उसमें मेरा निवास भगवान् की प्राप्ति तक रखा। अतः जब अच्युत भगवान् के दशन होंगे, तब इस भवन का त्याग कर भगवान् के भवन में जाकर रहूँगी। यहाँ भगवान् को स्थापित न करूँगी, कारण कि यहाँ ही निवास करने से परिग्रह का नियमन न हो सकेगा।।२२॥

ग्राभास-एवं तस्याः संवादेन रूपमवगत्य यथार्थमेवावददित्याह तथावददिति ।

म्राभासार्थ-इस प्रकार सम्वाद से उसके स्वरूप को जानकर जो यथार्थ है, वह 'तथावदत्' श्लोक में कहने लगे।

श्लोक - तथावदद्गुडाकेशो वासुदेवाय सोऽपि ताम् । रथमारोप्य तद्विद्वान्धमराजमुपागमत् ।।२३॥

श्लोकार्थ-ग्रजुं न ने भगवान को कालिन्दी ने जो कहा, वह सुनाया उसका यथार्थ जानने के लिए भगवान उसको रथ में बिठाकर धर्मराज के पास ले गए।।२३।।

मुबोधिनी - तत्र हेतु: गुडाकेश इति । गुडा- । तां रथमारोप्य तमर्थं यथार्थं विद्वान् निदर्शनरूपं काया निद्रायाः व्यामोहिकायाः ईश इति । सोऽपि धर्मनिण्यिकं वा धर्मराजमुपागमत् ॥२३॥ मोक्षदाता । वासुदेवः तस्यास्तं निर्वन्ध दूरीकूर्वन्

ध्याख्यार्थ - उसमें कारण कहते हैं कि ग्रर्जु न व्यामोह करने वाली निद्रा का स्वामी है श्रीर वह वासुदेव मोक्षदाता हैं। उसके प्राग्रह को दूर करते हुए, यथार्थ ग्रर्थ को जानने वाले भगवान् वासूदेव उस (कालिन्दी) को रथ में बिठाकर, उदाहरएा रूप ग्रथवा धर्म के निर्णय करने वाले धर्म-राज के पास ले आए ॥२३॥

१- कालिन्दी के

ग्रामास—एवं साधनशक्तिसिद्धचर्थं तां गृहात्वा पश्चात् भक्तार्थं विश्वकर्मादीनाज्ञा-पयदित्याह यदैव कृष्ण इति ।

आभासार्थ—इस साधन शक्ति की सिद्धि के लिए उसको लेकर, पश्चात् भक्तों के लिए विश्व-कर्मा आदि को आज्ञा दी, जिसका वर्णन 'यदैव' भ्रोकों में करते हैं।

श्लोक—यदैव कृष्णः संदिष्टः पार्थानां परमाद्भुतम् । कारयामास नगरं विचित्रं विश्वकर्मणा ।।२४॥ भगवांस्तत्र निवसन्स्वानां प्रियं चिकीषयन् । ग्रानये खाण्डवं दातुमर्जुनस्यास सारिथः ।।२४॥

इलोकार्थ — जैसे ही पाण्डवों ने नगर बसाने के लिए भगवान की प्रार्थना की, वैसे ही ग्रापने विश्वकर्मा से ग्रत्यन्त ग्रद्भुत विचित्र नगर रचवाया ॥२४॥

ग्रपने भक्तों का प्रिय करने की इच्छा से ग्राप खाण्डव को ग्रप्तिदेव की भेंट करने के लिए कुछ काल वहाँ विराजे ग्रौर ग्रर्जुन के सारथी बने ।।२४।।

मुबोधनी— नायं तस्य कृतिनिर्बन्धः । यदैव मनसा वा तत्कृत्वा समानीय वा स्थितः सन् पाण्डवैः संदिष्टः । भगवत्कर्तव्यमेव संदेशनियमेन ज्ञापितवान् । तदैव परमाद्भुतं नगरं विश्वकर्मणा कारयामास । भगवानिप मनसा सृजेत्, ततश्च तत्र दोषा न प्रभविष्यन्तीति. गर्वाद्यभावे दुर्योधनादीनां निराकरणं न भवतीति विश्वकर्मण् व कारयामास । २४।।

विश्वकर्मापि भगवदुपयोगाभावे ज्ञाते न

सम्यक्करोतीति भगवांस्तत्र निवसन्ने व कारयामा-सेति पूर्वाधंमुभयत्र सबध्यते । तर्हि स्थितिः स्वा-र्थापि भविष्यतीत्याशङ्कचाह स्वानामेव प्रियं चिकीषंयन् । न केवलं स्थानमुत्कृष्टं दापितवान्, किन्तु साधनान्यपीत्याह ग्रग्नये खाण्डवं दातु-मिति । भगवांस्तत्र निवसन्नित्यनुवर्तते । ग्रन्यथा ग्रग्नरिप संतुष्टो न भवेत् । भगवान् भक्तानां हितार्थं गुणभावमपि प्राप्तवानिति वक्तुमर्जुन-स्य सारथिरासेत्युक्तम् ॥२५॥

स्याख्यार्थ — यह उसकी कि कृति का आग्रह नहीं है, क्यों कि श्रीकृष्ण ही सब के स्वामी हैं। जब ही भगवान मन में अथवा उनको पास बुलाकर स्थित हुए, तब पाण्डवों ने प्रार्थना की अर्थांत् यह प्रार्थना भगवान के मन द्वारा भगवान को की गई है। जैसे किसी को संदेश द्वारा कहा जाता है वैसे यहाँ भी भगवान को जो करना चाहिये वह संदेश की भाँति कहा गया है। अर्थात् संदेश भेजने वाले भगवान सुनने वाले भी भगवान ही हैं, तब ही परम अम्दुत नगर विश्वकर्मा से निर्माण कराया।

१- ग्रजुंन के,

विश्वकर्मा से बनवाने का कारण यह था कि दूसरे से बनवाने से दुर्योघन म्रादि का निराकरण नहीं होता था। यों तो भगवान् मन से भी बना लेते भौर उसमें किसी प्रकार के दोष भी नहीं होते।। २४।।

यदि विश्वकर्मा जानते कि यह नगर भगवान् के उपयोग में न ग्राएगा तो, सुन्दर न बनाता, इसलिये ग्राप वहाँ बिराजमान होकर बनवाने लगे, जिससे उसको विश्वास हो गया कि इसमें भगवान् बिराजेंगे, ग्रतः ग्रतीव ग्रद्भुत नगर बनाने लगा। तब तो भगवान् ग्रपने लिये बनवाते हैं? इस शका के मिटाने के लिये कहते हैं कि 'स्वानामेव ग्रियं चिकिर्षयन्' भगवान् ग्रपने सम्बन्धो सुहुदों का प्रिय करने की इच्छा करते थे, इसलिये ग्रपने लिये ही नहीं, किन्तु सुहुदों के सुख के लिये यह कार्य करवाया है। भगवान् ने केवल उत्तम स्थान ही तैय्यार नहीं करवाया किन्तु ग्राप वहाँ बिराज कर खाण्डव वन को ग्राग्न को दे दिया। यदि भगवान् यों न करते तो 'ग्राग्न देव' प्रसन्न न होते। भगवान् भक्तों के हित के लिये गुरारूप भी धारण करने लगे, जैसे कि ग्राप ग्रर्जुन के सारथी बने, सारथी का कार्य गुरा रूप का कार्य है।। २५।।

श्राभास-गुप्ततयापि स्थित्वा श्रर्जु नना भ्रेव इन्द्रादिजयं करिष्यामीति भगवद-ध्यवसायं ज्ञात्वा श्रग्निरप्यर्जु ने संतुष्टो जात इत्याह सोऽग्निस्तुष्ट इति ।

ग्राभासार्थ — गुप्त रहकर भी, ग्रर्जुन नाम से इन्द्रादिकों को जीतूँगा, इस प्रकार भगवान् का निश्चय देख, ग्राग्न देव भी ग्रर्जुन पर प्रसन्न हुग्रा, जिसका वर्णन 'सोऽग्निः' श्लोक में कहते हैं—

श्लोकार्थ-सोऽग्निस्तुष्टो धनुरदाद्धयान्श्वेतान्रथं नृप । श्रज्ञं नायाक्षयौ तूर्गौ वर्म चाभेद्यमस्त्रिभिः: ।।२६।।

श्लोकार्थ—हेराजन ! उस ग्राग्नि ने प्रसन्न होकर, ग्रर्जुन को धनुष, श्वेत घोड़, ग्रक्षय तरकस, ग्रस्त्रों से ग्रकाट कवच दिया ॥२६॥

मुबोधिनी - ग्रग्नेः पश्चाङ्गानि पश्चापि दत्त-वान् । 'धनुर्यज्ञादुत्पन्नमिषवश्च वज्ञजन्मा ही'ति श्रुतेः। श्वेताः हयाः सात्त्विकाः मथनादुद्भूताः

ग्राग्नेया एव। ग्रक्षयतूग्गीराविष साहचर्यादा-ग्नेयौ। सर्वें रेवास्त्रिभिरभेद्यं वर्म दैवत्यमिष 'ग्रग्नि: सर्वा देवता' इत्याग्नेयमेव ॥२६॥

व्याख्यार्थ — ग्राग्न के पाँच ग्रङ्ग हैं। वे पाँच ही ग्रर्जुन को दिये। यज्ञ से 'धनुष' उत्पन्न हुग्रा है, तीर भी यज्ञ से जन्मे हैं, योंश्रुति में कहा है कि ग्राग्न के मथन के समय, सात्विक घोड़े पैदा हुए हैं, ग्रतः वे भी ग्राग्नेय हैं। ग्रर्थात् ग्राग्न से उत्पन्न हुए हैं। ग्रक्षय तरकस भी साथ रहने वाले होने से ग्राग्नेय माने जाते हैं। सब ग्रस्त्रों से श्री ग्रभेद्य

१--विश्वकर्मा को।

'वर्म ग्रर्थात् कवचा ये पाँचों ही दैंवत्य हैं, इसलिए कहा हैं, 'ग्रग्निः सर्वाः देवताः' जिसका तात्पर्य है कि ये ग्रग्नि के ही सम्बन्धो ग्रङ्ग है ॥२६।

श्राभास—ग्रन्यदिप दापितवानित्याह मयश्च मोचित इति । श्राभासाथं –ग्रन्य भी दिलाया यह वर्णन 'मयश्च' श्लोक में करते हैं –– श्लोक— मयश्च मौचितो वह्ने: सभां उपाहरत् । यस्मिन्दुर्योधनस्यासीज्ञनस्थलहिश भ्रमः ॥२७॥

श्लोकार्थ — ग्रीर वहां ग्रग्नि से मय को बचाया, इस कारण से मय ने ग्रर्जुन को एक सभा दी, जिसमें दूर्योधन को जल में थल का ग्रीर थल में जल का भ्रम हुग्रा।।२७॥

मुबोधिनी—ग्रत्राशेषिवशेषकथा भारतादनु-सन्धेया। वह्ने मींचितो मयः सख्ये सभामुपाह-रत्। भगवता मोचितः भगवते स्वकार्यं दातुम-युक्तम्, भगवति न प्रभवतीति च, उपकारश्च कर्तव्यः, ग्रतः साक्षाद्दातुमशक्तः सख्ये ग्रर्जु नायो- पाहरत्। सख्ये दत्तं च भगवान् मन्यते। यद्य-प्यर्जुनः सखा तथापि तत्सम्बन्धात् राज्ञे दत्त-मिति। तस्या उपयोगमाह् यस्यामिति। जले स्थलभ्रमः, स्थले च जलभ्रम इति। वस्तुनि न भ्रमः, किन्तु हृश्येव।।२७।।

व्याख्यार्थ — मय की समग्र कथा भारत से जाननी। वन्हि से छूटे हुए मय ने मित्र को एक सभा दी। भगवान् ने छुडाया ग्रीर भगवान् को ग्रपना कार्य देना उचित नहीं समभा। भगवान् पर इसका प्रभाव न पड़ेगा, ग्रीर उपकार तो करना चाहिए ग्रन्यथा कृतन्धता देखने में ग्राएगी। ग्रतः साक्षात् भगवान् को देने में ग्रशक्त होने से उनके मित्र ग्रर्जुन को दी। मित्र को मिली हुई वस्तु ग्रपने को मिली मानेंगे। यद्यपि मित्र तो ग्रर्जुन ही है, तो भी उसके सम्बन्धी होने से राजा को दी। उसका उपयोग कहते है कि जिसमें दूर्योधन को जल में स्थल का भ्रम हुग्रा ग्रीर स्थल में जल का भ्रम हुग्रा था। यह भ्रम वस्तु में नहीं था, किन्तु दूर्योधन की दृष्टि में भ्रम हुग्रा था। २७॥

श्राभास—एवं मुख्यशक्त्या ऐश्वर्यक्षपया स्वरूपज्ञानरूपया वा यावत्कर्तव्यं तत्कृत्वा तावत्तामात्मसादकृत्वा ग्रन्यथा ग्रन्यथा सर्वात्मना ग्रन्योपकारो न भवतीति तस्या विवाहं कर्तुं भगवान् द्वारकां गत इत्याह स तेनेति ।

ग्राभासाथं—इस प्रकार ग्रपने ऐश्वर्य रूप ग्रथवा स्वरूप के ज्ञान रूप मुख्य शक्ति से जितना करना चाहिए था वह करके उससे उसको ग्राटमसात् व न करके, ग्रन्यथा यदि ग्रपने काबू में करले तो सर्वात्म रूप से दूसरों का उपकार न हो सकता, यों उससे विवाह करने के वास्ते भगवान् द्वारका गए, जिसका वर्णन 'स तेन'श्लोक में करते हैं।

१--ग्रर्जुन, २-सभा का, ३- ग्रपने ग्राबीन

श्लोक स तेन समनुज्ञातः सुहृद्भिश्चानुमोदितः । श्राययो द्वारकां भूयः सात्यिकित्रमुखंर्वृतः ॥२८॥

श्लोकार्थ — वे राजा अर्जुन उस मय से परामर्श ले सुहृदों से अनुमोदित हो सात्यिक ग्रादि मुख्य यादवों को साथ कर, द्वारका लौट ग्राए ॥२८॥

सूबोधिनो — सोऽर्जु नः सखा राजा वा । तेन मयेनार्जु नेन वा सम्यगनुज्ञातः स्वस्य कृतकायंत्वं ज्ञात्वा सर्वेरेव बन्धुभिर्गमनं कृतं चानुमोदितः, चकाराद्देवैरिष । स्वकृतं सर्वजनीन जातिमिति ज्ञापियतुमेतदुक्तम् । यैः सह गतः तैः सह पुनरा- गत इति । कृत्यैव ते कृतार्थाः कृता इति न सहा-यार्थं तेषामुपयोगः कर्तव्य इति सूचितम् । श्रतः सात्यिकप्रभृतयस्तत्र न विनियुक्ताः । नयनानयने तु विवाहस्य प्रामाश्यिकत्वज्ञापके ॥२८॥

व्याख्यार्थ — 'सः' उनने सखा ग्रर्जुन ग्रथवा राजा, 'तेन', मय से वा ग्रर्जुन से ग्रच्छी तरह परामर्श पूर्वक ग्रनुमित ले, ग्रपना कार्य पूर्ण हुग्रा जान कर, समस्त बान्धवों के साथ गमन किया ग्रीर उन्होंने इसकार्य का ग्रनुमोदन भी किया । च' पद का भावार्थ है कि देवों ने भी ग्रनुमोदन किया। यों कहने का तात्पर्य है, कि जो हमने किया, वह सर्व जनता को पसंद ग्राया है। जिनके साथ गए उनके साथ लौटे। ग्रपने कार्य से सब को कृतार्थ किया। इससे यह सूचित किया कि सहायता के लिए उनका उपयोग कर्तव्य नहीं है। ग्रतः सात्यिक प्रभृति यादवों को उस काम में नहीं लगाया था। ले जाना ग्रीर ले ग्राना ये दोनों तो विवाह की प्रामाणिकता को जताने वाले हैं।।२८।)

ग्रामास-ग्रतः सर्वसम्मतां पश्चात्तामुपयेम इत्याह ग्रथेति ।

माभासार्थ - ग्रतः सर्व की सम्मित से उससे पश्चात् विवाह किया वह 'ग्रथ] श्लोक से कहते हैं।

श्लोक स्त्रयोपयेमे कालिन्दीं सुपुण्यत्वृक्ष ऊर्जिते । वितन्वन्परमानन्दं स्वानां परममङ्गलम् ॥२६॥

श्लोकार्थ — ग्रच्छा पवित्र बलवान् ऋतु तथा नक्षत्र देख ग्रपने बान्धवों को परम ग्रानन्द एव मङ्गल देते हुए भगवान् ने कालिन्दी से विवाह किया ॥२६॥

सुबोधिनी—सुष्ठु पुण्ये नक्षत्रे । ऊर्जिते सर्व-ग्रहानुगुरो । पुण्यनक्षत्रं वैदिकम् । ऊर्जितत्वं ज्योति:-शास्त्रशस्तत्वम् । वितन्वन् परमानन्द-मिती सर्वेषां सम्मतिहक्ता,हिनमसोप्रभृतीनामपि । किञ्च । विवाहमात्रे एा न सुखं दत्तवान्, किन्तु स्वरूपतोऽपि परममञ्जलरूपः ग्रतो विशिष्टः फल-दायी जात इत्यर्थः ॥२६॥

व्याख्यार्थ - ज्योतिष शास्त्र से प्रशंसनोय, शुद्ध, सर्वप्रह जिसमें शुभ थे तथा वैदिक पुण्य नक्षत्र में परम ग्रानन्द का विस्तार करते हुए, यों कहने से बताया कि रुक्तिमणी प्रभृति सब की तथा सर्व बान्धवों की यों करने में सम्मित है, केवल विवाह कर सुखदान नहीं किया, किन्तु अपने स्वरूप से भी सब के लिए परम मङ्गल रूप हुए। ग्रतः विशेष उत्तम फल देने वाले हुए, यह तात्पर्य है ।।२६।।

श्राभास — विवाहान्तरमाह द्वाभ्याम्, विन्दानुविन्दाविति ।

ग्राभासार्थ- 'विन्दानुविन्दा' इन दो श्लोकों से दूसरे विवाह को कहते हैं।

श्लोक — विन्दानुविन्दावावन्त्यौ दुर्योधनवशानुगौ । स्वयंवरे स्वभगिनीं कृष्णो सक्तां न्यषेधताम् ॥३०॥ राजाधिदेव्यास्तनयां मित्रविन्दां वितृष्वसुः। प्रसह्य हतवान्कृष्णो राजन् राज्ञां प्रपश्यताम् ।।३१।।

श्लोकार्थ-मित्रविन्दा नाम वाली राज कन्या जो विन्द ग्रौर ग्ररविन्द की बहिन थी, उसने श्रीकृष्ण को वरना चाहा परन्तु उसके भ्राताग्रों ने निषेध किया, क्योंकि वे दुर्योधन के वश तथा पीछे चलने वाले थे ॥३०॥

मित्रविन्दा जो ग्रपनी फूफी' राजाधिदेवी की कन्या थी, उसको राजाग्रों के देखते हुए बलात्कार से कृष्ण हर ले गए।।३१॥

स्वोधिनो - द्वितीयपक्षस्थेयम् । तानप्युद्धतु भगवान् गृह्णाति । मित्रविन्दाया ग्रवन्तिदेशे स्थितिः। तत्रैव स्वयंवरः। तत्र दुर्योधनादयोऽपि गताः । भगवांश्च । ततः स्वयंवरगाप्रस्तावे दूरा-द्भगवन्तं हृष्टा निकटे स्थितौ भातरावाह मया कृष्णो वरणीय' इति । ततस्तौ तस्या ग्रासक्ति च ज्ञातवन्तौ । तयोविचारेगा दुर्योधनो वरगाीय इति । यतस्तस्यैव वशावनुगौ च । यथा रुक्मी । स्वभगिनी भ्रेतोदरेति न तत्रान्यं प्रतिबन्धं कर्त् शक्तः । न्यवेधताम् । भगवत्सम्मुखे विलम्बमानाम् । ततः ग्रपसार्यं दुर्योधनसमीपे नेतुं प्रवृत्तावित्यर्थः। ततो भगवानेतज्ज्ञात्वा तौ दूरीकृत्य रथवेगेन

शीझमागत्य तां जहारेत्याह राजाधिदेव्या इति । राजाधिदेवी वसूदेवभगिनीं नवमे निरूपिता। सा तु लोकन्यायेन मातुलकन्यावत् भाग एव भवति। ग्रतो न दानापेक्षा । कन्यायां परमन्यासक्तायां ग्राह्या नवेति विचारः । सापि राजस्वधिकं दोव्य-तीति भगवन्तमेव मन्यते । कन्यापि मित्राण्येव विन्दतीति नानभिप्रेतं प्राप्नोति । पितृष्वसूरिति कुलद्वयेऽपि तस्या विवाहः सम्मत इति बोधितम्। प्रसह्योति भातृभ्यामाच्छिद्य । यतः कृष्णः स्त्रीणां हितकर्ता। ग्रन्थे च राजानः साक्षिगा जाताः। तेनायं विवाहः सर्वसम्मतः सर्वसाक्षिकश्च । संबो-घनं च ताहशम् । सम्मतिमिति सम्मत्यर्थम् ।३१॥

व्याल्यार्थ - यह दूसरे पक्ष की थी, उनका भी उद्धार करने के लिए भगवान प्रहरा करते हैं। मित्रविन्दा का निवास ग्रवन्ती में था। वहीं स्वयंवर हुग्रा। वहां दूर्योधन ग्रादि गए, ग्रीर भगवान

१-- ग्रभक्त दूर्योधन के पक्ष वालों की थी,

भी पधारे थे। पश्चात् स्वयंवर के मौके पर भगवान् को दूर से देखकर समीप में स्थित भ्राताभ्रों को मित्रविन्दा व हने लगी कि मैं कृष्ण को वर्षों। यह सुनकर वे इसकी आसिक्त श्रीकृष्ण में है यह जान गए। उनका विचार था कि यह दूर्योंघन को वरण करे क्योंकि वे उसके वश तथा अनुयायी थे। जैसे रुक्मी मित्र विन्दुा इनकी सगी बहन थी, इसलिए कोई इनके विचार में रुकावट करने में समर्थ नहीं था। ग्रतः इन्होंने बहिन को कृष्ण से वरण करने के लिए रोका। वह उस समय कृष्ण के सामने खड़ी थी। वहां से दूर हटाकर दूर्योंघन के समीप लेने में प्रवृत्त हुए। तब भगवान् रथ के वेग से शीध्र पधार कर उनको दूरकर उसको ले गए। राजाधिदेवी मित्रविन्दा की माता वसुदेव की बहिन थी। यह नवम स्कन्ध में निरूपण किया है, ग्रतः वह लोक न्याय से मामे की कन्या की तरह इष्टि ही होती है। ग्रतः इसके लिए दान की ग्रपेक्षा नहीं है। शेष यह विचार ग्रन्थ में ग्रासक्त कन्या लेगी चाहिए वा नहीं, वह भी सब राजाग्रो में विशेष प्रकाशमान होने से भगवान् को हो उत्तम मानती है। कन्या भी हितकारों को चाहती है। जिससे दु:ख को नहीं पाती है। भूग्रा कहने से यह बताया कि दोनों कुलों में उसका विवाह हो सकता है। बलात्कार कहने का ग्राशय है कि भ्राताग्रों से छोनकर ले ग्राये, क्योंकि कृष्ण स्त्रियों के हितकारी हैं। दूसरे राजा तो केवल साक्षी बनगए। उससे यह विवाह सर्व सम्मत हुग्रा तथा सर्व इसके साक्षी बने ग्रीर सम्बोधन भी वैसा सर्व सम्मति के लिए दिया है।।३०-३१।।

श्राभास — तृतीयं विवाहमाह भक्तिरूपम्, नग्नजिदिति चतुर्विशितिभः।

म्राभासार्थ-भक्ति रूप तीसरा विवाह 'नग्नजित्' इलोक से २४ इलोकों में कहते हैं।

श्लोक — नग्नजिन्नाम कौरव्य श्रासीद्राजातिधामिकः । तस्य सत्याभवत्कन्या देवी नाग्नजिती नृप। १३२।।

श्लोकार्थ — हे कुरुवंश में उत्पन्न नृप ! नग्नजित नाम वाला राजा बहुत धर्मात्मा था । उसकी कन्या नाग्नजिती सत्या थी ॥३२॥

सुबोधिनो – ज्ञाने सर्वे विशेधिनः, भक्तौ प्रकृतिरेवेति व्यसनान्येवात्र बाधकानीति तान्येकेन रूपेण दूरीकर्तुं मशक्यानीति सप्तविधा साधन– शक्तिरुक्ता । ग्रन्यथा त्रिभिरेव प्रेमसम्पत्तौ पाद– सेवनादीनां वैयर्थ्यमेव स्थात् । सस्यात्मिनिवेदने

च भगवता स्वधर्मस्थापनार्थं क्रियेते । तत्कृत्वा भगवत्तुल्यः पश्चाद्वचसनानि समूलं दूरीकरोतीति ज्ञापियतुं स्वयं भगवानत्र सप्त रूपाणि करिष्यति । इयं च भक्तिः पाषण्डे न भवतीति ज्ञापियतुं नग्न-जिद्राज्ञः कन्यात्वेन सा निरूप्यते । नग्नान् वेदर-

१--मित्रविन्दा को।

२ - लेने योग्य हिस्सा, ३ - मित्रविन्दा

हितान् जयतीति । ग्रत एव प्रसिद्धः । त्वमिष कौरव्यः । कौरववंशे उत्पन्नः विश्वासं करिष्य— तीति । न केवल विषक्षानेव दूरीकरोति, किन्तु श्रौतस्मार्तादिसर्वधर्मपरः । ग्रातधार्मिकः । स्वरूप-तोऽपि महान् राजा । तस्य गुगात्रयमि समीचीन-मिती तत उत्पन्ना नाग्नजितीत्याह तस्येति । कौस-ल्येति पाठे कोसलदेशाधिपतिरयोध्याराजा । सत्येति नाम । स्वरूपतः फलतः साधनतश्चेयं भक्तिः सत्येति । ग्रत एव वेदविषद्धमतेषु ग्रधमेषु कर्मविहीनेषु भक्तिः सत्या न भततीति द्योतितम् । उत्कर्षवादा एवातोऽन्यथा । ग्रन्यथा भक्तिशास्रं व्यर्थमेव स्यात् । सहस्रशो भगवदशा दृष्टप्रत्यया-न्यिष सम्पादयन्तीति शास्त्रे ध्रनुक्ता भक्तिः न भक्तिरिति । भगवत्साक्षात्कारात्पूर्वमेवेषा व्यव-स्था । सा च देवतारूपा ध्रलौकिकी कन्या न कमिष भगवदंशं गृहीत्वा स्थिता । ध्रमाधारणी मूलभूतेनेव ग्राह्मा, नकेवलम्, यतो भक्तिः प्राप्यते, स एव वेदानुसारी । किन्तु यत्रापि तिष्ठति तेनापि तथा भाव्यमिति नाग्नीजतीत्युक्तम् । पितुरनुसा-रिणी, न मातुरिती ज्ञापियतुं च । धन्या पितृ-मुखो कन्या' इति वाक्यात् । नृपेति स्रोहार्थं सम्बोधनमनासक्तस्यर्थं च ॥३२॥

व्याख्यार्थ-ज्ञान में प्रपद्ध के सर्व पदार्थ विरोधी हैं। भक्ति में केवल प्रकृति विरोधी है। जिससे इसमें व्यसन + ही बाधक है। वे एक ही तरीके से दूर करने कठिन हैं। इसलिए उनको दूर करने के लिए सात प्रकार की साधन शक्ति कही है। यों नहीं कहते तो तीन श्रवएा, कीर्तन श्रीर स्मरण से ही प्रेम सम्पत्ति प्राप्त हो जावे तो पाद सेवन ग्रादि की व्यर्थता हो जाती। शेष दो सख्य तथा ग्रात्मनिवेदन तो भगवान ने ग्रपने धर्म की स्थापना करने के लिए ही किये हैं। ग्रतः इन दोनों से भगवत्तुल्य कर, पश्चात् व्यसनों को समूल दूर करते है। यह जताने के लिए भगवान् स्वयं सात स्वरूप धारण करेंगे । यह भक्ति पाषण्ड में नहीं होती है। यह जताने के लिए कहा है कि बड़े धर्मात्मा नग्नजित के यहां ही वह कन्या रूप से प्रकट हुई है। यों निरूपण किया जाता है। यह राजा बड़े धर्मात्मा हैं, ऐसा क्यों प्रसिद्ध हुग्रा ? जिसका वर्णन करते हैं कि यह राजा जो वेद को नहीं मानते हैं अर्थात् अवैदिक हैं उनको जीतता है। तात्पर्य यह कि उनको वेद का तात्पर्य समभाकर वेद धर्म में रुचि उत्पन्न कर भगवद्भक्त बनाते हैं। तुम भी कुरुवंश में उत्पन्न हुए हो। इसलिए विश्वास करोगे ही । केवल विपक्षियों को दूर करता है यों नहीं किन्तु श्रोत स्मार्त धर्म के परायण भी करता है। जिससे वे भक्त बन जाते हैं, इत्यादि कारगों से वह अति धर्मात्मा था एवं स्वरूप से भी महान् राजा था। उसके तीन गुण भी समीचीन थे, वैसे राजा से उत्पन्न कन्या भी नाग्नजिती थी। यदि 'कौशल्या' पाठ माना जाय तो वह कोसल देश का अधिपति अयोध्या का राजा था। इसका ही नाम सत्या था, स्वरूप से, फल से ग्रीर साधन से यह 'सत्या' भक्ति रूपा है। इस कारएा से ही ग्रधम जो वेद विरुद्ध मत है ग्रौर कर्म से ही न है, उनमें सत्याभ कि नहीं होती है। यह प्रकाशित

<sup>+</sup> भूख, प्यास, रोग ग्रौर कर्म, ये चार लोक में उपद्रव करने वाले हैं। जूमा, शराब पीना ग्रौर स्त्रियां ये उतने उपद्रव करने वाले नहीं, इस प्रकार सात व्यसन हैं।

१-सात प्रकार की साधन शक्ति न कहते।

१-सच्ची भक्ति नहीं होती है,

किया है। इस कारण से जो इससे अन्य प्रकार कहते हैं अर्थात् अधमो में असत्य भक्ति हो तो वह भी उद्धार करने में समर्थ है। वह केवल भक्ति का उत्कर्ष दिखाने के लिए कहा है। इस प्रकार उत्कर्ष न दिखाया जाय तो भक्ति शास्त्र ही व्यर्थ हो जावे । ग्रथवा ग्रधमों में भी यदि सत्या भक्ति मानी जावे तो सदाचार के लिए जो शास्त्र में शासन है वह व्यर्थ हो जाय, क्योंकि ग्रधमों में सदाचार ग्रादि शिष्ट कर्म [नहीं रहता है। लोक में जिनका प्रत्यक्ष प्रभाव देखने में भ्राता है ऐसे हजारों भगवदंश देखने में ग्राते हैं। ऐसों में जो भक्ति है वह शास्त्र सिद्ध सत्य भक्ति नहीं है, केवल भक्ति का श्राभास है। भगवान् के साक्षात्कार से प्रथम की ही यह व्यवस्था है। वह देवता रूप कन्या श्रलीकिक है । किसी भी भगवदंश को ग्रहरण कर स्थित नहीं है । यह साधाररण नहीं है, किन्तु मूलभूत स्वरूप से ही ग्रहरा करने योग्य है, न केवल वही वेदानुसारी मार्ग वा महात्म्य है जिससे भक्ति प्राप्त होती है, किन्तु जहां भी रहतो हो उसको भी वैसा हो जाना चाहिए, इसलिए 'नाग्नजिती' कहा है, यह संज्ञा इसलिए दी है कि यह सत्या, पिता का अनुसरण करने वाली है, न कि माता का। शास्त्र में कहा है कि 'धन्या पितृ मुखी कन्या' जो कन्या, पिता के मुख को देख कर चलती है, वह धन्य है। हे नृप ! यह संबोधन, स्नेह ग्रथवा ग्रनाशक्ति प्रकट करने के वास्ते दिया है ॥३२॥

ग्राभास —सा भगवन्निमित्तमेव कथं स्थितेति शङ्कां परिहर्तुं तत्प्राप्तौ व्यसनानीव प्रतिबन्धका वृषाः स्थिता इत्याह न तां शेकुरिति ।

ग्राभासार्थ — वह भगवान् के ग्राने के लिए ही क्यों रुकी ? इस शङ्का को दूर करने के लिए 'न तां शेकु:' श्लोक में कहते हैं कि उनकी प्राप्ति में व्यसनों की भांति 'बैल' प्रतिबन्धक थे।

श्लोक-न तां शेकुर्नु पा वोढुमजित्वा सप्त गोवृषान् । तीक्ष्माश्रृङ्गान् सुदुर्मर्षान् वीरगन्धासहान् खलान् ।।३३॥

श्लोकार्थ — राजा ने प्रतिज्ञा की थी कि वह मेरी कन्या को वर सकता है, जो इन वीर पुरुषों की गन्ध को भी सहन न करने वाले, दुष्ट, तीखे सींगो वाले, ग्रति दुर्घर्ष, सात साड़ों को जीतेंगे। जो राजा वहाँ ग्राए वे इनको जीत न सके इसलिए इस सत्या को भी ले न सके ।।३३।।

मुबोधिनी -- यतो नृपा राजसाः । ग्रत एव तां वोढुं सप्तगोवृषान् ग्रबध्यान् रुधिरसम्बन्धमपि कारियतुमयुक्तान् स्वतः ग्रजित्वा तां वोद्धं न शक्ताः । सप्तिभिमिलितैर्जये सप्तानां सा भवतीति वैदिके पक्षे से निषिद्ध इति नग्नजिता न क्रियते।

'तस्मात् नैका द्वौ पती विन्दत' इति श्रुते:। वार्क्षीद्रीयदीप्रभृतिषु 'ते दश प्रागाः, एते चेन्द्राः, पञ्चमुखो वा महादेव' इति कालवशात्पृष्टिवशाद्वा प्रलयात्पूर्वमेवं भवतीति व मर्यादामेवं कतु युक्तम्। तस्माद्धक्तिर्भगवतैव प्राप्तव्या,ज्ञानेन च भगवत्व- मिति पूर्णबोधा एव भगवद्भक्ता भवन्ति । तान् वृषान् स्रजेयत्वार्थं वर्णयति तीक्ष्णश्रद्भानिति । शरीरेण दुष्टता निरूपिता । स्रजेयता च । सुदुर्मर्षानिति । दुष्टो मर्षः क्रोधो येषामिति स्वभावदोषो

निरूपितः । ग्रन्तः-करणदोषो वा । इन्द्रियदोषा-नाह । वीरस्य गन्धमिष न सहन्त इति । खलानिति सहजो जीवदोषः । ग्रासुरास्ते जीवा इति । ग्रतो दोषचतुष्ट्यादजेयाः ।।३३।।

ह्याख्यार्थ — नृप राजस थे, इसलिए ही जो ग्रवध्य हैं ग्रीर जिनका स्वल्प भी रक्त न निकले; इस प्रकार उन सात सांडों को ग्रपने ग्राप ही न जीत कर उसको लेने के लिए समर्थ न हुए। सात मिलकर इनको जीते तो वह कन्या सातों की हो जाए। यह कार्य वैदिक पक्ष में निषिद्ध हैं, इसलिए धर्मीत्मा नग्नजित इस ग्रवैदिक कार्य को नहीं करना चाहता है, क्योंकि श्रुति में कहा है कि 'तस्मात् नैका द्वौ पती विन्दते' एक कन्या दो पित नहीं कर सकती है। वार्क्षी द्वौपदी ग्रादि में जो ग्रन्यथा हुग्रा है, उसको समभाते हैं कि वे दश प्राण्य थे। ये पाच हो इन्द्र थे ग्रथवा पञ्चमुख महादेव थे। यों काल वश वा पुष्टि वश से वैसा हुग्रा। प्रलय से पहले यों होता था, किन्तु मर्यादा में यों करना योग्य नहीं है। इस कारण से सत्या रूपा भक्ति तो भगवान् को हो प्राप्त करनी चाहिए। ज्ञान से भगवत्त्व होता है, इसलिए जिनको पूर्ण ज्ञान है वे ही भगवद्भक्त होते हैं। वे सांड जोतने जैसे नहीं हैं। जिनके गुणों का वर्णन करते हैं। उनके सींग तीक्ष्ण थे, इससे उनके शरीर से दुष्टत। दिखाई, ग्रौर ग्रजेय-पन बताया। दुष्ट कोध जिनमें था, इससे स्वभाव का दोष कहा। ग्रथवा ग्रन्तःकरण दोष कहा। वीर की गन्ध भी सहन नहीं कर सकते हैं, इससे इन्द्रिय दोष कहा है। वे खल थे ग्रतः स्वाभाविक जीव दोष कहा। वे ग्रासुरी जीव थे, ग्रतः इन चार दोषों से ग्रजेय थे।।३३।।

श्राभास-ग्रतः सर्वेषु निवृत्तेषु भगवान् प्रवृत्त इत्याह तां श्रुंत्वेति ।

ग्राभासार्थ — सब जब निवृत्त हो गए तब भगवान प्रवृत्त हुए । वह तां श्रुत्वा' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक—तां श्रुत्वा वृषजिल्लभ्यां मगवान्सात्त्वतां पतिः । जगाम कौसल्यपुरं सेन्येन महता वृतः ॥३४॥

इलोकार्थ — यादवों के पति भगवान ने सुना कि यह सत्या उसको मिलेगी, जो सांडों को जीतेगा, यह सुनकर बड़ी सेना के साथ आप अयोध्या गए।।३४॥

सुबोधिनी - यो हि व्यसनापनुत्, स एव विषय इति लोके फलिष्यति ।

व्याख्यार्थ - जो निश्चय से व्यसनों को तोड़ देता है,वह ही विषय होता है, यों लोक में फलेगा।

कारिका—क्षुत्पिपासे तथा रोगाः कर्मांगि द्विविधानि च । लोकोपद्रवरूपागि चत्वार्यावश्यकानि हि ॥१॥

कारिकार्थ-भूख, प्यास, रोग, दो प्रकार के कर्म (एक निषिद्ध सुवर्ण ग्रादि को चोरी, दूसरे काम्य कर्म) ये ग्रावश्यक चार, लोकों को उपद्रव करने वाल हैं ।।१॥

कारिका - द्युतं पानं स्त्रियश्चेति त्रोण्यनावश्यकानि हि। मृगयादिनं सर्वेषां तस्मान्न व्यसनानि हि ॥२॥

कारिकार्थ - जूम्रा, मद्यपान म्रौर स्त्रियाँ ये तीन व्यसन म्रावश्यक नहीं है, शिकार ग्रादि सब नहीं करते हैं इसलिए वे व्यसन नहीं हैं।।२॥

कारिका - विशेषेगासनं यत्र व्यसनं तत्रकीतितम् । जातेऽपि दोषे यस्यास्ति न निवृत्तिस्तदेव तत् ॥३॥

कारिकार्थ — जिसमें विशेष स्थिति या ग्रासिक्त होती है उसको व्यसन कहते हैं। जिसके दोष जाने भी जावे किन्तु वह छूटे नहीं, वह ही व्यसन कहलाता है ॥३॥

सुबोधिनी-भगवानेव तानि दूरीकर्तुं शक्त | इति वृष्णिनमात्रलभ्यां तां श्रुत्वा । समर्थो भगवान् । सात्त्वतां भक्तानां पतिः । भ्रन्यथा भक्तो- संतोषार्थम् । 'देवानां पूरयोध्या' इत्यादिश्रुतौ द्वारो न भवतीति स्वयं जगाम । कौसल्याः

कौसलदेशराजानस्तेषां पुरमयोध्याम् । महता सैन्येन वृत इति । महत्त्वाकाङ्क्षिगो राज्ञः नगर्या अपि दैत्यनिवारकत्वमुक्तम् ॥३४॥

व्याख्यार्थ - भगवान् ही उनको दूर करने के लिए समर्थ हैं, इसलिए वह उसको मिलेगी जो सांड़ों को जीतेगा। यह सुनकर यादवों के पित,समर्थ भगवान् स्वयं वहां पधारे। नहीं पधारते तो भक्त का उद्धार न होता। कोसल देश के राजाओं को कौसल्य कहा जाता है। उनका पुर 'स्रयोध्या' कहाता है। 'देवानां पूरयोध्या' श्रुति में कहा है कि 'ग्रयोध्या' देवताग्रों की नगरी है, जिससे यह बताया कि वहां दैत्यों का निवास नहीं हो सकता है। भगवान् बड़ी सेना, महत्त्व की इच्छा वाले राजा के सन्तोष के लिए ले गए, अन्यथा आपको सेना की आवश्यकता ही नहीं थी। ३४॥

श्रामास - ततस्तस्याभिनन्दनमाह स कोसलपतिरिति ।

म्राभासार्थ - पश्चात्, उसका ग्रभिनन्दन 'स कौसल पति' इलोक से करते हैं।

श्लोक-स कौसलपतिः प्रीतः प्रत्युत्थानासनादिभिः। श्रहं तोनापि गुरुणा पूजयन् प्रत्यनन्दत ।।३४॥

इलोकार्थ — वह कौसल का राजा भगवान को पधारते देख, ग्रासन से उठ, ग्रासन ग्रादि देने ग्रादि ग्रनेक प्रकार की महती पूजा द्वारा ग्रभिनंदन करने लगा।।३५॥

सबोधिनी -महांइचेन्नानुमन्येत, तदा बलाद- । निभप्रेंतानां सम्बन्धिनो समीचीना न भवतीति तस्य पुरस्कार उच्यते । लौकिकन्यायेन स करि-ष्यतीति शङ्कां वारयितुमाह प्रीत इति । प्रत्यु-त्थानमासनं च स्रादिभूते येषाम्, स्वयमुपविष्टः। गुरुणा महंरोनेति । म्रमूल्यद्रव्यैः पूजयामास ।

एवं कर्तुः कन्यादानमभिष्रेतं भवतीति । ततः प्रत्यनन्दत साध् समागतिमिति प्रतिनन्दनं च कृतवान् कदाचिद्भगवान् कृपां कुर्यात्,तदा कन्या कृतार्था भविष्यतीति। ग्रनेन राजा सन्दिग्ध इत्युक्तम्। वषजयाभावेऽपि ॥३५॥

व्याख्यार्थ-यदि महान् होता, तो इस प्रकार सत्कार न करता। तब बल से लाई जाती, तो वह प्रेमियों की सम्बन्धिनी न होती। जिससे भ्रच्छो न लगती, इसलिए बताते हैं कि वह अयोध्या का पति महान् अर्थात् अभिमानो नहीं था । इसलिए आपका सत्कार करने लगा। यह सत्कार लौकिक नीति के कारण किया होगा ? इस शङ्का निवारण के लिए कहा है कि 'प्रीत:' प्रसन्न होकर, उठना ग्रौर ग्रासन ग्रादि देना, जब ग्राप बिराजे तब ग्रमूल्य द्रव्यों से महती पूजा करने लगा। जो इस प्रकार पूजा करता है, वह कन्या देना ग्रभीष्ट समक्तता है । पूजा के बाद स्वागत के शब्द भने पधारे ग्रादि कहने लगा। यों करने का ग्राशय यह था कि भगवान् करे तो मेरी कन्या कृतार्थ हो जावे। यों विचार करने से ज्ञात होता है कि राजा संदिग्ध था ग्रर्थात् राजा की इच्छा ऐसी हो गई कि सांडों को न भी जीते तो भी मेरी कन्या कृपा कर ग्रहण करे तो ग्रच्छा है ॥३५॥

म्रामास — म्रन्ये तु नि:सन्दिग्धा एव, प्रतिज्ञापुरणाभावेऽपि तन्मात्रादयः कन्या चेत्याह वरं विलोक्येति ।

श्राभासार्थ — दूसरे माता एवं कन्या ग्रादि तो निःसंदेह थे। प्रतिज्ञा पूरएा न होगी तो भी ये प्रहण करेंगे।

श्लोक - वरं विलोक्याभिमतं समागतं नरेन्द्रकन्या चकमे रमापतिम्। भूयादयं मे पतिराशिषोऽमलाः करोतु सत्या यदि मे धृतो वर्तः ॥३६॥

इलोकार्थ — ग्रपनी इच्छानुकूल ग्राए हुए वर को देख, जो कि रमापति हैं, उनको प्राप्त करने की इच्छा करनी लगी। भगवान को प्रार्थना करने लगी कि मुभे यह वर मिले। यदि मैंने इसलिए वृत म्रादि किये हैं तो प्रभु मेरो मनः कामना सत्य करें।३६।

सबोधिनी--कन्यया यो वरगोयः, सर्वेरिप, सोऽयं स्वयमागती वरियतुम्, तत्रापि स्वस्या-भिमतम् । नरेन्द्रकन्या स्वयमपि विचक्षणा। ग्रप्रहतश्च भगवद्वरगामार्ग इति निरूपियतु बिशेषगामाह रमापतिमिति । हष्ट्रा दर्शनफलं प्राथंयति भ्यादयं मे पतिरिति । नन् धर्मादीनां भगवति सामर्थ्याभावात् कथं भगवान् पतिभवि-व्यतीत्याशङ्कचाह ग्राशिषोऽमलाः सत्याः करो-त्विति । स्रयं भगवानेव एतत्सर्वं सम्पादयत् । स्वस्मिन् स्वयमेव शक्तः । नन्वयं फलरूपः कथं तत्कृते साधनतामापद्यत इति चेत्. तत्राह यदि मे धृतोव्रतेरिति । व्रतैर्भगवित्रयमैः यैर्भगवान् बशे

भवति ताहशैश्चेद्धृतः, तदा ग्रस्मदधीन इति मे निर्दुष्टा ग्राशिषः सत्याः करोतु । ग्रनेन लोक-प्रतीत्या गोपिकासु ग्रन्याहश्योऽप्याशिषः सत्या करोतीति सूचितम् । ग्रतो मम नास्त्येव सन्देह

इति भावः । स्रनेन सर्वासां भगवानिभन्नेत इति निरूपितम् । स्रन्यथा व्रतकरण एव विरोधं कुर्युः ॥ ६६॥

द्यांख्यार्थ — जो वर कन्या तथा सब को ग्रभीष्ट है कि यह ही वरण योग्य है, वह स्वयं वरते के लिए ग्रागए हैं । ग्रपनी सम्मित भी यह ही है। राजा की पुत्रो स्वयं चतुर तथा विशेष लक्षणों वाली है। भगवान के वरण का मार्ग तो बिना रकावट वाला है। यों निरूपण करने के लिए 'रमापति' विशेषण दिया है। जिनको लक्ष्मी ने वरा है, उनको वरने में किसी प्रकार का संशय नहीं है। वेखकर, दर्शन का फल लेना चाहती है। जिससे प्रथंना करती है कि यह मेरा पित हो। भगवान की प्राप्ति में धर्मीद की सामर्थ्य नहीं है तब भगवान पित कैसे होंगे? निर्मल ग्राशाविद सत्य करे। ग्रथित मंगवान ही यह सब सम्पादन करें। ग्रापमें ग्राप ही समर्थ हैं। भगवान स्वयं तो फलरूप हैं वह साधन रूप कैसे बनेंगे? इस पर कहती है कि 'यदि में घृतो वर्त' जिन नियमों से भगवान वश होते हैं वे यदि मैंने किये हैं तो मेरे ग्राधीन हो, ग्रर्थात् मेरी कामनाग्रों को पूरण करें। एवं नियम पालन से प्राप्त ग्राशीविदों को सत्य करें। इससे यह कहा कि गोपिकाग्रों को तरह दूसरों की भी ग्राशिष सत्य करते हैं, ग्रतः मुभे वरेंगे इसमें मुभको कोई सन्देह नहीं है, इससे यह सूचित किया कि भगवान सब को ग्रभीष्ट हैं, नहीं तो वत करने में ही विरोध करें।।३६।।

श्रामास—श्रुप्रे यत्पादपङ्कजेति श्लोकः कन्याया एव प्रार्थनारूप इति केचित् । केचित् राज्ञ इत्यप्रे पठन्ति । तत्र प्रसादः कन्याया एव युक्तः । ग्रतोऽत्रैव व्याख्यायते । पूर्वं स्वव्रतिवश्वासेन भगवान् करिष्यतीत्युक्त्वा, ईश्वरस्य को वा नियामक इति; तस्य तोषार्थमाकाङ्क्षां प्रकटोकुर्वतो प्रसादमेव प्रार्थयित यत्पादेति ।

ग्राभासार्थ—इस निम्न 'यत्पादपङ्कज' क्लोक में कन्या ने प्रार्थना की है। यों कितने ही कहते हैं ग्रीर किसी का मत है कि राजा की प्रार्थना का क्लोक है, इसलिए ग्रागे पढते हैं। इनमें कन्या का ही प्रसाद उचित है इस कारण से यहाँ ही इसकी व्याख्या की जाती है। पहले ग्रपने किए हुए वर के विश्वास से कहा है कि भगवान् करेंगे, ईश्वर का नियामक कोई नहीं है। उनकी प्रसन्नता के लिए ग्राकाङ्क्षा प्रकट करती हुई कृपा के वास्ते ही प्रार्थना 'यत्पाद' क्लोक में करती है।

श्लोक—यत्पादपङ्काजरजः शिरसा बिर्मात श्रीरब्जजः सगिरिशः सहलोकपालैः । लोलातत्तः स्वकृतसेतुपरीप्सयासौ काले दधत्स मगदान् मम केन तुष्येत् ।।

रलोकार्थ — जिनके चरण कमल की रज, लक्ष्मोजी, ब्रह्माजी, महादेवजी और लोकपाल ये सब शिर पर घारण करते हैं, और जो अपनी मर्यादा की पालना के लिए स्वइच्छा से समय पर लीला विग्रह धारण करते है, वे परमेश्वर मुक्त पर किस उपाय से प्रसन्न होंगे ॥३७॥ मुबोधिनी—भगवत्त्रसादे हि भगवानेव प्राप्त्यते, तर्थेव च काम्यते। तदितदुर्लभम्। यत्र तस्य रज एव सर्वैः कामितमित्याह। यस्य पाद-पञ्चजरजः शिरसा बिभिति श्रीः। ग्रद्धजजो ब्रह्मा। गिरिशो महादेवः। तत्सिहृतः लोकपालैश्च सिहृतः। रजसा हि भगवदीयं शरीर भवतीति पूर्वमृक्तम्। तदा भगवान् निःसन्दिग्धं प्राप्यते। स्वतन्त्रा भक्तिर्वा भवति । तत्रापि शिरसि बिभ्रति। एतच्छरीरिवयोगे प्रथमं ततः एव देहारम्भकाः परिष्वङ्गं कुर्वन्तीति । लक्ष्म्या ग्रपि भगवदवतारेषु ग्रवतारोऽनेक्षित इति, सर्वेष्वेव देहेषु यथा भगवत्सम्बन्धो भवति, तदर्थं मृग्य-

मेव । ब्रह्मादोनामि स्वाधिकारसमाप्त्यनन्तरं यथा तथा भवित तदर्थ धारणं पुनरिषकारिनवृ— त्यर्थम् । निन्वतः पूर्वास्ते कथं बिभ्रतोत्याशङ्क्ष्रचाह लोलातनूरिती । यो भगवान् स्वकृतानां धर्म— मर्यादानां परोप्सया रिक्षतुमिच्छया लीलात— नूर्दधत् भवित । तेन चरण्राजःसम्बन्धप्रार्थना च युक्ते ति भावः । एवं सर्वप्रार्थ्यभवेत्याह स्रमा— विति । स पुरः स्फुरतीति साधनविलम्बः सोढु— मशक्य इति. प्रसाद एवतत्कार्यं सिध्यतीति, केन वा उपायेन तुष्येदिति जिज्ञासा । उत्वा चरण्योः पतित्वा प्रार्थनीयः, स्राहोस्विदन्यो व किश्चदुपाय इति । भगवत्त्वादेव दानादिपक्षो निराकृतः ।।३७॥

ध्याख्यार्थ — भगवान् के प्रसन्न होने पर ही भगवान् प्राप्त होंगे। वह ही कामना की जाती है, वह प्राप्त होना कठिन है। जहां उनकी चरण रज ही सब चाहते हैं, जैसे कि लक्ष्मी, ब्रह्मा, महादेव ग्रीर लोकपाल। ये सब रज की ही कामना करते रहते हैं, क्यों कि उनके चरण रज से ही यह शरीर भगवदीय होता है। यों ग्रागे कहा गया है, जब शरीर भगवदीय हो जाता है तब निश्चय से भगवान् प्राप्त होते हैं। ग्रथवा स्वतन्त्र भक्ति होती है। उसी ग्रवस्था में भी रज को शिर पर धारण करते हैं, इस शरीर के वियोग होने पर भी प्रथम उससे ही देह के ग्रारम्भ करने वाले तत्त्व मिलाप करते हैं ग्रथीत् ग्रन्य देह भी भगवदीय ही बनती है। जब भगवान् ग्रवतार ग्रहण करते हैं, तब लक्ष्मी के ग्रवतार की भी ग्रयेक्षा रहती है जो भी देह मिले उनमें जैसे भगवान् से सम्बन्ध हो, उसके लिए खोज करनी चाहिए, ब्रह्मादिक भी चरण रज इसलिए धारण करते हैं कि ग्रपने ग्रधिकार को समाप्ति के बाद इस ग्रधिकार की निवृत्ति होकर भगवदीय देह को ही प्राप्त होवे।

यदि यह इच्छा इनकी है तो इससे पहले कैसे धारण करते थे ? इस शङ्का को मिटाने के लिए कहते है कि 'लीलातनू:' जो भगवान् अपनी बनाई धमं मर्यादा की रक्षा के इच्छा से लीला शरीर धारण करते हैं, इस कारण से चरण रज के सम्बन्ध की प्रार्थना उचित है, यह भाव है। इस प्रकार सब को इसकी ही प्रार्थना करनी चाहिए, जो सामने वा आगे स्फुरित हो रहे हैं। साधन विलम्ब महना भी अब कठिन है अथवा सहा नहीं जाता है। आपकी कृपा ही इस कार्य को सिद्ध कर सकतो है। किस उपाय से प्रसन्न होंगे, यह जिज्ञासा है। जाकर चरणों में पड़कर प्रार्थना की जाय वा दूसरा कोई उपाय है। भगवान् होने से दानादि से प्रसन्नता के पक्ष का निराकरण किया है।।३७॥

भ्राभास — ग्रचिन्तितमपि कल्पयिष्यतीति संभावनया मनोरथः । श्रत एव भगवान् तमुपायं कल्पितवानित्याह भ्रचितमिति ।

१--गुद्ध पुष्ट पुष्टि भक्ति।

ग्राभासार्थ — जिसका विचार भी न किया हो उसको भी ग्राप रचेंगे, इस सम्भावना से मनोरथ किया, ग्रतएव भगवान् ने वह उपाय रचा, जिसको 'ग्राचितं' स्लोक में कहा गया है।

श्लोक — श्रवितं पुनिरित्याह नारायण जगत्पते । श्रात्मानन्देन पूर्णस्य करवािंग किमल्पकः ।।३८॥

इलोकार्थ — राजा फिर भगवान का पूजन कर कहने लगे कि, हे नारायए ! हे जगत् के पति ! ग्रात्मानन्द से पूर्ण ग्रापका मैं तुच्छ क्या पूजादि सत्कार कर सकता हुँ ॥३८॥

मुबोधिनी — पुनः पूजियत्वा भगवत्प्रेरणया स्वयमेव राजा कि ख्रित्प्रार्थितवान् । इति वक्ष्य-माणप्रकारम्, यथा कन्यामनोरथः सिध्यति । ग्रन्तर्बहिः पूर्णस्य नियामकस्य कि वक्तव्यं कि कर्तव्यमित्यभिप्रायेणाह । नारायण प्रेरक । जगत्पते बहिनियामक । ग्रतो यथेच्छसि तथैव कारयसि ।

तस्मान्न किञ्चिद्वक्तव्यम् । किञ्च । अपूर्णं हि केन-चित् कियया पूर्यते, अयं तु पूर्णानन्देनैव पूर्णः, आत्मैव आनन्दः । व्यापकत्वे विरलता स्यादिति वृंहरगत्वलक्षणं पूर्णत्वमाह पूर्णस्येति । तत्राप्यह-मल्पकः अत्यल्पः कुत्सितोऽल्पो वा, अनानन्द-त्वात् ।।३८॥

व्याख्यार्थ — राजा फिर भगवान् की पूजा कर, उनकी प्रेरणा से कुछ प्रार्थना करने लगा।
यह कहने का ढंग है, जिससे कन्या का मनोरथ सिद्ध होता है। भीतर ग्रीर बाहर पूर्ण तथा नियामक
को, क्या कहा जाय कि क्या करना चाहिये, इस ग्रिभिप्राय से कहता है कि ग्राप नारायण होने से
प्रेरक हैं ग्रीर जगत् के पित होने से बाहर के नियामक हैं। इस कारण से जैसी ग्रापकी इच्छा होती
है, वैसे ही कराते हैं। इस कारण कुछ कहना नहीं चाहिए, किञ्च, जो ग्रपूर्ण होता है उसको किसी
किया से पूर्ण किया जाता है। ग्राप जो सामने दर्शन दे रहे हैं वे तो पूर्ण ग्रानन्द से ही पूर्ण हैं।
ग्रात्मा ही ग्रानन्द है, व्यापकपन में विरलता हो, इसलिए यहां तौ बृहत्त्व लक्षण वाला पूर्णत्व
'पूर्णस्य' पद से कहा है। जहां ऐसी पूर्णता है, वहां मैं ग्रित ग्रल्प ग्रर्थात् बहुत तुच्छ, निरानन्द होने
से क्या कह सकता हैं? ।।३८।।

श्राभास—प्रस्तावनार्थमेव भगवांस्तं प्रेरितवान्, यथा याचितोऽपि न प्रत्याख्याति, श्रतोऽवसरं प्राप्य भगवान् भक्तहितार्थी तं याचितवानित्याह तमाहेति ।

श्राभासार्थ — भगवान् ने ही प्रस्तावना के लिए उसको वैसी प्रेरणा की है। जैसे मांगते भी नहीं। प्रकट करता है, श्रतः श्रवसर पा कर भक्त के हित चाहने वाले भगवान् उससे मांगने लगे-यह 'तमाह' इलोक में कहते हैं।

श्लोक-श्रीशुक उवाच-तमाह भगवान्हृष्टः कृतासनपरिग्रहः । मेघगम्भीरया वाचा सस्मितं कुरुनन्दन॥३६॥ श्लोकार्थ-श्री शुकदेवजी कहते हैं कि हे कुरुनन्दन ! भगवान् ग्रासन पर विराज्यान हो, प्रसन्न चित्त से, मुस्कराते हुए मेघ जैसी गम्भीर वागों से राजा को कहने लगे ।।३१॥

सुबोधिनी — भगवानिति सर्वसमर्थः पूर्णः । पूर्णस्य याचनं न विगीतम्, प्रत्युपकारसम्भवात् । कृष्ण इति स्त्रीगां हितः । कृतासनपरिग्रह इत्य-व्यग्रः । तस्यासनं चेत्परिगृहीतम्, ग्रन्यदिप परि-ग्राह्यमिति । न हि भोजनार्थमुपविष्टस्तृप्तेः पूर्व-

मुत्तिष्ठति । न वा तदा याचनं दोषाय । तस्य सर्व-मेव दुःखं नाशयतीति मेघगम्भोरयेति । सिम्ति-मिति किञ्चिन्मोहयन् यावता प्रयच्छति कन्या-मेव, नत्वात्मानम् । तथा सित कन्या ग्रग्नाह्या स्यात् । सम्बोधनं विश्वासाय ॥३६॥

व्याख्यार्थ — भगवान् कहने का तात्पर्य है सर्व समर्थ पूर्ण। पूर्ण यदि याचना करे तो निन्दित नहीं है। प्रत्युपकार कर सकने से, ध्रथवा उनकी याचना भी ध्रपने ऊपर उपकारक है। कृष्ण है, इससे स्त्रियों के हित रूप हैं। ग्रासन ग्रादि ग्रहण किये हैं जिससे व्यग्नता रहित है। उनने जब ग्रासन ग्रहण किया है तब दूसरा भी लेना चाहिये। जैसे जो भोजन पर बैठा हुग्ना वह तृष्ति से प्रथम नहीं उठता है. उस समय ग्रन्य वस्तु मांग लेने में कोई दोष नहीं है। भगवान् मेघ जैसी गम्भीर वाणी से मांगते हुए सर्व ही दु:ख नाश करते है। मुसक्यान के साथ ग्रर्थात् कुछ मोह में डालते हुए जो कुछ मांगते है, वह कन्या ही मांगते हैं न कि ग्रात्मा को। वैसी कन्या होने से ग्रग्नाह्य होनी चाहिये, कुष्ट-नन्दन! संबोधन विश्वास के लिए दिया है।।३६॥

श्राभास-भगवान् याचनदोषं परिहरन् याचते नरेन्द्रेति ।

मासार्थ - भगवान् दोष का परिहार करते हुए 'मांगते' हैं, यह 'नरेन्द्र' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक- -श्रीभगवानुवाच-नरेन्द्र याञ्चा कविभिविंगहिंता राजन्यबन्धोर्निजधर्मवर्तिनः ।

तथापि याचे तव सौहृदेच्छया

कन्यां त्वदीयां न हि शुल्कदा वयम् ॥४०॥

श्लोकार्थ —श्री भगवान् ने कहा कि हे नरेन्द्र ! पण्डित लोग कहते हैं कि माँगना बहुत बुरा है। जो क्षत्रिय अपने धर्म में चलता है, उसके लिए ही उसकी निन्दा की गई है। तो भी मैं आपसे जो आपकी कन्या माँग रहा हूँ, जिसका कारण हैं कि मैं आपसे मित्रभाव करना चाहता हूँ। हम पैसा देकर भी कन्या लेने वाले नहीं हैं॥४०॥

मुबोधिनी - स्त्रीगां हितार्थमवतीर्णस्य येन केनाप्युपायेन तद्धितं साधनीयमिति मम न दोषः। तथापि राजन्यनाट्यं कुत्रंतस्तद्विरुद्धं न कर्तव्य-मिति तदर्शं सामान्यन्यायमाह । राजन्यबन्धोर्या-श्वा कविभिविगहिता। ब्रह्मवृत्तिरेव सा। नरेन्द्रेति सम्बोधनेन संमतिः प्रदिशता । यागिवचारे यागा-दाविन्द्र: प्रार्थ्यत इति नरनाट्ये प्रार्थना न विगी-तेति सूचितम् । स्तुतिरप्यनेन कृता । कविभिरिति विचक्षणैः। ते ह्येवं मन्यन्ते। भगवता वीर्यं क्षत्रियेम्यो दत्तम् । यत्किञ्चिदपेक्षितं तद्वीर्येणैव साधनीयमिति । अनेनादाने बलादिप नेष्यामीति सुचितम्। भ्रापत्सु याचनं न दुष्यतीत्यत म्राह निजधमंवतिन इति । निजधमों वीर्यम् । रागे उत्पन्ने राग एव निवारगोयः। म्रनिवृत्तौ वा

स्वधमः कर्तव्यः । ततो मरणं प्राप्तिर्वा । मरगो-ऽपि परतः प्राप्नोति । तस्माद्वीयंमेव कर्तव्यम् । तथापि । याच इत्याह तथापीति । एवं करगो हेतु: सौहदेच्छ्या। यथा त्वदीया कन्या अभिल-षिता, एवं सौहार्दमिप । ततो वीर्ये द्वयं न सिध्यति । ईश्वरत्वात्कापट्येन जयो जयो न भवतीति कदाचिद्दमनेऽपि न मन्येतेति याचनम्। धर्मपरीक्षार्थं च वचनम्। कन्या देयैवेति नातीव भारः । पूर्णो याचमानः प्रतिदास्यतीति शङ्काया-माह न हि शुल्कदा इति । मूल्ये दत्ते दासी भव-तीति । तत्रापि वयं वीर्यमेव परं शुल्कं प्रय-च्छामः। श्रोत्रियमत्या कदाचिच्छुत्क याचेरन्, कन्यायाः कुशिका वयमिति नवमे तथा निरूप-गात् ॥४०॥

व्याख्यार्थ — स्त्रियों के हित के लिए ग्रवतरित को किसी भी उपाय से उनका हित सिद्ध करना चाहिए, इसलिए मुक्ते मांगने में दोष नहीं है, तो भी क्षत्रिय का नाट्य करने वाले को उसके विरुद्ध कार्य नहीं करना चाहिए, जिसके लिए सामान्य न्याय कहते हैं। क्षत्रिय के लिए मांगने की निन्दा की है। मांगना ब्राह्मए। की वृत्ति है। नरेन्द्र! कहने से बताया है कि इसमें ग्रापकी भी सम्मति है। यज्ञ के लिए, यज्ञ ग्रादि में इन्द्र की प्रार्थना की जाती है, इसलिए नर के नाट्य में मांगना निन्दित नहीं है। यह सूचित किया, इससे स्तुति भी की है। 'कवि' शब्द का भावार्थ है जो चतुर हैं, वे यों मानते हैं। भगवान् ने वीर्य (पराक्रम) क्षत्रियों को दिया है, अतः क्षत्रियों को जिसकी अपेक्षा होवे वह वीर्य से ही प्राप्त करे। यों कहकर यह बताया कि यदि मांगने से न दोगे तो बल से भी लूँगा। भ्रापदाभ्रों में याचना दूषित नहीं है। इसलिए कहा है, कि जब भ्रापदा न हो भ्रपना धर्म पालन हो सके, तब क्षत्रिय को मांगना नहीं चाहिए। वीर्य से ही लेना चाहिए। किसी में प्रेम उत्पन्न हो जाय तो उसको मिटा देना चाहिए। यदि प्रेम निवृत्त न हो सके तो भ्रपना धर्म करना चाहिए। उस वीर्य धर्म से उस प्रिय वस्तु की प्राप्ति होगी अथवा मृत्यु होगी मरने पर परलोक में उत्तम स्त्री की प्राप्ति होगी, इस कारण से वीरता ही करनी चाहिए । यों होते हुए भी जो मैं याचना करता हूँ, जिसका कारगा यह है, कि जैसी तुम्हारी कन्या की चाहना है वैसी ही तुम्हारी मित्रता भी चाहता है। वीय करूंगा तो दोनों कार्य सिद्ध न होंगे । दोनों सिद्ध करना चाहते हैं, ईश्वर होने से कपट से जो जय की जावे वह जय नहीं कही जाती है, इसलिए कदाचित् सांडों के दमन करने पर भी न माने, इस कारगा याचना की गई है । यह कहना धर्म की परीक्षा वास्ते है। कन्या देने योग्य ही है, इसलिए याचना मानने में कोई विशेष भार नहीं है। पूर्ण रीति से मांगने पर ही दी जाती है, इस शङ्का के मिटाने के लिए कहते है कि 'न हि शुल्कदा' हम पैसे देकर लेने वाले नहीं है, क्यों कि पैसे देकर जो ली जाती है वह पत्नी न होकर दासी होती है। उसमें भी हम वीर्य ही उत्तम शुल्क देते हैं। श्रोत्रिय मित से यदि शुल्क माँगे जैसा कि नवम में कहा है 'कन्य।याः कुशिका वयम्' ।।४०।।

म्रामास - राजा तु याचनात्पूर्वं देयत्वेन विचार्य प्रतिज्ञां च पूरियव्यामोति कष्टे भगवांश्च न विनियोक्तव्य इति तृष्णीं स्थितः । रागे सति कष्टमपि करोति, नान्यथेति अधूना रागं ज्ञात्वा वृषदमनार्थं प्रार्थयते कोऽन्य इति ।

श्राभासार्थ - राजा ने तो भगवान् की याचना से प्रथम ही विचार कर लिया था कि कन्या तो भगवान् को दूंगा किन्तु प्रतिज्ञा भी पूरी करूंगा। प्रतिज्ञा पूर्ति में भगवान् को कब्ट होगा, उसमें भी उनको लगाना नहीं चाहिए, इस विचार में ही चुप हो रहा, मन में कहा कि यदि प्रेम होगा तो कब्ट भी स्वत: करेंगे। यदि प्रेम न होगा तो न करेंगे, श्रब देखने में श्राता है कि कन्या के लिए इसमें प्रेम है, इसलिए वृषों के दमन के वास्तं 'कोऽन्य' श्लोक में प्रार्थना करता है -

श्लोक-राजीवाच-कोऽन्यस्तेऽभ्यधिको नाथ कन्यावर इहेप्सितः। गुणैकधाम्नो यस्याङ्गे श्रीवंसत्यनपायिनी ॥४१॥

श्लोकार्थ - राजा कहने लगा कि ग्रापसे विशेष उत्तम इस संसार में दूसरा कौन सा वाञ्छित वर कन्या को मिलेगा, श्राप गुणों के एक हा धाम हैं, जिनके श्रङ्ग में लक्ष्मी अविचल होकर सदैव रहती है।।४१।।

सर्वाः स्त्रियस्त्वदीया एव । यतो गूगानामेकं घाम

मुबोधिनी त्वलोऽप्यभ्यधिकः दाने कोऽपि | भवानेव । अनन्ता गुएगा नित्यास्त्वय्येव प्रति-नास्ति पात्रम् । कन्यायाश्चे प्सितो वरो नान्यो- ष्टिता:। ग्रत एव श्रीरनपायिनी त्विय । यत्र श्री-र्शस्त । स्रतो हष्टसम्पत्तिः सर्वापि सिद्धाः किन्न । स्तत्र सर्वमिति । वसतीत्यन्यत्र परिभ्रमग्रामात्रम्।

व्याल्यार्थ - ग्राप से भी विशेष उत्तम दान लेने का पात्र कोई नहीं है, ग्रीर कन्या को भी म्राप ही इच्छित वर हो, न कोई म्रन्य, मतः प्रत्यक्ष जितनी सम्पत्ति चाहिए वह म्राप में सिद्ध ही है ग्रीर विशेष, सब ग्रापकी ही स्त्रियाँ हैं, क्योंकि गुरगों का स्थान ग्राप एक ही हैं। ग्रनन्त नित्यगुरग भाप में ही रहते हैं, अतएव स्थिर लक्ष्मी भ्राप में ही है, जहां श्री है वहां सब रहते हैं, दूसरे के यहां तो केवल भटकना है ॥४१॥

श्राभास-परमस्मदीयोऽपि धर्मः पालनीय इत्याह किन्त्वस्माभिरिति ।

माभासार्थ - किन्तु हमने जो प्रतिज्ञा की है वह मेरा धर्म भी ग्राप को पालना चाहिए, यह 'किन्त्वस्माभिः' श्लोक में कहता है। किए हैं की बाद के निर्मा किए हैं कि किए हैं कि किए हैं किए हैं किए हैं किए हैं कि किए हैं किए हैं किए हैं किए ह

श्लोक - किन्त्वस्माभिः कृतः पूर्वं समयः सात्त्वतर्षम । पुंसां वीर्यपरीक्षार्थं कन्यावरपरीक्षया ॥४२॥ श्लोकार्थ—हे यादव श्रेष्ठ ! ग्रापकी याचना से पहले ही हमने प्रतिज्ञा कर रखीं है। कन्या के वर की परीक्षा करनी चाहिए कि उन पुरुषों में जो वरना चाहता है, कितना पराक्रम है।।४२॥

सुबोधिनी—ग्रधुना करगो ग्रपराधो भवेत्, किन्तु पूर्वमेव कृतः। समयो नियमः। तुशब्दो निर्भरदान व्यावर्तयति। सात्त्वतषंभेति प्रतिज्ञा पालनीयेत्यत्र सम्मतिरुक्ता। यादवश्रेष्ठास्तत् जानन्तीति। भक्तस्वामी भक्तप्रतिज्ञां पालयिष्य-तीति। प्रतिज्ञाकरगो निमित्तमाह पुंसामिति। क्षत्रियेषु वीर्यवान् महान्। सप्ताङ्गानि क्षत्रिय-

स्य । सर्वत्र तत्सामर्थ्ये महान् भवति । ग्रतः सप्तवृषा दम्यत्वेन स्थापिताः । महत एव कन्या देया । जामातरं प्रति नम्रता बोधनीया । ग्रधमे च सा निषिद्धा । ग्रपरीक्षायां वीर्यं न ज्ञायत इति । एतदपि कन्यावरपरीक्षार्थमेव, न त्वस्यान्य उपयोगोऽस्ति । ग्रतः कन्यादाने तदवदयं कर्त-व्यम् ॥४२॥

व्याख्यार्थ — ग्रापकी याचना के ग्रनन्तर यदि प्रतिज्ञा की हो तो ग्रपराध लगे, किन्तु यह पहले ही की हुई है। समय का तात्पर्य है, कि मैंने नियम बना लिया है कि कन्या किसको दूंगा, एक प्रकार शपथ ली है, 'तु' पद से ग्रति मात्र दान को टालता है। भगवान् को 'सात्त्वतर्षभ' विशेषण से यह प्रार्थना की है कि ग्राप यादव श्रेष्ठ हैं, ग्रतः मेरी प्रतिज्ञा पालन करनी चाहिए, जिसमें ग्रापको भी सम्मति है। इस तत्त्व को यादव श्रेष्ठ जानते ही है। भक्तों के स्वामी भक्त की प्रतिज्ञा पालेंगे ही। प्रतिज्ञा करने का कारण बताता है, क्षत्रियों में बड़ा वह है, जो वीर्य वाला है। क्षत्रिय के सात ग्रज्ज है. सातों ग्रज्जों में जिनका सामर्थ्य शौर्य है, वह महान् है, ग्रतः सात सांड दमन के लिए स्थापित किए हैं। जो महान् होवे, उसको कन्या देनी चाहिए, जामाता के प्रति नम्रता बतानी चाहिए। यदि जामात ग्रथम है तो नम्रता बतानी निषद्ध है। यदि परीक्षा न ली जावे तो वीरता का पता न लगे। यह प्रतिज्ञा भी कन्या के वर की परीक्षा करने के लिए की गई है। इसका कोई ग्रन्य उपयोग नहीं है ग्रीर न किया जावेगा, ग्रतः इसका उपयोग कन्या दान में ग्रवश्य किया जावेगा।। ४२।।

ग्राभास—तं समयमाह, यथा परीक्षा सम्पद्यते, सप्तैत इति ।

ग्राभासार्थ-'सप्तैते' क्लोक में वह प्रतिज्ञा बताता है, जिससे परीक्षा हो जाती है।

श्लोक—सप्तेते गोवृषा वोर दुर्धान्ता दुरवग्रहाः । एतेर्भग्नाः सुबहवो भिन्नगात्रा नृपात्मजाः ॥४३॥

श्लोकार्थ—हे वीर ! ये सात साँड ऐसे हैं, जो कठिनाई से दमन किए जाते हैं श्लीर इनसे लड़ना भी अपनी मृत्यु लाना है। बहुत राजपुत्र जो मेरी प्रतिज्ञा सुन कन्या को वरने के लिए आए थे, वे इनसे अपने गात्र तुड़वा कर भाग गए हैं ॥४३॥

सुबोधिनी - एकत्र गृहे सप्तव्षा निरुद्धाः, न कश्चित्तत्र परिपालकः। नापि तत्र गौः काचित्, भक्ष्यं च यथेष्टं मादकम् । ततोन्योन्यं यूध्यमानाः ग्रतिमत्ताः नित्यं कृद्धास्तिष्ठन्ति । तत्रापि सप्त । विषमसंस्थापन्नाः, ग्रन्यथा द्वन्द्वयोधिनो भवेयुः। गोवृषा इति न मारगायाः। गोजातीयाः वृषाः समस्थाः । वीरे त सम्बोधनमितरस्तृतिः श्रोतृनि-न्दार्थेति राङ्काव्यदासार्थम्। वीरस्याग्रे कथनं वीर्योदबोधनार्थम् । बहुनेव वृषानेकश्चारयति इत्याशङ्क्र्य वैलक्षण्यमाह दुर्दान्ता इति । भ्रदा-न्तापेक्षयापि कठिनाः । दुरुपसर्गो दमनविरोधिनं वदति । तत्र दमनसम्भावनापि नास्तीति ज्ञाप-

यितुम् । वीरैरपि दुर्दान्ता इति वा । किञ्च दुष्टः ग्रवग्रहो येषाम्। तैः सह कलहो मरणपर्यव-सायी । भागहो वा दृष्टः । ते मारयित्मशक्याः, हष्टाहष्टोपायैः । अन्यांश्च मारयन्तीति द्वयमुक्तम्। नापि तेषां वीर्यं सम्भावनामात्रेण सिद्धम्, किन्तू बहुधा कृतकार्यमित्याह एतैभंग्ना इति । काकता-लीयव्युदासाय सुबहवः । भङ्गो न पराजयमात्रम्। तथा सति हृष्ट्रापि भीताः पलायिता भवन्ति। किन्तु भग्नगात्राणां करचरणादीनां भञ्जपर्यन्तं यतमानाः। ननु शिक्षाबीजयोरप्रयोजकत्वं तेषु भविष्यतीति चेत्, तत्राह नृपात्मजा इति । न त् क्षत्रियमात्रम् ॥४३॥

व्याख्यार्थं - सात सांड़ एक ही गृह में इकट्टे क्के हुए है। वहां उनकी पालना करने वाला कोई नहीं है। वहां कोई भी भी नहीं है। उनको मादक भोजन यथेष्ट मिलता है। इस कारण भ्रापस में लड़ते हुए बहुत मत्त नित्य क्रोध पूर्ण रहते हैं। उसमें भी वे सात होने से समान नहीं हैं। जिससे कि दो दो मिल कर लड़ सके। सांड है इसलिए मारने के भी योग्य नहीं है, क्योंकि ये समान भूमि के गौ जाति के वृष है, न कि धरण्य की विषम भूमि के भैंसे हैं। भगवान् को वीर ! यह सम्बोधन देकर प्रकट किया है कि ग्राप ग्रन्य समस्तों से शूर हैं, इस प्रकार ग्रापकी स्तुति की गई है। जिसका कारण, कोई भी श्रोता इससे ग्रन्यों की निन्दा समभ बैठे उस शङ्का के मिटाने के लिए यह स्तुत्यर्थ विशेषणा है न कि ग्रन्य की निन्दा के लिए। गौ व्यों के विशेषणों के देने से प्रथम 'वीर' शब्द देने का तात्पर्य, शौर्य के जगाने में है। यदि भगवान कह दें कि एक हो मनुष्य बहुत वृषों को चराता है, ये तो सात ही हैं, इसमें कौनसी बड़ी बात है ? इसके उत्तर में राजा कहता है कि ये वृष वैसे नहीं हैं, किन्तू दूर्वान्त हैं जो वृष ग्रदान्त होते हैं, उनसे भी कठिन हैं, दुर उपसर्ग देने का ग्राशय है कि ये वृष दमन कराने के विरोधी हैं। किसी को दमन करने ही नहीं देते है। इन वृषों को दमन करने की सम्भावना भी नहीं है। यों जताने के लिए ऐसा कहा है। ग्रथवा वीरों को भी इनका दमन करना ग्रत्यन्त कठिन है। विशेष में इनसे लड़ना भी बुरा है। जिसका परिगाम मरगा पर्यन्त हो सकता है। ग्रथवा ग्राग्रह दुष्ट है, प्रत्यक्ष ग्रथवा ग्रप्रत्यक्ष उपायों से वे वनहीं मारे जा सकते हैं। स्वयं नहीं मरते हैं, किन्तू ग्रन्थों को मार देते हैं। उनका वोर्य केवल सम्भावना हो नहीं है. किन्तू इनने वैसा कार्य भी कर दिखाया है। जैसे कि इनने राजपूत्रों के गात्रों को तोड़ दिया हैं। यह तोड़ना भी काकतालीय न्याय के समान अकस्मात् एक किसी का नहीं किन्तु बहुतों के तोड़ डाले है। तोड़ना केवल पराजय नहीं है यों हो तो देखकर डर के मारे भाग जाते, किन्तू यहां तो जब तक उनके हाथ पैर टूटे नहीं तब तक इनके दमन का यत्न करते रहते थे। शिक्षा एवं विजय उनमें अप्रयोजक होगो ? यदि यों कहो तो उत्तर में कहता है कि नहीं वे साधारण क्षत्रिय नहीं थे किन्तू राजाग्रों के पूत्र थे, इसलिए इनमें शिक्षा तथा विजय प्रयोजक हो सकती है।

१-कठिनाई से दमन करने जैसे है

श्रामास — वृषाणां दोषा उक्ता इति, तेषु चेत्तव कृपा, एताहशानप्युद्धरिष्यामीति, तदा भवानेव कन्याया वरः, तदा तां दुष्टामप्युद्धरिष्यति, तदीयांश्च । ते हि कन्यानि-मित्तमेव निरुद्धा इति तदुद्धारव्यतिरेकेण कन्योद्धारो नोपपद्यते । ग्रतस्त्वं चेत्तानुद्धरि-ष्यसि, तदा वर इत्याह यदोमे निगृहोताः स्युरिति ।

श्राभासार्थ - सांडो के दोष कहे, यदि उन पर श्रापकी कृपा होगी कि इनका भी उद्घार करूं तो ग्राप इनका दमन करेंगे। जिससे कन्या का वर ग्राप ही बनेंगे। तब ग्राप उन दुष्टों का भी उद्धार करोगे, क्योंकि ये कन्या के कारएा ही एक स्थान में एकत्र रुके हुए हैं। उनके उद्घार हुए बिना कन्या का भी उद्धार नहीं होगा, ग्रतः ग्राप यदि उनका उद्धार करोगे तो कन्या के वर है, यह 'यदीमे निगृ-हीताः'श्लोक में कहता है।

श्लोक-यदीमे निगृहीताः स्युस्त्वयैव यदुनन्दन । वरो भवानिममतो दुहितुर्मे श्रियः पते ॥४४॥

श्लोकार्थ हे यदुनन्दन ! जो ग्राप इनका निग्रह कर लो तो हे लक्ष्मीपति ! ग्राप ही मेरी कन्या के वर हो, यह स्वीकार करता हुँ ॥४४॥

मुबोधिनी--निग्रहे कृते उद्धारोऽवश्यंभावीति | सन्देहश्च गोवर्धनादिना । तदा श्रभिमतो वरो तदेवोक्तम् । यदुनन्दनेति लीलार्थमागतः कदाचिन्न भवान् । मे दुहितुरिति स्वस्य हीनतां बोधयति । कुर्यादिति सूचितम् । यादवास्तथा न कुर्वन्तीति । योग्यता तु सर्वोत्तमैवेत्याह श्रियः पत इति ॥४४॥

व्याख्यार्थ - निग्रह होने से इनका उद्धार ग्रवश्य होने वाला है, वह ही कहा है। यदुनन्दन ! सम्बोधन से कहा है कि ग्राप लोला करने के लिए ही पधारे हो, इसी से यह कहा कि ग्रचानक न किया जावे तो कहता है कि म्राप लीलार्थ म्राये हो तो भी यदुनन्दन हैं म्रथीत् यादव हैं। यादव यों नहीं करते हैं, वे तो ऐसे कार्य करने से पीछे हटते नहीं है। गोवधन ग्रादि लीला ग्रापने की है, इस-लिए सन्देह होता है। उद्धार करते हो तो मेरी पुत्रों के ग्रिमिनत वर ग्राप ही हैं। मेरी पुत्री कहने से अपनी हीनता जताई है, आप में योग्यता तो सर्व से उत्तम है ही, क्योंकि लक्ष्मी के पति हैं ॥४४॥

म्रामास - प्राप्तैव कन्या, समयः परं पूरगीय इति राज्ञो विश्वासार्थमलौकिक-प्रकारं निराकुर्वन् कटिबन्धनादिकं कृत्वा तथा कृतवानित्याह एविमिति ।

म्राभासार्थ-कन्या तो प्राप्त ही है, किन्तु प्रतिज्ञा पूरी करनी चाहिए, यों राजा को विश्वास दिलाने के लिए ग्रलौकिक ढंग का निराकरण करते हुए, लौकिक प्रकार दिखाने के वास्ते कमर बान्धना म्रादि किया का वर्णन 'एवं समय' क्लोक में करते हैं।

## श्लोक--एवं समयमाकण्यं बद्ध्वा परिकरं विभुः । ग्रात्मानं सप्तथा कृत्वा न्यगृह्णाल्लोलयेव ताव् ॥४५॥

श्लोकार्थ--भगवान ने इस प्रकार प्रतिज्ञा सुन, कमर बाँध ग्रपने सात स्वरूप कर लीला से ही उनको पकड़ लिया ।।४५।।

मुबोधिनी -- विभुः सर्वप्रकारेण कतु समर्थः। ग्रन्तः प्रविष्टः ग्रात्मानं सप्तधा कृतवान् । सप्तापि भगवानेव भवति । ग्रलौकिकं तु न कर्तव्यम् । रूपाणि त्वेकस्य बहुन्यपि भवन्ति । पुत्राश्चि- त्राणि । कालभेदेन च तानि न तिष्ठन्तीत्येताव-न्मात्रमुत्कर्षहेतुरेव । नत्वलौकिकं किञ्चित् । ततो लीलयैव न्यगृह्णात् । लीलैबोत्कर्षहेतुः । बन्धनं तु सुगममेव ॥४४॥

व्याख्यार्थ – सर्व प्रकार से करने में समर्थ श्रीकृष्ण ने भीतर जहां सांड स्थित थे, वहां जाकर ग्रपने सात स्वरूप किए। सात भी भगवान ही हैं। ग्रलौकिक तो नहीं करना चाहिए रूप तो एक के बहुत भी होतें हैं। जैसे पुत्र ग्रौर चित्र, वे काल भेद से रहते नहीं हैं। केवल इतना ही उत्कर्ष का हेतु है, इसमें कुछ ग्रलौकिक नहीं है। ग्रनन्तर लीला से ही इनको पकड़ लिया, लीला ही उत्कर्ष का कारण है, बाँघना तो सरल ही है। १४१।।

**ग्राभास--**निगृह्य बद्ध्वा समानीतवानित्याह बद्ध्वेति ।

श्राभासार्थं - पकड़कर बाँध के ले श्राए, 'बढ़्वा' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक--बद्धा तान् दामिमः शौरिभंग्नदर्गन् हतौजतः । व्यक्षं छीलया बद्धान् बालो दारुमयान् यथा ॥४६॥

श्लोकार्थ--शौरि जिनका गर्व एवं बल नष्ट हो गया हैं, ऐसे उन साँडों को रज्जु से बाँध इस प्रकार खींच कर लाए, जैसे बालक काठ के बैलों को खींच लाते हैं।।४६।।

मुबोधिनी—दामभिः पृथक् पृथक्। पूर्वं शृङ्खलाभिरपि न बद्धास्तिष्ठन्तीति । शौरिरिति लौकिकोत्कर्षः। गर्वो बलं च हतम्। ततो लीलया व्यकर्षत्। यथा मृतप्राया बलीवर्दा स्राकृष्यन्ते भारपीडिताः। बलीवर्दत्वमपि तेषां निवृत्तमिति

हष्टान्तेनाह बालो दारुमयानिति । ते हि विपरीता ग्रिप पतिता बालेनाकृष्यन्ते, तथा विशीगावियवा ग्राकृष्टा इति तेषां ग्रवीऽपि निराकृतः, राज्ञश्च ।।४६॥

व्याख्यार्थ — जो पहले लोहे के जंजीर से भी बाँधे नहीं जाते थे, उन प्रत्येक को स्रलग सलग रज्जु से बाँध कर ले स्राए, क्योंकि शूर वंश में उत्पन्न होने से 'शौरि' हैं। यह लौकिक उत्कर्ष बताया, उनका बल नाश कर दिया। पश्चात् लीला से खींच ले आये। जैसे मरे हुए जैसे बैल भार मे पीडित लाए जाते हैं, उनका बैल पन भी निवृत्त हो गया। यह हृष्टान्त देकर बताते है कि काठ के बने बैल उलटे भी पड़ जाते है तो भी जैसे बालक उनको घसीट लाते हैं, वैसे जिनके अवयव शिथिल हो गए है, जिनको आप खींच लाए, यों कर उनका तो गर्व मिटाया, किन्तू राजा का भी मिटा दिया। ४६।।

श्राभास — ततो राजा कन्यां दत्तवानित्याह विस्वित इति।

श्राभासाथ — ग्रनन्तर राजा ने श्रीकृष्णचन्द्र को कन्या दी जिसका वर्णन 'विस्मित' श्लोक में करते हैं।

श्लोक — ततः प्रीतः सुतां राजा ददौ कृष्णाय विस्मितः । तां प्रत्यगृह्णाद्भगवान् विधिवत्सदृशीं प्रभुः ॥४७॥

श्लोकार्थ — यह देखकर राजा चिकत हो गया और प्रसन्न हुआ, अतः भगवान को अपनी कन्या दो। भगवान ने भो अपने सहश उस कन्या का विधिपूर्वक पाणिग्रहण किया।।४७॥

मुबोधनी — ग्रादौ विस्मितः, पश्चान्मुदितः, बन्धनवशीकरणानिः सत्त्वकरणान्यत्याश्चर्याणीति विस्मयः। एतद्यंमेव प्रतिज्ञेति कार्ये सम्पन्ने मुदितः। राजेति महता सम्भ्रमेण तस्मै दुहितरं द्वौ। याचनदानप्रतिग्रहाः तस्यां जाता इति वत्तं भगवानिप तां प्रतिगृहीतवानित्याह तां प्रत्यगृह्णादिति। भक्तावेव भगवानेवं करोतोति भगवानित्युक्तम्। धर्मपरोऽयं भगवच्छ्ब्दः। तदेव

ज्ञापयति विधिवदिति । वैदिकधर्मास्तत्र योजित-वान् । तदा लौकिका ग्रामुरा वा धर्मास्तां न स्पृ-शन्तीति सर्वथा स्वाभिप्रेतं सम्पादयति । तस्यां तथाकरणे हेतुमाह सहशीमिति । स्वभावतः सहशी । ग्रागन्तुकदोषाभावाय तथाकरणम् । तस्यां दोषदूरीकरणार्थं तथाकरणे लौकिकत्वं भगवति स्यान्, ग्रत ग्राह प्रभुरिति । स्वयं स्वत एव समर्थः ॥४७॥

क्यास्थार्थ—राजा पहले चिकत हुग्रा, ग्रनन्तर प्रसन्न हुग्रा । बाँचना, वश में लाना, निर्वल बनाना ग्रादि कार्य विशेष ग्रचम्भेवाले हैं। इनसे राजा चिकत हो गया। इस कार्य के लिए हो प्रतिज्ञा थी। वह कार्य पूर्ण होने से प्रसन्नता हुई। 'राजा' कहने का तात्पर्य यह है कि भगवान को कन्या धूम घाम से ग्रादर पूर्वक दी। 'प्रत्यगृह्यात्' पद का भावार्थ है कि इसमें याचना, दान ग्रौर प्रतिग्रह तीनों सिद्ध हो पाये। इस प्रकार भगवान् ने स्वीकार किया, 'भगवान्' पद का ग्राशय स्पष्ट करते हैं कि भक्ति में ही भगवान् यों करते हैं। यह भगवान् शब्द धर्म परायग् है। ग्रर्थात् इससे भगवान् ने ऐश्वर्यादि गुग्ग प्रदिशत किए हैं। सारांश यह है कि धर्म प्रकार से शास्त्र विधि ग्रनुसार ही विवाह किया। वैदिक धर्म सब वहां किए। जिससे लोकिक वा ग्रासुर धर्म उसको स्पर्श न कर सके। यों सवंथा ग्रपना मन चाहा ही पूर्ण करते हैं। इस (सत्या) के लिए यों क्यों किया ? जिसका कारग्ण बताते हैं कि 'सहशी 'स्वभाव से समान है। इसके ग्रनन्तर कोई भी दोष न ग्रावे, इसलिए यों वैदिक

प्रक्रिया सम्पूर्ण को किन्तु उसमें दोष न ग्रावे इस वास्ते इस प्रकार करने से भगवान में लौकिक पन ग्राजायगा । इसके उत्तर में कहते हैं कि भगवान में लौकिक पन नहीं ग्रायगा, क्योंकि ग्राप 'प्रभू' स्वयं स्वतः सर्वं समर्थं हैं ॥४७॥

श्राभास - तद्द्वारा सर्वासामेव स्त्रीणां हितं कृतवानित्याह राजपतन्य इति । आभासार्थ - भगवान ने उसके द्वारा सब का हित किया; यह राजपत्न्य' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक — राजपत्न्यश्च दुहितुः कृष्णं लब्ध्वा त्रियं पतिस् । लेभिरे परमानन्दं जातश्च परमोत्सवः ॥४८॥

इलोकार्थ - राजा की पितनयाँ अपनी कन्या को प्यारा पित कृष्ण मिला देख. परमानन्द को प्राप्त हुई ग्रीर बड़ा उत्सव मनाने लगीं ॥४८॥

सुबोधनी-ग्रादौ राज्ञोपि ताः धर्मेकहेतवो ॥ जाताः ततो दुहितरि सापत्न्याभावः । तद्द्वारा स्वस्य सम्बन्धः भगवत्युत्कर्षवृद्धिः स्नेहश्चेति कृष्णमृद्धारकं प्रियमान्तरमीप्सितम्,पतिं बाह्यम्। ऐहिके बाह्याभ्यन्तरमुखदाता । पश्चादिप सायू- स्ताभिः कृत इत्यर्थः ॥४८॥

ज्यदः । ग्रतः स्वस्यापि तद्द्वारा तथा भविष्य-तीति परमानन्दं लेभिरे। सन्तोष एव तासां निस्तारे नियामकः । ग्रान्तरमुक्त्वा तासां बाह्य-माह जातश्च परमोत्सव इति । महानेव सम्भ्रम-

व्याख्यार्थ - ग्रादि में राजा की वे रानियाँ धर्म की ही एक हेतु हुई। इस कारण से पुत्री में सापत्न्य भाव किसी ने नहीं किया। ग्रथीत् सब रानियां उसको सहोदरा समभ, उसके द्वारा ग्रपना भगवान् से सम्बन्ध हुन्ना है, ग्रतः भगवान् में उत्कर्ष वृद्धि ग्रीर स्नेह उत्पन्न हो गया। इससे श्रीकृष्ण ग्रपने भी उद्धारक एवं ग्रान्तर प्रिय हैं, ऐसी कामना को । धारएा। करने योग्य पति हैं ? इस लोक में बाह्य ग्रीर ग्राभ्यन्तर सुख दाता है ग्रीर पीछे भी सुख देने वाले हैं। एवं सायुज्य देते है, ग्रत: हम को भी इसके द्वारा उसी प्रकार सुखादि की प्राप्ति होगी, इसलिए परमानन्द को प्राप्त होने लगीं। उनके निस्तार में सन्तोष ही नियामक है, यह ग्रान्तर भाव कह कर ग्रब बाहर का भाव प्रकट करते हैं कि उन्होंने धूमधाम से बड़ा उत्सव मनाया ।।४८।।

ग्रामास - ग्रन्येषामपि सर्वेषां तत्प्रसङ्गात् कृतार्थतामाह शङ्किति ।

ग्राभासार्थ - ग्रन्य भी जो थीं उन सब को इस प्रसङ्ग से कृतार्थता हुई वह 'शङ्घभेर्यानका' श्लोक में प्रकट करते हैं।

श्लोक-शङ्ख्यमियानका नेद्रगतिवाद्यद्विजाशिषः। नरा नार्यश्र मुदिताः सुवासःस्रगलङ्कृताः ॥४६॥

श्लोकार्थ - शङ्घभेरी ग्रौर नकारे बजने लगे। माङ्गलिक गीत गाये जाते थे। बाजे बजते थे, ब्राह्मग् ग्राशोर्वाद देते थे। नगर के नर तथा नारियाँ सुन्दर वस्न, ग्राभूषण ग्रौर मालाग्रों से सुभूषित हो ग्रानन्द मग्न हो रहीं थीं ।।४६।।

गीतादीनि शब्दात्मकानि त्रिविधानि। षडेते सत्त्वादिसत्त्वान्ताः । गीतानकयो राजसत्वम् । ग्रलङ्काराः सहजा इति चकाराज्ज्ञेयाः ॥४६॥

सुबोधिनी-शङ्खादयो वाद्यानि त्रिविधानि, | नरा नार्यश्चेति । चकारादनुक्तसर्व सङ्ग्रहः। मुदिता इत्यान्तरम् । वस्त्रादयो बाह्यास्त्रयः।

व्याख्यार्थ - शङ्ख, भेरी ग्रौर नक्कारे तीन प्रकार के वाद्य थे, वैसे ही गीता ग्रादि शब्द के रूप भी तीन प्रकार के थे। ये छ ही सत्त्व से लेकर सत्त्व के अन्त तक थे, अर्थात् इनके प्रारम्भ में सत्त्व था और ग्रन्त में भी सत्त्व था। गीत श्रीर नक्कारों में राजसत्व है। नर तथा नारियाँ सब थी, 'च' से जो नहीं कहे हैं उनका होना भी समक्तना चाहिए। प्रसन्न हुई यह ग्रान्तर भाव है। वस्त्र, ग्राभूषण ग्रौर मालाएँ ये तीन बाहर के ग्रानन्द को प्रकट करते हैं। ग्रलङ्कार तो सहज ही होते हैं, यों 'च' पद से जानना चाहिए ॥४६॥

श्रामास-राज्ञः सन्तोषेरा प्रायेरा सर्वस्वदानमाह दश्येन्विति द्वाभ्याम् ।

म्राभासार्थ - राजा ने प्रसन्नता से सर्वस्व दान दिया, इसका वर्गान 'दशधेनु' से दो श्लोकों में करते हैं।

श्लोक-दशधेनुसहस्राणि पारिबर्हमदाद्विभुः। युवतीनां त्रिसाहस्रं निष्कग्रीवसुवाससाम् ॥५०॥ नवनागसहस्राणि नागाच्छतगुणान् रथान्। रथाच्छतगुगानश्वानश्वाच्छतगुगान्नरान् ।।५१॥

इलोकार्थ - राजा ने दहेज में दस सहस्र गायें, गले में धुधुकी धारण किए,सुन्दर वस्त्रों से मुसज्जित, तीन सहस्र दासियाँ, नव सहस्र हाथी, नव लक्ष रथ, नव करोड़ घोडे, नव पद्म प्यादे दिए ॥५०-५१॥

सुबोधिनी-धर्मकामसाधका एकेन । अर्थ-साधकाश्चतुरङ्गसेनारूपा ग्रपरेगा। ग्रनभिप्रेत-त्वात्र ग्रहीव्यतीत्याशङ्कचाह पारिबहंमिति। कन्याग्रहरो तद्ग्रहरामावद्यकम् । विभुरिति प्रति-ष्ठार्थं यथाकथिब्बहानं वारितम् । धर्मो हि सहस्र-दक्षिगाः प्राकृतवैकृतभेदेन दशविधो भवति। कामिक्वविध इति सहस्रशो युवतयो दत्ताः। नायिकाभेदेन गुराभेदेन च त्र विध्यम् । नियता-लङ्कृता रसालम्बना इति । सहस्रशो गजाः सर्वावान्तरजातियुक्ता दत्ताः। नवैव नागभेदा भद्रादयः । रथादयः उत्तरोत्तरं शतगूणाः । पूर्व-बुद्धे स्तस्योत्तरा बुद्धिः शतगुणं गृह्णाति।।५०-५१।।

व्यास्यार्थ - धर्म ग्रौर काम को सिद्ध करने वाले जो पदार्थ दिए वे पहले एक श्लोक में कहे

हैं और ग्रर्थ को सिद्ध करने वाले चतुरङ्ग सेना ग्रादि जो दी उसका वर्णन दूसरे श्लोक में किया है। भगवान को लेना पसंद नहीं है, इसलिए वे लेंगे नहीं, इस शङ्का को मिटाने के लिए पारिबहं दहेज पद दिया है। जब कन्या ग्रहण की है, तब दहेज लेना ग्रावश्यक है। ग्राप 'विभुः' हैं, ग्रर्थात् सर्व पदार्थ सम्पन्न हैं, इसलिए ग्रपनी मान मर्यादा रखने के लिए कुछ दान रोक दिया, शेष लिया धर्म सहस्र दक्षिण वाला होता है ग्रीर वह भी प्रावृत तथा विवृत भेद से दश प्रकार का है, ग्रतः दश सहस्र धेनु दी हैं। काम तीन प्रकार का होता है, जिससे हजारों दासियां दी हैं। नायिका भेद से ग्रीर गुणों के भेद से तीन प्रकार हैं। नियत जो ग्रलङ कृत हैं, वह रस का ग्रालम्बन है, हजारों गज सर्व प्रकार की जाति के दिए। गजों के भद्र ग्रादि नव ही भेद हैं। रथ ग्रादि एक दूसरे से शतगुण थे। पूर्व बुद्धि से उसकी पीछे वाली बुद्धि शतगुण को ग्रहण करती है।।१०-५१।।

ग्राभास—ततः स्रोहात्तत्र स्थापनं वारियतुं प्रस्थापनमाह दम्पती इति । ग्राभासार्थ—स्नेह से वहां न रुककर प्रस्थापन 'दम्पती' श्लोक से कहते हैं।

श्लोक — दम्पती रथमारोप्य महत्या सेनया वृतौ । स्नेहप्रक्लिन्नहृदयो यापयामास कोसलः ॥५२॥

श्लोकार्थ — पति पत्नी दोनों को रथ में विराजमान कर बड़ी सेना सङ्ग में दी। स्नेह से द्रवीभूत हृदय वाले कोसल राजा ने उनको रवाना किया अर्थात् विदा दी॥ १२॥

मुबोधिनी — स्थापने धर्मपत्न्यौ कुण्ठिते भवतः । रथं स्वकीयम् । गमनेऽपि राजप्रयत्न एव सर्वोऽपि सूचितः । महत्या सेनया च । तेनैव वृतौ स्वयं गमनमनुचितमिति । स्नेहेन हृदयक्ले- दोऽपि गमने प्रतिबन्धकः । स्रनेन भक्तकर्तव्यं सर्वं कृतवानित्युक्तम् । कोसलदेशाधिपतिरिति स्वयं तत्र भक्तिकरगार्थं स्वयं स्थित इत्यप्युक्तम्॥५२॥

स्याख्यार्थ — विवाहानन्तर कन्या को रोकने से धर्म ग्रौर पत्नी कुण्ठित हो जाते हैं। रथ ग्रपना था,रवानगी करने में सर्व प्रयत्न राजा की तरफ से था। बड़ी सेना के साथ विदा दी। राजा ने ग्रपना जाना उचित न जाना इसलिए न गए। स्नेह से हृदय द्रवीभूत होना भी जाने में प्रतिबन्धक हुग्रा। इससे भक्त को जो करना चाहिए, वह सब किया। कोसल देश के ग्रधिपति भक्त होने के कारण भक्ति करने के लिए स्वयं स्थित थे, यह भी कहा है। ।५२।।

श्रामास — भगवतः सामर्थ्यं प्रतिपादियतुं वृषभजये लोकप्रसिद्धिनं जातिते तैर्भ-ग्रावयवाः सम्भूय तं ग्रहीतुं यत्नं कृतवन्त इत्याह श्रुत्वैतिदिति ।

१-रवानगी, २--निराश, ३--उपासना

श्राभासार्थ — वृषभों के जय से भगवान् के सामर्थ्य की प्रसिद्धि नहीं हुई वृषों से जिनके श्रङ्क भङ्ग हुए थे वे 'राजा। इकट्ठे होकर भगवान् को पकड़ने के लिए प्रयत्न करने लगे, जिसका वर्णन 'श्रुत्वैतत्' क्लोक में कहते हैं।

श्लोक—श्रुत्वेतद्रुरुधुर्मू पा नयन्तं पथि कन्यकाम् । भग्नवोर्थाः सुदुर्मर्षा यदुभिर्गोवृषेः पुरा ॥५३॥

इलोकार्थ — जिनका प्रथम यादव तथा साँडों ने वीर्य नष्ट कर दिया है, वे राजा यह बात सुनकर सहन न कर सके, ग्रतः कन्या को ले जाते भगवान को मार्ग में घेर लिया ।। १३॥

मुबोधिनो—एतद्भगवचिरित्रम् । भूपा इति तेषां स्वदेश उक्तः । भगवतस्तु नापि स्वदेशः, नापि श्वशुरदेशः । सर्वतो रोधे वैयप्र्यं भव-तीति । कन्यकामेव नयतीत्यन्यथा श्रुत्वा किश्चि-द्धमंबुद्धयोऽपि समागताः । भ्रतो राजबाहुल्यं भवति । पथीति विशकलितता सेनायाः । तेषा- मागमने हेतुं वैरमाह यदुभिभंग्नवीर्या इति । कन्यार्थं क्लिष्टा ग्रापीत्याह गोवृषः पुरा भग्नवीर्या इति । तथाप्यागमने हेतुः सुदुम्धा इति । सुष्ठु दुष्टो मर्थो येषामिति । दुष्पसर्गेण दुष्टः क्रोधो भवति ॥५३॥

व्यास्थार्थ — भगवान् का चरित्र सुन कर'भूपाः'पद देने का ग्राशय है कि उनका ग्रपना देश था।
भगवान् का वा उनके श्वशुर का देश नहीं था। चारों तरफ घर लेने से व्यग्रता होगी, कन्या को ही ले जा रहे है, यों विरुद्ध समाचार सुनकर जो धर्मात्मा राजा थे वे भी दिक्कु हो गए, इससे बहुत राजा हो गए। मार्ग में घर लिया। 'मार्ग' शब्द से यह सूचित किया कि सेना इधर उधर चल रही थी, ग्रतः उनको घर लेने का ग्रवसर मिल गया। वे ग्राए क्यों ? जिसका कारण बताते हैं कि यादवों ने इनका वीर्य पूर्व ही नष्ट किया था। उस वैर के प्रतिकार के लिए ग्राए थे ग्रौर कन्या के लिए भी दुःखी थे। वह बताते हैं कि कन्या प्राप्ति के लिए जब ग्राए थे, तब इन गोवृषों ने इनके ग्रङ्ग तोड़ दिए थे। जब ग्रङ्ग तुड़वा के गए तो फिर क्यों ग्राए ? इस पर कहते है कि 'सुदुर्मर्थाः' इनका क्रोध दुष्ट है, ग्रतः इस दुष्ट क्रोध को मिटा न सके, इसलिए क्रोध इनको ले ग्राया।। १३।।

**ग्राभास**—न केवलं रोधनमात्रम्, किन्तु मारगार्थमपि प्रवृत्ता इत्याह तानस्यत इति ।

श्राभासार्थ - केवल प्रभु को रोका नहीं किन्तु मारने के लिए भी प्रवृत्त हुग्रा।

श्लोक—तानस्यतः शरवातान्बन्धुत्रियकृदर्जु नः। गाण्डीवो कालयामास सिंहः क्षुद्रमृगानिव ।।५४॥

भ्लोकार्थ — बाँधवों का प्रिय करने वाले गाण्डीव धनुषधारी ग्रर्जुन ने भगवान

को घेर कर मारने का प्रयत्न करने वाले उन शरवतों ( राजाग्रों ) को सिंह जिस प्रकार छोटे हरिएों को ग्रस लेता है, वैसे ही उसने उनको ग्रस लिया ग्रर्थात् ग्रर्जुन ने उनका नाश कर दिया ॥ ५४॥

सुबोधिनी- भक्तौ भगवदानुगुण्येऽपि भक्ता-न्ग्रण्यमप्यपेक्ष्यत इति वक्तं भगवत्सेवकेनैव ते सर्वे हता इत्याह अर्जु न इति । अलौकिकं भग-वता न कर्तव्यम्, ऐश्वर्यं च भक्तिमार्गे स्थापनी-यम्। श्रज् नोऽपि न भगवत्रेरणया युद्धं कृतवान्, किन्तू बन्धूनां भगवद्भक्तानां वसुदेवादीनां प्रिय-कृत्, यथा भक्ती भक्तापेक्षा भवति, बान्धवाश्च स्वोपकारं मन्येरन् । गाण्डीवादीनामुदासीनाप-कारोपकारौ निरूपितौ। बन्धूनामत्रोपकारो निरूप्यते । एतत्सूचयति गाण्डीवीति । कालया-मासेति । कालवत् जग्रासेति सूचितम् । नात्यन्तं क्लेशोऽपि तस्य जात इति ज्ञापयित् दृष्टान्तमाह सिहः क्षुद्रमृगानिति ।।५४॥

व्याख्यार्थ - भक्ति में भगवान दयालू हो तो भी भक्त की भी उस कर्म में समानता अपेक्षित है ग्रथित् वह (भक्त भी) दयालु पन दिखावे यह कहने के लिए बताते हैं कि भगवान् के सेवक ग्रर्जुन ने ही उन सब का नाश किया, भगवान ऐसे प्रसङ्घ में अलौकिक तो नहीं करते हैं, भक्ति मार्ग में ऐश्वयं स्थापन करना चाहिए। अर्जु न ने भी भगवान की प्रेरणा से युद्ध नहीं किया, किन्तु बाँधव,भगवद्भक्त श्रीर वसुदेवादिक को जो प्रिय है, वह किया, जैसे भक्ति मे भक्त की श्रपेक्षा होती है श्रीर बाँधव ग्रपना उपकार मानते थे। गाण्डीवादिकों को उदासीनों में ग्रपकार ग्रीर उपकार निरूपण किया। यहां बांधवों का उपकार निरूपए। किया जाता है। 'गाण्डीवी' पद से यह सूचित होता है। काल जैसे ग्रस लेता है वैसे ही इसने भी उनको ग्रस लिया। इस ग्रसने में ग्रज्र न को कष्ट भी न हुन्ना जैसे सिंह को तुच्छ पश्चमों के ग्रसने में कष्ट नहीं होता हैं ।। १४।।

ग्रामास-उपसंहरति पारिबर्हमिति।

ग्राभासार्थ-'पारिबर्ह' श्लोक से समाप्ति करते हैं।

श्लोक-पारिबहंमुपागृह्य द्वारकामेत्य सत्यया। रेमे यदुनामृषभो भगवान्देवकीसुत. ॥११॥

श्लोकार्थ-दहेज ले, द्वारका में ग्राकर, यादवों में श्रेष्ठ देवकी के पुत्र भगवान सत्या से रमण करने लगे ।। ११।।

मुबोधिनी-सोपस्करां तां गृहीत्वा विधि-तोऽपि समानीय परमां रति तस्यामृत्पादितवान् । भगवान नान्यत्र रमते, यथा भक्तौ रमत इति सर्वाभ्यो विशेष उक्तः । द्वारकागमनमर्थादृतःम् ।

यदूनामृषभ इति तया गाईस्थ्यं सम्यक्सम्पादित-मिति लक्ष्यते । तत्र सर्वोपपत्तिसिद्धचर्थं भगवा-निति । एवं रमएो भक्तकृपैव हेत्रित्याह देवकी-स्त इति ॥४४॥

व्याख्यार्थ - दहेज समेत, विधि पूर्वक भी उसको ग्रहण कर द्वारका ग्राए । वहां उनमें परम रति की उत्पादन करने लगे। भगवान् जैसा रमए। भक्ति में करते हैं, वैसा ग्रन्यत्र नहीं करते हैं, इसलिए सब से विशेष कहा। द्वारका जाना किसी ग्रर्थ से कहा, 'यदूनामृषभः' यादवों में वृषभ ग्रंथीत् वीर्यवान् कहने का भावार्थ यह है कि उसके साथ गाईस्थ्य सम्यक् रीति से पालन करने लगे। भगवान्' नाम कहने से यह जताया है कि ग्राप सब की उत्पत्ति करने में समर्थ हैं। इस प्रकार रमगा करने में भक्तों पर कृपा हो कारण है, इसलिए 'देवकी सुत:' कहा है ।।५५॥

श्रामास — कीर्ति श्रियं च विधितो गृहीत्वा ग्राप्टेश्वर्ययुक्तः सर्वा एव गृहीतवानि-त्याह त्रिभि: श्रुतकोर्ते रित्यादिभि: ।

भ्राभासार्थ — कीति भौर श्री को विधि पूर्वक ग्रहण करने से भ्रापके भ्रष्टैश्वर्य कहे। भ्रथवा ग्रष्टैश्वर्य युक्त हो सब को ग्रहण किया, जिसका वर्णन 'श्रुतकीर्तें:' इलोक से तीन इलोकों में करते है।

श्लोक - श्रुतकोर्ते सुतां मद्रामुपयेमे पितृष्वसु । ककेयीं भातृभिदेत्तां कृष्णः संतदेनादिभिः ॥५६॥

श्लोकार्थ - भूग्रा, श्रुतकीर्ति की कन्या भद्रा, नामवाली कैकय देश के राजा की पूत्री से संतर्दन ग्रांदि भ्राताग्रों के देने पर ग्रापने विवाह कर लिया ।। १६।।

कैकयदेशाधिपतेः पुत्री । ज्ञानानन्तरशक्तिभूत्-निषिद्धेति भक्त्यनन्तरापि कीतिस्तथा भविष्य-तीति तन्निषेचार्थमाह भ्रातृभिदंत्तामिति । कृष्ण प्रसिद्धिः । कैकयदेशः पाश्चात्यः ॥५६॥

सुबोधिनी - श्रुतकीतिरिव पितृभगिनी । | इत्यसामग्रीमप्येनां गृहीतवान् । संतर्दनोऽतिप्रसिद्ध इति । श्रुतेन कीर्तिः श्रुता वा कीर्तियंस्या इति कीर्तिकारणता युक्ता । तर्दनं शब्द इति भवत्येव

व्याख्यार्थ - कैकय देश के राजा की पूत्री भद्रा थी। जिसकी माता 'श्रुतकीर्ति' कृष्णा की भूम्रा थी। ज्ञान के म्रनन्तर शक्ति थी। उसको भ्राताम्रों ने रोका था तो भी भगवान् उसको बलात्कार से ले ग्राए थे, किन्तु यहां वह बात नहीं है। ग्रर्थात् भ्राताग्रों ने रोका तो नहीं किन्तु स्वयं दी है, इसलिए भक्ति के अनन्तर कीर्ति वैसी होंगी, यह शङ्का नहीं करनी चाहिए, 'कृष्ण' नाम देने का तात्पर्य बताते है कि विना दहेज भी इसको लिया । ग्रन्य भ्राताश्चों का नाम न देकर केवल 'संतर्दन' नाम दिया जिसका कारण है कि वह सब बाँधवों से प्रसिद्ध था। सुननें से कीर्ति प्रथवा जिसकी कीर्ति सुनी है, यों कहकर इसकी कारणता योग्य है। यह स्पष्ट किया है 'तर्दन' शब्द, इससे प्रसिद्धि होती ही है, कैकय देश, पश्चिम में है ॥५६।

म्राभास-श्रीक्पाया लक्ष्मगाया विवाहमाह सुतामिति ।

श्राभासार्थ - सुतांच' श्लोक से 'श्री रूपा लक्ष्मिए।' के विवाह को कहते हैं।

३--मित्रविन्दा १--मतलब वा ग्राशय से, २--सत्या के

श्लोक — सुतां च मद्राधिपतेलंक्ष्मणां लक्षणेयुं ताम् । स्वयंवरे जहारेकः स सुपर्णः सुधामिव ।।५७॥

श्लोकार्थ — मद्र देश के राजा की कत्या, जो सब लक्षणों से युक्त थी, उस लक्ष्मणा नाम कत्या को जैसे गरुड़ ग्रकेले ग्रमृत ले ग्राया, वैसे ग्राप ग्रकेले स्वयंवर में से हर ल ग्राए ॥५७॥

सुबोधिनी—मद्रदेशोऽपि कंकयनिकटे। श्री-वत्सरूपेति लक्ष्मणा। ग्रम्या विवाहे लक्षणवत्त्वं प्रयोजकमिति लक्षणेयुँ तामित्युक्तम्। राधावेध-सनिमित्तस्वयंवरे जहार। वरणानन्तरं ग्रग्रिम-वाक्यानुरोधेनावगम्यते। एक इति भगवत्प्रतापः। यतः स भगवान् कृष्णः । स्रत्रतिघातनयने दृष्टः न्तः सुपर्शः सुधामिवेति । इन्द्रादि नये च । एता-मग्ने विस्तरेण वक्ष्यति । सर्वा एकतो विस्तरोपा-ख्याना इयमेकत इति ज्ञापयितु वाचिनके विवाहे विस्तरेणोक्तम् ॥५७॥

व्याख्यार्थ — मद्र देश भी कैकय के निकट है। लक्ष्मण कौस्तुभ रूप है। इसके विवाह में लक्षणत्व ही प्रयोजक है, इसलिए लिखा है कि वह लक्षणों से युक्त है। ग्रथीत् लक्षणों वाली है। बिलिचित्र का वेध जिस स्वयंवर का निमित्त था, उसको वेध कर स्वयंवर में कन्या को हर कर ले ग्राए वरण के बाद ग्रागे के वाक्य के ग्रनुरोध से यह समभा जाता है। 'ग्रकेले' ले ग्राये यह भगवान का प्रताप है, क्योंकि वह भगवान् कृष्ण है बिना प्रतिघात के ले जाने में हष्टान्त देते हैं कि, जैसे गरु सुधा को ले ग्राता है। ऐसा इन्द्रादि जय में भी हुग्रा, इसका विस्तार ग्रागे किया जावेगा। सब एक तरफ विशेष उपाख्यान वाली है ग्रीर एक तरफ यह एक ही वैसी है, यह जताने के लिए वाचनिक विवाह में विस्तार से कहा है। । १५।।

ग्राभास— साधनरूपा उक्त्वा साधनाधीनत्वात् साध्यस्य ताः संक्षोपेगाह ग्रन्था इति ।

ग्राभासार्थ--साधन रूप कह कर, साध्य, साधनों के ग्राधीन होने से, उनका संक्षेप में 'ग्रन्या' इलोक से कहते है।

श्लोक — ग्रन्यादचौवंविधा भार्याः कृष्णस्यासन् सहस्रकाः । भौमं हत्वा तन्तिरोधादाहृतादचारुदर्शनाः ॥५८॥

श्लोकार्थ — ग्रौर भी श्रीकृष्ण भगवान की ऐसी हजारों स्त्रियाँ थीं, जिन्हें ग्राप भौमासुर को मारकर, उसके ग्रन्तःपुर से ले ग्राए थे।। १८।।

१-रिनवास,

स्बोधिनी - चकारादेताम्य उत्कृष्टापकृष्टाश्च संगृहीताः। नरकासुरं हत्वा तदन्त.पुरात्संगृ-हीताः । तेनैवैकत्र मेलिता भगवता म्राहता इति निदर्शनमात्रम् । तासामानयये चारुदर्शनं ज्ञानं सौन्दर्धं च यासामिति हेतुरुक्तः। विजातीया

गोपिकादयः ग्रसमानाः । उत्कृष्टास्त्वप्सरसः स्वयमागताः। सर्वा एव भार्या स्रासन्। स्पष्टमेव सर्वासां मुक्तिर्दत्तेति निरूपितम्। एवं भगवतो निरोध: ॥५८॥

इति श्रीभागवतसुबोधिन्यां श्रीलक्ष्मग्गभट्टात्मजश्रीमद्वल्लभदीक्षितविरचितायां दशमस्कन्धविवररो उत्तरार्धेनवमोध्यायः ॥६॥

ट्याल्यार्थ-रलोक में दिए हुए 'च' से यह बताया है कि इन स्त्रियों के सिवाय ग्रन्य भी कृष्णा की बहुत सुन्दर ग्रथवा साधारण स्त्रियां थीं, जिनको भौमासुर का वध कर उसके रनिवास से लाए थे। उसने जो भी एक स्थान पर इक्ट्री कर रखी थीं, वे ही भगवान् लाये थे। यह केवल उदाहरण है उनके लाने में कारण उनका सौन्दर्य तथा ज्ञान है । विजातीय जो गोपिका स्रादि हैं, वे इनके सहश नहीं हैं। जो उत्कृष्ट ग्रप्सराएँ हैं, वे स्वय ग्रागई हैं। सब स्त्रियां हुई, इनको मुक्ति दी गई, यह स्पष्ट निरूपण किया, इस प्रकार भगवान् से निरोध हुमा ॥५८॥

इति श्रीमद्भागवत महापुरारण दशम-स्कंघ ( उत्तरार्घ ) ५५वं ग्रध्याय की श्रीमद्वल्लभाचार्य-चरण द्वारा विरचित श्री सुबोधिनी ( संस्कृत-टीका ) राजस-फल श्रवान्तर प्रकरण का दूसरा श्रध्याय हिन्दी श्रन्वाद सहित सम्पूर्ण।

# "पञ्च पटरानी विवाह"

#### राग बिलावल

हरि हरि हरि सुमिरी सब कोई। हरि हरि सुमिरत सब सुख होई।। हरि हरि सुमिरचौ जब जिहिँ जहाँ। हरि तिहिँ दरसन दीन्हो तहाँ।। हरि सुमिरन कालिंदी कीन्हों। हरि तहँ जाइ दरस तिहिँ दोन्हों।। पानि ग्रहन पुनि ताकौ कियौ। सबौ भाँति ताकौ सुख दियौ।। हरिहिँ मित्रबिंदा जव ध्यायो। हरि तहँ जात विलंब न लायौ।। करि विवाह ताकोँ ले भ्राए। तासु मनोरथ सकल पुजाए।। हरि चरनि सत्या चित दीन्ही। ताके पिता परन यह कीन्ही।। सात बील ये नाथै जोई । सत्या ब्याह तासु सँग होई।। हरि तहँ जाइ तासु प्रन राख्यौ। धन्य धन्य सब काहू भाष्यौ॥ ताके पिता ब्याह तब कीन्ही। दाइज बहु प्रकार तिन दीन्ही।। बहरी भद्रा सुमिरे हरी। गए तासु हित विलंब न करी।

२-दूसरी जाति की,

श्रीकृष्णाय नमः ॥
 श्री गोपीजनवञ्जभाय नमः ॥
 श्री वाक्पतिचरणकमलेभ्यो नमः ॥

# श्रीमद्भागवत महापुराण

दशम स्कन्ध (उत्तरार्ध)

श्रोमद्रल्लभाचार्य-विरचित सुबोधिनी टीका (हिन्दी ग्रनुवाद सहित)

श्रीमद्भागवत-स्कन्धानुसार ५६वाँ ग्रध्याय श्री सुबोधिनी ग्रनुसार ५६वाँ ग्रध्याय उत्तरार्ध का १०वाँ ग्रध्याय

## राजस-फल-अवान्तर प्रकरण

"तृतीय अध्याय"

भौमासुर का उद्घार ग्रोर सोलह हजार एक सौ राजकन्याग्रों के साथ भगवान का विवाह

कारिका—सर्वासामुद्धृतिः पूर्वं संक्षेपेण निरूपिता। दक्षमे विस्तरेणाह तामेवान्यविभाषया ।।१।।

कारिकार्थ — पहले सबों की जो उद्धृति कही है, वह संक्षेप में कहीं है, उसको ही उत्तरार्ध के इस दशम अध्याय में दूसरी भांति विस्तारपूर्वक कहते हैं।।१।।

कारिका— यदर्शमवती गाँऽसौ नात्यन्तं तत्र मृग्यते । हेतुरित्यत्र निर्गीतमतस्ता जगृहे हरिः ॥२॥

कारिकार्थ-जिस कार्य के लिए ग्राप प्रकट हुए है, उसमें क्या हेतु है ? उस क

तलाश वहाँ विशेष करने की ग्रावश्यकता नहीं, यों यहाँ निर्णय किया हुग्रा है। ग्रतः उनको हरि ने ग्रहण किया ।।२।।

-- इति कारिका सम्पूर्ण --

ग्राभास—स्त्री एां सामान्यतो विवाहे निरूपिते तत्र पराक्रमो न श्रुत इति तदर्थ पृच्छति, सर्वाणि कर्माणि वीर्यवन्ति चेद्भक्तिजनकानि भवन्तीति ।

श्राभासार्थ – स्त्रियों के (सामान्य रीति से) विवाह का निरूपण हुवा जिससे पराक्रम सुनने में नहीं भ्राया, इससे उसके लिये राजा पूछता है, यदि सर्व कमं वीर्य वाले होते हैं तब वे भक्ति को उत्पन्न करते हैं ।

श्लोक—राजोवाच-यथा हतो भगवता भौमो येन च ताः स्त्रियः। निरुद्धा एतदाचक्ष्व विक्रमं शाङ्गं धन्वनः ॥१॥

श्लोकार्थ-राजा परीक्षित ने कहा कि जिसने स्त्रियां ग्रापने पास रोक रखी थी, उस भौमासुर को जिस प्रकार ग्रीर जिस कारण से मारा, वह सर्व भगवान का चरित्र कहो ॥१॥

मुबोधिनी-यथा हत इति । भगवतेति न हनने सन्देहः, किन्तु प्रकारे एव । भौम इति भग-वत एव पुत्रः। ननु सर्व एव यथा हताः तथा सोऽपि हत इति को विशेष इति चेत्, तत्राह येन चेति । राज्ञां हि ताः कन्याः षोडशसहस्रस-ङ्खाचाताः। यदि स्थानतः स्वरूपतो वा सुगमः स्यात् तदा सर्वे राजानः सम्भूय तं मारयेयुः। लज्जास्पदत्वाद्दुहितृहरगास्य । अतो ज्ञायते सर्व प्राश्गिनामवध्यः स इति दुर्गमश्चेति । ताहशस्य वधो लौकिकन्यायेन कथमिति भगवति विचा-रगा। ताः प्रसिद्धाः । किञ्च । निरुद्धा एव कृतः, कथं नोपभुक्ताः। ता वा भगवता कथमाहता इति । यथा विक्रमो भवति, तथा ग्राचक्ष्व । ग्रनेन तासां विवाहे लोके क्लिष्टता प्रतिभातीति ज्ञापि-तम्। युक्तया चौवं ज्ञायतेऽक्लिष्टं भवतीति। यतोऽयं शार्ङ्काधन्वा । न हि समर्थः विलष्टं करोति ॥१॥

व्याख्यार्थ - भगवान् ने जैसे मारा. मारने वाले भगवान् हैं इस लिये मारने में किसी प्रकार का सन्देह नहीं है, केवल किस प्रकार मारा यही पूछना है, जिसमें ही सन्देह है, नरकासुर नाम न कह कर भौम नाम यह बताने के लिये दिया कि भगवान् का हो पुत्र है, क्योंकि 'भूमि' भगवान् की पत्नी है, उसने जिसको उत्पन्न किया, वह हरिका ही पुत्र कहा जाता है। जैसे सब ही मारे गये वैसे ही यह भी मारा गया, तो फिर इस में क्या विषेशता है ? यदि यों कहो तो, उसका उत्तर देते है, कि जिसने राजाग्रों की १६ हजार कन्याएँ लाकर बन्द कर रखी, जो स्थान से वा स्वरूप से उसको मारना, सरल होता तो वे सब मिलकर उसको मार देते, क्योंकि (किसी की) कन्या हरो जाय; यह लज्जा की बात है, इससे जाना जाता है कि वह सब प्राश्गियों से मारा नहीं जाता, इस प्रकार यह कार्य कठिन होने से, लौकिक ढंग से कैसे मारा जाय, ऐसे विचार भगवान् के मन में स्फुरित हुए।

वे कन्याएँ प्रसिद्ध थीं उनको केवल रोक क्यो रखा ? उनसे भोग क्यों नहीं किया ? उनको भगवान् किस तरह हरए। कर लाये, जिस पराक्रम से यह कार्य किया, जैसे ग्राप उचित समभें वैसे क हिये। यों कहने से उनके विवाह होने पर लोक में क्लिप्टता होती हुई भासती है यों जताया है, युक्ति से तो इस प्रकार समभा जाता है कि यह अक्लिष्ट है,क्यों कि यह शाङ्ग धन्वा है,जो समर्थ होता है उसको कार्य करने में परिश्रम नहीं होता है स्रर्थात् उसका कार्य क्लिब्टता के बिना ही होता है।।१।।

भ्राभास—तत्र प्रसङ्गात्तासां विवाहो जात इति वक्तुं देवकायर्थि भगवान् प्रवृत्त इत्याह इन्द्रेणेति।

म्राभासार्थ - वहां प्रसंग से उनका विवाह हुमा, यों कहने के लिये 'इन्द्रे एा' क्लोक में कहते हैं कि भगवान देवों के कार्य करने के लिये प्रवृत्त हुए हैं।

श्लोक -- श्रीशुक उवाच-इन्द्रेग हतच्छत्रेग हतकुण्डलबन्धुना। हतामराद्रिस्थानेन ज्ञापितो भौमचेष्टितम्। सभायों गरुडारूढ: प्राज्योतिषपुरं ययौ ॥२॥

श्लोकार्थ-श्री शुकदेवजी कहने लगे कि जब इन्द्र ने आकर भगवान को जताया कि भीमासुर छत्र, कुण्डल ग्रीर श्रमराद्रि में जो मेरा 'मिए पर्वत' नाम स्थान है, ये तीनों ले गया है। यह जानकर भगवान सत्यभामा के साथ गरुड़ पर विराजमान होकर प्राग्ज्योतिष नाम वाले नगर को पधारे ॥२॥

मुबोधिनी-पूर्वं नरकासुरो दिग्विजये इन्द्रं पराजित्य जयस्यापनार्धं त्रयं गुहीतवान् । राज-त्वख्यापकं छत्रम्, तेनेन्द्रत्वं गृहीतवान् । श्रदिति-कर्यपपुत्रत्वमपरिहार्यमहत्त्वं मत्वा कर्यपात् भगवान् महानिति पितृकृतोत्कर्षे सिद्धे 'इय वा म्रदिति'रिति भूमिपुत्रत्वेनादित्यत्वे च रूपविशेष-ख्यापके कुण्डले तस्या गृहीत्वा स्वमात्रे भूम्यै दत्तवान् । तथा त्रैलोक्याधिपतित्वं च दूरीकर्त-व्यम्। तत्र यत्र यस्तिष्ठति, तद्धिपतित्वं न दूरी-कर्तव्यम्, साधारण्यात्, ग्रतो भूम्याधिपत्यं दूरी-कर्तु ममराद्रिस्थानं मेरी यदिन्द्रस्य स्थानं तदिष हृतवान् । श्रनेन स्वस्थानाधिपत्यं दूरापास्तमिति न पातालाधिपत्यव्युद।साय किञ्जिचकार । स्वर्ग-स्थानमपि ग्राह्ममित्यध्यवसायोऽस्ति । ग्रन्येष्वव-तारेष्ववतारप्रयोजनमात्रं करोति । नाधिकम् । नापि वामनः पुत्रं मारियतुमिच्छति । भात्रपे-क्षया तु पुत्रः प्रियः, ग्रदितिभू मिश्र भक्ते । स्वा-पेक्षयापि पुत्रः प्रिय इति पुत्रेण स्वमात्रे कृण्डले दीयमाने च न निवारयति । विशेषावतारे सर्व-गतं तेजस्तत्र व गच्छति । भ्रतो वामन उदासीन इति इन्द्र: कृष्णमेव विज्ञापयामास । हते कृण्डले बन्धोमितुयस्य । हतममराद्रेः स्थानं यस्य । चेष्टि-तमधिकग्रहरारूपम् । ज्ञापितो भगवान् । न हि तत्पुत्रोऽन्येन हन्तुं शक्यः। पूर्वं हि चतुर्म् तिभंग-वानास । तत्र का तपः करोति । ग्रपरा परिपाल-नम् अपरा भोगम् । चतुर्थी तु निद्राति । तासां च रहटघटिकान्यायेन कर्मणां परावृत्तिः। या तपस्यति, सावेक्षां करोति । यावेक्षिष्ट, सा भुङ्क्ती । या बुभुजे, सा शेते । याशियण्ट, सा तपस्यतीति । क्रियायाः कालइच सहस्रं वत्स- राणि । तत्र वा व्यवस्था । या तपस्यति, सोत्ति-ष्ठति । ये केचन स्वार्थं तपः कुर्वन्ति, तेभ्यः प्रसन्ना भवति । तत्र कदा भूमिः तपस्यन्ती स्थिता । सन्ध्यायां च भगवानुत्थितो वरार्थं प्रेर-यामास । ततः सन्ध्यायां भूमिः पुत्रं वत्रें । ततो-ऽयं नरको जातः कालवशादसुरः । ततो भगवान् भूम्या पुनः प्राथितः । नायं हन्तव्य इति । ततो भगवानाह 'त्वत्सम्मतिव्यतिरेकेण न हनिष्या- मी'ति । स्वस्यास्त्रं नारायगाख्यं दत्तवान् । याव-दस्मिन्नस्त्रम्, तावन्न मृत्युरिति । स च।सुरत्वात् महादेवभक्तो बभूव। त्रिशूलं च प्राप्तत्वान्, नारा-यगास्त्रसमानम्। ततः स्वयं शिवभक्त इति त्रिशूलं स्वार्थे स्थापितवान् । पुत्राय भगदत्ताय नाराय-गास्त्रं ददौ । स्रतो हनने भूमिसम्मतिरेव ग्राह्या। भूमिश्च सत्यभामा ॥२॥

व्याख्यार्थं - नरकासुर ने पहले जब दिग्विज की थी उसमें इन्द्र को जितकर, उस विजय की प्रसिद्धि के लिये तीन वस्तुएँ ली थी, राजत्व की प्रसिद्धि हो, इस लिये छत्र, छत्रद्वारा इन्द्रत्व को ग्रहण कर लिया, ग्रदिति ग्रौर कश्यप के पुत्रपन का माहात्म्य मिटाते, जैसा नहीं है, यो समभ कर कश्यप से भगवान् बड़े हैं इस प्रकार पिता का उत्कर्ष सिद्ध हो जाने पर 'इयं वा ग्रदितिः' यों ग्रदिति रूप में रूपको जो विशेष प्रकाशित करने वाले उसके कुण्डल थे उनको उस (इन्द्र) से लेकर प्रपनी माता भूमि को दिये तथा त्रैलोक्य का ग्राधिपत्य दूर करना चाहिये। उनमें जहाँ जो रहता है साधारण तौर पर उस स्थान का म्राधिपत्य दूर नहीं करना चाहिये, इस लिये भूमि पर जो उसका म्राधिपत्य है उसको दूर करने के लिये मेरू पर्वत पर जो इन्द्रका ग्रमर स्थान है वह भी भौम ने हर लिया इससे ग्रपने स्थान का ग्राधिपत्य दूर ही किया, इसलिये पाताल के ग्राधिपत्य के निराकरण के लिये कुछ नहीं किया, स्वर्ग का स्थान भी ग्रहए। करना चाहिये, जिसके लिये उद्यम हो रहा है, ग्रन्य ग्रवतारों में ग्रवतार लेने का जितना प्रयोजन होता है केवल उतना ही कार्य करते हैं उससे ग्रधिक नहीं करते, वामन, भगवान् हैं वे पुत्र को मारना नहीं चाहते हैं। क्योंकि भाई से पुत्र ग्रधिक प्यारा होता है, म्रदिति ग्रीर भूमि दोनों भक्त हैं, ग्रपनी म्रपेक्षा से भी पुत्र प्यारा होता है, इस लिये पुत्र (भीमासुर) ने जब ग्रपनी माता (भूमि) को कुण्डल दिये, तब उसको रोका नहीं। जब भगवान् विशेष ग्रवतार लेते हैं तब सर्वगत तेज उसमें ही रह जाता है, ग्रतः वामन रूप भगवान् उदासीन हैं, इसलिये इन्द्र उनको प्रार्थना न कर भगवान् कृष्ण को ही प्रार्थना करने लगा, जिससे माता । श्रदिति) के ग्रौर बन्धु (वामन) के कुण्डल हरे गए हैं तथा ग्रमराद्रि स्थान का भी हरएा हो गया है,यह भौम ने ग्रधिक ग्रहण किया है यह 'चेष्टित' पद से बताया हे, इस प्रकार सर्व समाचार भगवान् को जताये, उनके पुत्र दूसरे से मारे नहीं जाते पहले भगवान् चतुर्मू ति रूप थे, उनमें से एक तपस्या करती है, दूसरी पालना करती है, तीसरी भोग करती है, श्रौर चतुर्थ शयन करती है। उनके कर्मों की प्रवृति रहट की घटिकाओं के समान होती रहती है । जो मूर्ति तपस्या करती है वह फिर परिपालन करती है, जो परिपालन करती है, वह भोग करती है, जो भोग करती है वह शयन करती है ग्रौर जो शयन करती है वह तपस्या करती है, किया का काल हजार वत्सर है उसमें यह व्यवस्था है, जो तपस्या करती है, वह उठती है,जो कोई अपने लिये तपस्या करते हैं,उन पर प्रसन्न होती है,वहां किसी समय भूमि तपस्या कर रही थी,सन्ध्याकाल में भगवान् जाग्रत हुए। उठे)वर के लिये उसको प्रेरणा की कि जो चाहती हो, वह मांगले, यों कहने पर भूमि ने सन्ध्या समय पुत्र माँगा, इस प्रकार ऐसे समय वर प्राप्त करने से जो पुत्र उत्पन्न हुम्रा वह यह 'नरक' है, ऐसे काल में जन्म लेने के कारण 'ग्रसुर' हुम्रा, जब ऐसा पूत्र उत्पन्न हुमा तब भूमि ने भगवान् को प्रार्थना की, कि यह मारने योग्य नहीं होना चाहिये, म्रर्थात्

ग्राप इसको मारना नहीं, तब भगवान ने कहा कि, तेरो राय लिये बिना नहीं मारूँगा, ग्रपना ग्रम्त्र 'नारायए।' नाम वाला उसको दिया, जब तक इसके पास ग्रस्त्र होगा, तब तक मरेगा नहीं वह ग्रसुर था इसलिये महादेवजी का भक्त हुग्ना, महादेव से 'त्रिशूल' प्राप्त किया, वह त्रिशूल नारायए। स्त्र के समान था शिव भक्त होने से त्रिशूल ग्रपने पास रक्खा, ग्रौर नारायए। ग्रस्त्र ग्रपने पुत्र भगदत्त को दिया, ग्रतः मारने में शेष भूमि की सम्मति ही लेनी रही, सत्यभामा भूमि की रूप है।।२।।

म्रामास—ग्रतो नरकवधार्थं भगवान् सत्यभामया सह गरुडाधिरूढो गत इत्याह समार्थो गरुडारूढ इति ।

श्राभासार्थ— ग्रतः नरकासुर के वध के लिये भगवान् सत्यभामा के साथ गरूड़ पर विराजमान होकर उसके नगर में गये जिसका वर्णन सभार्थी गरुड़ारुढः' इलोक में करते हैं—

श्लोक—समार्यो गरुडारूढः प्राग्ज्यौतिषपुरं ययौ । गिरिदुर्गैः शस्त्रदुर्गैर्जालाग्न्यनिलदुर्गमम् । मुरवाशायुर्तेवीरैर्हढंः सर्वत श्रावृतम् ॥३॥

श्लोकार्थ — भगवान् पत्नी के साथ गरुड पर बैठकर प्राग्ज्योतिषपुर नाम नगर में गए, जो नगर गिरिदुर्ग, शस्त्रदुर्ग, जलदुर्ग, ग्रिप्तदुर्ग ग्रीर वायुदुर्ग इन्हों से दुर्गम तथा घोर व हढ दस सहस्र मूर दैत्य की पाशों से चारों तरफ से घिरा हुग्रा था ॥३॥

मुबोधनी — प्राग्ज्योतिषपुरमिति तन्नगरनाम । यदा तेजोबन्नात्मिका सृष्टिः, ततः पूर्वमिदं
स्थानमुत्पादितमिति ज्ञापनार्थं तथा नाम । ततस्तस्य षडावरणानि निरूपयति गिरिदुर्गंरिति ।
सर्वतः गिरयः पर्वताः ग्रश्वेचरस्य दुगंमाः ।
साम्प्रतं कामरूदेश इति तत्प्रसिद्धः । शस्त्रदुर्गाणि
द्वितोयानि । दुर्गंत्वं परितः स्थित्या गमनप्रतिबन्धकत्वम् । शस्त्राणि खड्गादीनि । यथा ग्रसि-

पत्रवनम् । ततो मध्ये जलं परितः । ततोन्तर-ग्निः । ततो वायुरिति । मुरो नाम पञ्चपर्वावि-द्याधिष्ठात्री देवता । तस्य पाशाः सर्वापेक्षयान्त-रावरणभूताः, ते च हढाः, पूर्वापेक्षयापि । ग्रनेन कम उत्तरोत्तरबलिष्ठत्वं सूचितम् । सर्वतं ग्रावु-तमिति । सर्वेनं मार्गोऽपि संरक्षितः । स्वयं तु खेचरः । तेजःप्रभृत्यावरणत्रयं उपर्यपीति सम्प्र-दायः । तेन सर्वागम्यम् ॥३॥

व्याख्यार्थ — 'प्राग्ज्योतिषपुर' यह उस नगर का नाम था, जब तेज, जल घौर घन्तरूप सृष्टि बनी, उससे पहले यह नगर बना था, यह जताने के लिये वैसा नाम रखा हुआ है, इस नगर को छ छिपाने वाले व रक्षार्थं दुर्ग (किले, थे। १-पहले गिरि हो दुर्ग थे, प्रर्थात् चारों तरफ बड़े बड़े पर्वत थे जिससे घोड़े पर सवार का वहां जाना कितन था, अब उसकी कामरू देश से प्रसिद्धि है, २-दूसरे शस्त्रों के दुर्ग थे, चारों तरफ खड़्न ग्रादि शस्त्र इस प्रकार सजा कर रखे थे जो जाने वालों को प्रति-वस्थ होते थे जैसे ग्रसिपत्रवन होता है ३ इसके परचात् मध्य में चारों ग्रोर जल ही जल, इसके बाद, ४-ग्राग्न ही ग्राग्न इसके ग्रन्तर ५-वायु इसके परचात् पञ्चपर्वा ग्रविद्या का ग्रधिष्ठाता देव मुर उसके हढ पाश (बन्धन) थे, जो पहले दुर्गों की श्रापेक्षा भी ग्रन्दर के ग्रावरण रूप थे, इससे यह

समकाया कि एक दुर्ग से दूसरा दूर्ग क्रम से जबर्दस्त था, चारों तरफ ग्रावृत था इन्होंने कोई मार्ग भी खुला न छोड़ा था, स्वयं तो ग्राकाश से विचरण करने वाला था, तेज से लेकर तीन ग्रावरण ऊपर भी थे, यह रूढि है, जिससे कोई जाने में समर्थ नहीं ॥३।

श्राभास—ताहशस्यापि लौकिकप्रकारेगा वधं वक्तुं क्रमेगा दुर्गागां नाशनमाह गदयेति ।

ग्राभासार्थ - वैसे भी नगर का लौकिक उपाय से वध करने के लिये क्रम से दुर्गों का नाश 'गदया' इलोक से कहते हैं।

श्लोक — गदया निबिभेदाद्रीन् शस्त्रदुर्गाणि सायकै: । चक्रेगागिन जलं वायुं मुरपाशांस्तथासिना ।।४।।

श्लोकार्थ-भगवान् ने गदा से गिरिदुर्ग, बागों से शस्त्रदुर्ग, चक्र से श्रग्निदुर्ग, जलदुर्ग श्रौर वायुदुर्ग तोड़े तथा खड्ग से मुरपाश काट डाले ॥४॥

सुबोधिनी - गदाप्रहारेगाद्रीनिर्विभेद । तेन प्रथमावरणे नरागामि गमनं सुगममभूत् । स एव चेदानीं मार्गः । सायकैः शस्त्रदुर्गागि चिच्छेद । सुदर्शनेन जलाग्न्यनिलदुर्गाण्यन्तर्भावितवानित्याह चक्रेगोति । स्रादाविग्नप्रवेशनं सजातीयनिराकर- गार्थम्। तदुभयोपष्टम्भकं भवति । तस्य च कार्यं जलम् । ततः कारणं वायुमिति प्रान्तस्थितयोरनु प्रवेशः । मुरपाशांस्तु ग्रसिना च नन्दकेन चिच्छेद ॥४॥

व्याख्यार्थ — गदा के प्रहारों से पहाड़ों को तोड़ डाला, जिससे जब प्रथम परदा टूटा, तब मनुष्यों का वहां जाना सुगम हो गया, वह ही ग्रंब मार्ग है, बागों से शस्त्रों के दुर्ग छिन्नभिन्न कर दिया सुदर्शन से जल ग्रग्नि ग्रौर वायु को खींच लिया, ग्रादि में ग्रग्नि में प्रवेश सजातीय निराकरण के लिये, वह उसमें प्रवेश दोनों का रोकने वाला होता है, उसका कार्य जल है, पश्चात् वायु कारण है, इस लिये बाजू में स्थितों का पीछे उसमें लौटकर प्रवेश होता ही है, मुर दंत्य के पाशों को तलवार एवं नन्दक से छीना ।।४।।

श्राभास-- एवमावरणानि दूरीकृत्य दूरान्मारणसाधनानि पाषाणक्षेपणरूपाणि यन्त्राणि चिच्छेदेत्याह शङ्कानादेनेति ।

श्राभासार्थ — इस प्रकार ग्रावरणों को दूर कर दूर से मारने के साधन जो पाषाणों के फेंकने वाले यंत्र थे, उनको छेदन किया, जिसका वर्णन 'शङ्खनादेन' क्लोक में करते हैं।

श्लोक--शङ्कानादेन यन्त्राणि हृदयानि मनस्विनाम् । प्राकारं गदया गुर्व्या निविभेद गदाधरः ॥५॥

इलोकार्थ - गदाधर भगवान् ने शङ्ख के नाद से यन्त्र ग्रौर मन से शूरवोरों के हृदय तथा बड़ी गदा से कोट तोड़ डाले ॥५॥

शक्तीश्च। ततो दुर्गप्राकारमपि त्रिभेदेत्याह प्राकारमिति । गुट्याति । तत्र स्थितानां देवानां । युद्धार्थं सावधान इत्यर्थः ॥५॥

सुबोधिनी--मनस्विनां हृदयानि उत्साह- । नाशनसामर्थ्यं द्योतितम् । तेषामुपेत्य प्रतिबन्धक-त्वाभावाय निरुपसर्गः। गदाधर इति । अग्रे

व्याख्यार्थ--मनस्वियों के हृदयों को ग्रौर उत्साह शक्तियों के पश्चात् कोट भी तोड़े, हृदय ग्रीर उत्साह शक्तियों को शङ्ख के नाद से ग्रीर कोट को बड़ी गदा से, इस प्रकार वहां स्थित देवों को ग्रपनी नाश करने की सामर्थ्य प्रकट कर दिखाई 'निविभेद' में निर् उपसर्ग से यह सूचना दी यों करने से वहां निकट पहुँचने में शेष कोई प्रतिबन्ध न रहा। भगवान् का नाम 'गदाधरः' देकर यह बताया है कि आगे यदि युद्ध होवे तो मैं सावधान हुँ। १।।

श्लोक — पाश्च जन्यध्वींन श्रुत्वा युगान्ताशनिभीषराम् । मुरः शयान उत्तस्थौ देत्यः पश्चशिरा जलात् ।।६।।

इलोकार्थ — सोया हुम्रा पाँच सिरों वाला मुर दैत्य, युग का म्रन्त करनेवाली वज्र समान भयानक पाञ्चजन्य शङ्क की ध्वनि सुनकर जल से उठकर खड़ा हुन्ना ॥६॥

मुबोधिनी एवं सर्वावरगानि भित्तवा साव-धानो जातः । शङ्कनादस्य माहात्म्यं 'विष्णोर्म् -बोत्थानिलपुरितस्य यस्य ध्वनिद्गिवदर्पहन्ते'ति ततो दर्पाच्छयानः परिखाजले तन्नादेन दर्पनाशं मत्वा कथं जात इति हेत्वन्वेष गार्थं उत्थितः । न केवलं माहात्म्यात् दर्पनाशकत्वम्, किन्तु स्वरूप-तोऽपि नादस्ताहश इत्याह युगान्ताशनिभीषगा-मिति। युगान्ते प्रलये, तत्रापि मारकत्वेनैव प्रसिद्धः ग्रशनिः, ततोऽपि भीषगाः दपं हन्त्येव। प्रलये दैत्यानां दर्पस्तिष्ठतीति प्रसिद्धिः। ग्रती दर्पेगा निश्चिन्तः शयानोऽप्यृत्थितः । स च दैत्य-स्तेन मारगीय एवेति भगवत्सम्मूखोऽपि विरुद्ध एव जातः। अविद्यासम्बन्धीति ज्ञापयित् पञ्च-शिराः । पञ्च शिरांसि यस्येति योगः । मूर इत्येव नाम । जलादिति परिखासम्बन्धिनः ॥६॥

व्याख्यार्थ - इस प्रकार सब ग्रावरगों को तोड़ कर सावधान हो गये शङ्क नाद का माहात्म्य बतलाते है कि 'विष्णोर्म् खोत्थानिलपूरितस्य यस्य ध्वनिर्दानवदर्गहन्ता' जिस शङ्ख की ध्वनो, भगवान के मुख से निकले वायु से पुरित होने के कारए दानवों के दर्प (घमंड़ को नाश करने वाली है, ध्वनी होने के पइचात् दर्प से खाई के जल में सोया हुगा, उस नाद से अपना दर्प नाश समभ इस प्रकार नाद कैसे हुआ ? इसकी जांच करने के लिये उठा, इस शङ्ख का केवल माहात्म्य दशंक का नाशक नहीं है किन्तू नाद स्वरूप से भी दर्प नाशक है, इसकी कत्यता दिखाने के लिये कहते हैं कि प्रलय के समय में मारने के कर्य से जो प्रसिद्ध वज्र है, उससे भी भयानक, शङ्घ की ध्वनी है जिससे ग्रिभमानियों का दर्प दूर करती है, यह बात तो प्रसिद्ध है कि दैत्यों का दर्प प्रलय के समय भी रहता है, ग्रतः दर्प के कारण निश्चिन्त होकर सोया हुन्ना भी ध्वनि सुनते ही उठ कर खड़ा हो गया ग्रीर वह दैत्य तो मारने के योग्य ही है, कारए। कि भगवान के सिन्नधान में सम्मुख होते हुए भी, भगवान से विरूद्ध हों के खड़ा है, क्योंकि यह दैत्य ग्रविद्या का सम्बन्धी है, इसको बताने के लिये कहा है कि 'पुद्धिश्वाराः' पाँच शिरों वाला है 'मुर' इतना ही नाम है 'जलात्' पानी से कहा, जिसका तात्पर्य है, नगर के चारों तरफ रक्षा के लिये खाई खोदी हुई है, जिसमें पानी भरा रहता है।।६।

ग्राभास-- उत्थित एव युद्धार्थं प्रवृत्त इत्याह त्रिश्त्लिमिति । ग्राभासार्थ- 'त्रिश्ल' श्लोक से कहते हैं कि युद्ध के लिये प्रवृत्त होना उचित ही है । श्लोक- त्रिश्लमुद्यम्य सुदुनिरोक्ष-गो युगान्तसूर्यानलशोचिश्ल्बगः । ग्रसंस्त्रिलोकीमिव पञ्चिभमुं खंरम्यद्रवत्ताक्ष्यंसुतं यथोरगः ।।७।।

श्लोकार्थ — प्रलयकाल के सूर्य व अग्नि के समान तेजवाला होने से जो देखा भी नहीं जा सकता है, वैसा वह दैत्य पाँचों मुखों से मानो त्रिलोको को ग्रसता हुआ त्रिशूल को लेकर भगवान के सामने यों दौड़कर ग्राया, जैसे सर्प गरुड़ पर दौड़ आए ।।७॥

मुबोधिनी — ग्रनेनासहायवीरत्वमुक्तम् । सुदु-निरोक्षरण इति युक्तमेव तस्य तथात्वम् । यो हि द्रष्टुमेवाशक्यः, तेन सह को वा युघ्येन् । किञ्च । युगान्तसूर्यानलशोचिरुल्बरणः । पाञ्चजन्यध्वनिस्तु प्रलयाशनितुल्य एव, श्रस्य तु देहकान्तिरिप प्रल-यसूर्यानलसहशो । ततोऽप्युल्बरणश्च । श्वत एव युद्धे निःशङ्कः । महाभूतान्यिप यो भक्षयितुं शक्तः, स कथं जेयो भवेदित्याह ग्रसंखिलोकी-मिति । पश्चिभमुं खैः चतुर्षु दिक्षु उपरि च सर्वा-नेव लोकान् भक्षयित,न समायेति । दर्शनमात्रमेव तस्य भयानकम्, न तु युद्धं कतुँ शक्त इति ज्ञाप-यितुं हष्टान्तमाह ताक्ष्यंसृतं यथोरग इति । गरुडं सर्पो यथाभिधावित भक्ष्यः । । ।।

ट्यास्यार्थ — सुदुनिरीक्षण' जिसको देखना ही ग्रज्ञक्य है, उसके साथ कौन लड़ सके ? इससे बीरता को किसी की भी सहायता की ग्रावश्यकता नहीं है, यह सूचित किया है ग्रौर विशेष यह है कि पाञ्चजन्य शङ्क की घ्वनी तो प्रलय के बज्ज के समान है किन्तु इसकी देह कान्ति भी प्रलय के सूर्य तथा ग्राग्न के समान है, उससे भी तेज होने से युद्ध में निः शङ्क था, जो महाभूतों को भी खाने के लिये समर्थ है, वह कैसे जीता जा सकता है, इसको सिद्ध करने के लिये कहा है कि पाँच मुखों से चारों दिशाग्रों में ग्रौर ऊपर के सब लोकों का भक्षण करता हुग्ना शान्त न होता है, उसका केवल देखना ही भयानक है, युद्ध करने के लिये शक्तिमान् नहीं है, यह जताने के लिये हच्टान्त देते हैं कि जैसे भक्ष्य सर्प गरुड के पास दौड़ जाता है, वैसे यह भी मरने के लिये भगवान् के पास दौड़ के गया ।।७।।

श्रामास-गतस्य पराक्रममाह श्राविध्येति ।

म्राभासार्थ -गये हुवे के पराक्रम का वर्णन 'ग्राविध्य' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक — ग्राविध्य शूलं तरसा गरुत्मते निरस्य वक्त्रैर्व्यनदत्स पश्चिमः। 'खं रोदसी सर्वदिशोऽम्बरं महानापूरयन्नण्डकटाहमावृग्गोत् ॥ ॥

श्लोकार्थ - वेग से त्रिशूल को फिरा कर गरुड़ पर चलाया और पाँचों मुखों से गर्जना की, उसकी गर्जना का नाद ग्रन्तरिक्ष, पृथ्वी, सब दिशा ग्रौर ग्राकाश में भर गया, जिससे समस्त ब्रह्माण्ड घिर गया ॥ ।। ।।

सुबोधिनी—उत्तोल्य भ्रामयित्वा वा। तरसा यावद्द्वितीयो न सावधानः । स हि भगवन्तं द्रष्टु-मशक्तो गरुडमताडयत्। ग्रविद्या भगवन्तं न विषयीकरोति । कालान्तरमेव भगवत्प्राप्तिरिति कालरूपं गरुडं क्षोभयति । निरस्य प्रक्षिप्य । निरसनेन ग्रवहेला सूचिता। न हि ग्रस्मद्बलं शूलेन समिथतं भवतीति तृगामिव दूरीकृतवान्। ततोऽविद्या तं मोहयितुं पञ्चभिवंक्त्रैव्यंनदत्। विशेषेण शङ्खध्वनि कृतवान्। ग्रन्यस्त्वेकधा गर्जति, स्रहं पञ्चघेति ज्ञापयितुम् । तस्य नादस्य महत्त्वमाह खं रोदसीति । सर्वमेव विवरस्थानं पूरयन् मण्डकटाहमावृगाीत् । उपर्यपि ब्रह्माण्डं भित्त्वा गत इत्यर्थः। तत्त्वानामप्यविद्यामोहो वतंत इति अलौकिकत्वाच्छब्दस्य बहिगमनम्। ब्रह्माण्डस्यापि ग्रण्डत्वाद्रोमक्तपविच्छद्रत्वम् । मध्ये सर्वत्र पूरणं न भविष्यतीति विशेषतो गरायति। लमाकाशं मध्यस्थितं सर्वेषां हृदयाकाशो वा । रोदसी द्यावापृथिव्यौ । सर्वा ग्रब्ट दिश:। ग्रन्तरं मध्यम् । शब्दाघातादुत्पन्नस्य शब्दान्तस्य तथात्व भविष्यतीत्याशङ्कचाह महानिति । श्रा समन्ता-त्पूरणं वृंहगान्यायेन ॥ ॥

व्याख्यार्थ - त्रिशूल को जल्दी ऊँचा उठा कर वा फिरा कर जैसे दूमरा सावधान न हो सके; वह भगवान को देखने में समर्थ नहीं था इसी लिये गरुड़ के ऊपर उसका प्रहार किया, भगवान को क्यों न देख सका ? इस शंका का निवारएा ग्राचार्य श्री करते हैं कि, ग्रविद्या भगवान् को अपना विषय नहीं बना सकती है कालान्तर में भ्रथवा काल के भ्रनन्तर ही भगवत्प्राप्ति व दर्शन होते हैं, इससे काल रूप गरूड़ को व्याकुल किया 'निरस्य' फेंक कर यों कहने से यह बताया कि हमारे बल को त्रिशूल समिथत नहीं कर सकता हैं, इसलिये तिनके समान फेंक कर उसकी अवहेलना की इस के भ्रनन्तर भ्रविद्या से उसको मोहित करने के लिये पाँचों मुखों से ध्वनी की विशेष प्रकार से शङ्ख ध्वनी की, दूसरा तो एक प्रकार से गर्जना करता है, भ्रीर मैं पाँच प्रकार से करता हूँ, यह बताने के लिये यों घ्वनी की, उस नाद का महत्व कहते हैं, समस्त जो विवर हैं उनको पूरित करता हुआ ब्रह्माण्ड को घेरे लिया। ब्रह्माण्ड का भेदन कर ऊपर भी वह नाद गया, तत्वों को अविधा का मोह होता है, यों ग्रलौकिक पन से शब्द का बाहर जाना हो सकता है, ब्रह्माण्ड भी ग्रण्ड है इससे रोमकूप की तरह उसमें भी छिद्रपन है मध्य में सर्वत्र भरा नहीं जाएगा, इसलिये उसकी विशेष गराना की है, ,खं म्राकाश मध्य में स्थित प्रथवा समस्त का हृदयाकाश, पृथ्वी म्राकाश, सब म्राठ दिशाएँ मध्य, शब्द के ग्राधात से पैदा हुए दूसरे शब्द भी वैसे ही होंगे, यो शङ्का कर उसके समाधान के लिये कहते हैं कि 'महान्' वह बड़ा नाद है, इप नादका सर्वत्र भरजाना व्यापक न्याय से है ॥ ।।।।

**ग्राभास**—एवं तस्य पराक्रममुक्त्वा तत्प्रतोकारार्थं भगवचिरित्रमाह तदापतदिति ।

श्राभासार्थ-इस प्रकार उसका पराक्रम कहकर, इसके प्रतीकार के लिये जो भगवान् ने चरित्र किया उसका वर्णन 'तदापतत्' इस श्लोक में कहते हैं।

श्लोक-तदापतद्वं त्रिशिखं गरुत्मते हरिः शराम्थामच्छिन-त्रिधौजसा । मुखेषु तं चापि शरेरताडयत्तस्मै गदां सोऽपि रुषा व्यमुञ्चत ॥६॥

इलोकार्थ-गरुड़ पर गिरते हुए त्रिशूल को देख भगवान् ने अपने दो बाएों से तीन टुकड़े कर डाले ग्रौर तेज से उसके मुख को भर दिया, जिससे क्रोधित हो उस दैत्य ने भी भगवान पर गदा फैंक दी ॥६॥

मुबोधिनी-तच्छलमापतत् गरुडोपरि,तदेव स्थितम् । त्रिशिखमित्यनेन भेदत्रयं करोतीति त्रिसत्यानां देवानामपि मारक तदिति सूचितम्। गरुत्मत इति पक्षवानतिकोमल इति । स्वतो निवारणसामर्थ्यं चाह । भगवांश्च हरि: तत: प्रतोकारोऽवश्यं कर्तव्य इति शराभ्यामि छनत्। त्रिधा छेदे न पुनः प्ररोहतीति । तच्छूलं दैत्यमि-त्यनेन ज्ञापितम् । श्रोजसेति । तदिधिष्ठिता देव-तापि यथा छिन्ना भवति, तस्य तेजसा सह वा। तेजोऽपि त्रिधा छिन्नमित्यर्थः। न केवलं त्रिशुल- च्छेद एव, किन्तू सोऽपि ताडित इत्याह मुखे-िवति । यथा न रूपात् तस्य २वेगा लोकानां भयं जायत इति मुखान्यपि ताडितानि। अर्थात् पञ्जभिः । श्रापुरितानि वा । तदा याविद्धः पूरणं भवति । रव एव च निवारगीय इति । तं चापोति । भिन्नतया सोऽपि हृदये ललाटे वा हत:। तदा पक्षपातं ज्ञात्वा मम गम्यो भविष्यतीति तस्मै भगवते सोऽपि ताडितोऽपि रुषा 'ग्रपकृतो-तिकद्धो भवतो'ति दूरादेव गदां प्रक्षिप्तवान् ॥६॥

व्याख्यार्थ - दैत्य का फेंका हुमा त्रिशूल गरुड़ के ऊपर पड़ा नहीं किन्तु वहां ही स्थिर हो गया, उस त्रिशूल के दो वा तीन भेद करते हैं, वह त्रिशूल त्रिसत्य जो देव है, उनके भी नाशक है, इससे यह भी सूचित किया, गरुड़ कोमल पांखों वाला है, जिससे यह बताया कि वह स्वयं उसको हटा नहीं सकता है, भगवान् का नाम 'हरि' है अर्थात् सर्व का दु:ख हरए। करने वाले हैं, तब गरुड़ का दु:ख कैसे न हरेंगे ? ग्रवहय हरेंगे, इसलिये भगवान् ने निश्चय किया कि इसका प्रतीकार ग्रवहय करना चाहिये, जिससे दो बागों से उसको तोड़ तीन टुकड़े किये. तीन भाग होने से फिर वह बनता नहीं, इससे यह जाना जाता है कि यह त्रिशूल दैत्य था, तेज से यों किया, जैसे उसका अधिष्ठाता देवता भी छिन्न हो गया, न केवल इतना किन्तु तेज से करने से उसका तेज भी टूट कर तीन भागों में बंट गया, केवल त्रिशुल का तेज सहित छेदन नहीं हुग्रा किन्तु वह स्वयं भी ताडित हुग्रा, उसके रूप से मनुष्यों को उतना डर नहीं होता है जितना उसकी भावाज से भय उत्पन्न होता है इसलिये उसके मुखों को भी, ताड़ित किया ग्रर्थात् शरों से पांचों मुखों को भर दिया जैसे उनसे शब्द न निकल सके, भीर उसके हृदय एवं ललाट पर भी माघात किया जिससे उस दैत्य ने भी क्रोधित होकर भगवान् पर दूर से अपनी गदा फेंकी क्योंकि जो तिरस्कृत होता है, वह बहुत क्रोधवाला होता है, इसलिये पास में ग्राने की सामर्थ्य न होने से दूर से भी गदा मारी ॥६॥

१-दुकड़े वा भाग

म्राभास — सापि गदा देवताधिष्ठितेति भगवान् स्वगद्यैव तन्निराकरणं कृतवानि-त्याह तामापतन्तीमिति ।

स्राभासार्थं - वह गदा भी देवता से म्रधिष्ठत थी, इसिलये भगवान् ने म्रपनी गदा से ही उसका निराकरण किया यह 'तामापतन्तीं' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक—तामापतन्तीं गदया गदां मृधे गदाग्रजो निर्विभिदे सहस्रधा । उद्यम्य बाहूनभिधावतोऽजितः शिरांसि चक्रेग जहार लोलया ।।१०।।

इलोकार्थ — संग्राम में ग्राती हुई उस गदा के भगवान् ने ग्रपनी गदा से हजारों टुकड़े कर डाल, तब वह दैत्य दोनों हाथ उठाकर दौड़ता हुग्रा भगवान् के सम्मुख ग्राया, तब भगवान् ने लीला मात्र से उसका सिर चक्र से काट डाला।।१०।।

सुबोधिनी--कौमोदनया नितरां बिभिदे।
सहस्रधेति। योजनायामशक्या कृता। सजातीयेन
सजातीयहननमयुक्तमित्याशङ्कचाह मृध इति।
सङ्ग्रामे न दोषः। गदाग्रज इत्यनुप्रासः, स्त्रीगां
हितकारी वा। बाहूनुद्यम्येति ग्रहगार्थं समागमनमुक्तम्। स च भगवता न स्प्रष्टव्य इति कालेनैव तमच्छिनदित्याह शिरांसि चक्रेग जहारेति।

पञ्चापि पर्वाणि छिन्नानि, यथा प्रतीत्यापि न संसारः। लीलयेति सुदर्शनसामध्यै व्यावर्तयति। पौरुषं स्वकीयमेव व्यापृतम्, परं निरायासेन, प्राप्त एवायासो व्यावर्त्यते। ग्रथवा। लीलैव तत्स्थाने व्यापृता भविष्यतीति। तेन निरोधरूप एव संसारः साम्प्रतं प्रवर्तताम्, नत्वन्य इति लीलये-त्युक्तम्॥१०॥

व्याख्यार्थ – विशेषकर कौमोदकी से तोड़ा हजारों टुकड़े कर दिए, जिससे वह पुनः जोड़ा न जा सके। सजातीय से सजातीय को नाश करना योग्य नहीं है, इसके उत्तर में कहते हैं, युद्ध में इस प्रकार करने में दोष नहीं है। 'गदाग्रज' शब्द ग्रनुप्रास ग्रलङ्कार या स्त्रियों के हितकारी ग्रर्थ में दिया है। बाहुग्रों को ऊपर उठाकर इसलिए ग्राया कि भगवान को पकड़ लूँ, किन्तु भगवान तो उसका स्पर्श करना नहीं चाहते हैं; क्योंकि ग्रसुर होने से ग्रयोग्य है। इसलिए उसका काल से ही छेदन किया, ग्रतः कहा है कि उसके सिरों को चक्र से काट डाला, उसके पाँच ग्रविद्या के पर्व रूप हैं, जिनके कट जाने से फिर प्रतीति से भी संसार देखने में नहीं ग्रावेगा। 'लीलया' पद देकर यह बताया कि इसमें सुदर्शन को सामर्थ्य व परिश्रम भी नहीं हुग्रा। ग्रपना ही पौरुष फंला हुग्रा है, किन्तु बिना ग्रायास के। यद्यपि ग्रायास प्राप्त है, पर उसकी निवृत्ति हो गई ग्रथवा उस स्थान में लीला ही फंली होगी, जिससे संसार निरोध रूप ही प्रवृत्त होवे, न कि ग्रन्य संसार प्रवृत्त होगा, ग्रतः लीलया' पद दिया है।।१०।।

ग्राभास — छिन्ने व्विप शिरस्सु दैत्यत्वात्कदाचित् प्रागाः हृदयादिषु तिष्ठेयुरिति तस्य छिन्नशिरसोऽग्रिमावस्थामाह व्यसुः पपातेति ।

म्राभासार्थ - यह दैत्य है, इस कारण से यदि सिरों के गिर जाने पर भी प्राण हृदय म्रादि

में रह जावे, तो इस पर उसकी अग्रिम अवस्था 'व्यमु: पपात' श्लोक में बताते हैं।

श्लोक—व्यसुः पपाताम्मसि निकृत्तशोर्षो निकृत्तश्रृङ्गोऽद्विरिवेन्द्रतेजसा । तस्यात्मजाः सप्त वितुर्वधातुराः प्रतिक्रियामषंजुषः समुद्यताः ॥११॥

श्लोकार्थ—इन्द्र के बज्ज से कटे हुए गिरि जैसे गिर पड़ते हैं, वैसे ही यह भी सिरों के कटने से प्राग्ग मुक्त हो, जल में गिर गया। उसके सातों पुत्र पिता के वध से दुःखी हुए ग्रौर क्रोध में ग्राकर पूर्ण उद्यत हो, बदला लेने के वास्ते ग्राए ।।११।।

मुबोधनी — विगता ग्रसवो यस्येति । भूमौ पिततस्य दैत्यत्वात् पुनरुद्गमो भविष्यतीति ग्रम्भसि पात उच्यते । ग्रापो हि रक्षोध्नी रिति ग्रिवद्यामपि भगवत्सामध्य र्थिमग्रेऽप्युत्पादना-भावार्थं च ग्राजित इत्युक्तम् । न केनापि मायादि-भिरिप पराजितः । निकृत्तःशीर्षं इति । निकृत्तं शिरो यस्येति । नितरां छेदः पुनर्योजनाभावार्थः । ग्राधिदैविकच्छेदार्थो वा । युगान्तरेऽपि प्रादुर्भाव्याभावाय दृष्टान्तमाह निकृत्तश्रुङ्गोऽद्विरिवेति । इन्द्रतेजसा वज्रेगा । तथापदं पुनरुत्थाने इन्द्रा-

द्भयं सूचयति । तथात्रापि भयादनुत्थानम् । तस्य सप्तव्यसनानि पुत्राः साधिकरणा म।रिता इति वक्तं तेषामागमनमाह तस्यात्मजा इति । मूलच्छेदे शाखा इव ते न प्रयोजका इति पितुवंधेनान्तुराः प्रतिक्रियार्थममर्षजुषः सेवितरोषाः । मारकस्य मारणं प्रतिक्रिया । स्वतः श्रासमध्यति कोधसेवां कृतवन्तः । क्रोधेनापि कदाचिद्भवेदिति। समुद्यता इति वहिःसामग्री निरूपिता । श्रन्तः कोधः ।।११॥

व्याख्यार्थ - उसके प्राण् निकल गए, पृथ्वी पर नहीं गिरा। यदि पृथ्वी पर गिरता तो दैत्य होने से कदाचित् फिर इसमें प्राणों का उद्गम (म्राना) हो जावे, म्रतः जल में गिरा; क्योंकि शास्त्र में कहा है कि 'म्रापो हि रक्षोघ्नीः' जल राक्षसों के हन्ता है, भगवान का नाम 'म्राजित' देकर यह सूचित किया है कि सिर म्रविद्या रूप थे, यदि वे उस रूप से कदाचित् उत्पन्न हो जाय? इस शङ्का को मिटाते हैं कि भगवान किसी से माया म्रादि से भी जीते नहीं जाते हैं, इसलिए भगवान ने जिस म्रविद्या को नष्ट कर दिया, वह कभी उत्पन्न नहीं हो सकती है, उसके सिर पूर्णतया ऐसे काटे गए थे, जैसे फिर वे जुड़ न सके म्रथवा उसका छेदन म्राधिदैविक था। म्रविद्या का ऐसा नाश हुमा, जैसे इन्द्र के वज्र से नष्ट पर्वत फिर उत्पन्न होना नहीं चाहते हैं; वयोंकि हम उत्पन्न होंगे तो इन्द्र मारेगा, वैसे भगवान के भय से म्रविद्या भी सदैव के लिए नाश हो गई। उसके जो सात पुत्र थे, वे व्यसन रूप थे, उनका भी भगवान ने म्रधिकरण सहित नाश किया, यह कहने के लिए उनके म्रागमन को कहते हैं, यद्याप वे कुछ करने में समर्थ नहीं हैं; क्योंकि मूल टूट जाने पर शाखाएँ भी नष्ट जैसी हो जाती हैं, वे पत्र पुष्प नहीं दे सकती है, म्रतः किसी काम को नहीं है, वैसे हो ये भी फिर भी पिता के वध से दुःखी एवं क्रोधित हुए। क्रोध से बदला लेने के लिए म्राए, उनमें स्वतः तो सामर्थ नहीं थी, किन्तु क्रोध से भी कदाचित् बदला लिया जावे, इस विचार से म्राए। यह बाहर की सामग्री बताई, भी तर क्रोध था।।११।।

श्रामास-तेषां प्रसिद्धचर्थं नामानि गरायति ताम्रोऽन्तरिक्ष इति ।

आभासार्थ — उनकी प्रसिद्धि के लिए उनके नाम 'ताम्रोऽन्तरिक्षः' श्लोक से गिनाते हैं।

श्लोक —ताम्रोऽन्तरिक्षः श्रवगो विमावसुर्वमुनंमस्वानरुगश्च सप्तमः । पोठं पुरस्कृत्य चमूर्णतं मृघे मौमश्युक्ता निरगुर्धृ तायुधाः ।।१२।।

श्लोकार्थ — ताम्र, ग्रन्तरिक्ष, श्रवण, विभावसु, वसु, नभस्वान् ग्रौर सातवाँ ग्रहण ये सब पीठ नामवाले सेनापति को ग्रागेवान बनाकर भौमासुर प्रेरित युद्ध भूमि में गए, फिर शस्त्रों को धारगा किया ॥१२॥

मुबोधिनी-ताम्र इति वर्णतः क्रोधात्मकः। श्रन्तरिक्ष इति सर्वेक्रियाव्यापारियतुमशक्यः। श्रवरा इत्याकाशरूपः । विभावसः सूर्याग्नि-तुल्यः । वसः भीष्मादेरप्यधिकः । नभस्वान् वायुः । तत्तुल्यः । भ्रुरुगः सर्वोद्बोधकः । वर्णतो वा भयानकः। सप्तम इति क्रमोऽत्र विवक्षित इति ज्ञापयति । पीठस्तेषामाधारभूतः । नरका-सुरस्य सेनापतिः। मृवे युद्धार्थं भौमप्रयुक्ताः। स्बस्थाने नरकासुरस्तान् प्रेषितवान् । ते हि स्वा-पेक्षयापि पितृवधाद्युद्धं करिष्यन्तीति । युद्धार्थं प्रथमतो निरगुः, धृतायुधाश्च पश्चाजाताः। स्रनेन युद्धे निश्चयो निरूपितः ॥१२॥

व्याख्यार्थ - 'ताम्र' इस नाम से उसका वर्णन क्रोध रूप बताया है, 'ग्रन्तरिक्ष' नाम से बताया है कि सब प्रकार की क्रिया करने में यह ग्रसमर्थ है, 'श्रवगा' नाम से ग्राकाश रूप कहा है, 'विभावसु' नाम से सूर्य एवं ग्रग्नि के समान बताया है, 'वसु' नाम से भीष्मादि से भी ग्रधिक बताया है, 'नभ-स्वान्' नाम से वायु कहा है या उसके सहश वहाँ 'ग्ररुए।' नाम से सवको जगाने वाला श्रथवा वर्ण से भयानक सातवां कहने से यहां क्रम विवक्षित है, यह जताया है। 'पीठ' उन सातों का आधार है, नरकासुर का सेनापित है, ये सब युद्ध के लिए भीम से प्रेरित ग्रपने स्थान पर नरकासुर ने इसलिए भेजे थे कि पिता के वध से ये मुफ्त से भी विशेष युद्ध करेंगे, युद्ध के लिए पहले ही निकले हुए शस्त्रों को बाद में धारण किया। इससे युद्ध करने का निश्चय प्रकट किया।।१२।।

श्रामास - ततः शस्त्राणि प्रायु अतेत्याह प्रायु अतेति ।

श्राभासार्थं - ग्रनन्तर शस्त्रों को फैंकना ग्रारम्भ किया, यह प्रायुखत' श्लोक से कहते हैं।

श्लोक-प्रायुञ्जतासाद्य शरानसीन् गदाः शक्त्यव्टिशूलान्यजिते रुषोल्बरगाः। तच्छस्त्रकूटं मगवान् स्वमार्गणैरमोघवीर्यस्तिलशश्वकर्तं ह ।।१३।। तान्पीठमुख्याननयद्यमक्षयं निकृत्तशीर्षोरुभुजाङ् घ्रिवर्गागः।

श्लोक--ये क्रोब से आविष्ट हो भगवान् के निकट आकर, हर एक ने छ: छ: भ्रायुध ( बागा, तलवार, गदा, बरछी, गुर्ज भ्रौर त्रिशूल ) चलाए, भ्रमोघ पराक्रम भगवान् ने श्रपने श्रसाधारण बाणों से उस शस्त्र जाल के टुकड़े-टुकड़े कर काट गिरा ब कार्रे इत्यों कार्यन निवार जावन निरूचे जाने सहस दिए ।।१३३।। , the king that he do kink he lie had be all a be all

सुबोधिनी--ग्रासाद्य निकटे गत्वा षड्विधा-न्यस्राणि भगवति प्रयुक्तानि निरूपयति शरानि-त्यादिभिः। अष्टिरायुधिवशेषः। सप्तभिरपि प्रत्येकं षड्विधानि प्रयुक्तानि । यद्यप्यजितो भगवानिति जानन्ति, तथापि रुषा कोधेन उल्बर्गाः सन्तः तथा कृतवन्तः। भगवता कृतं प्रतीकारमाह तच्छुखकुटमिति । स्वमागंगैरिति । ग्रसाधारणै-र्बाणै:, अन्यथा अग्नेर्बाणाः, दुर्गाया असिः, गदा वायोः, ग्रष्टिरपि वरुणादेः, शक्तिमीयायाः, शुलं शिवस्येति, एतावन्तः तत्तह वताधिष्ठिता न हता भवेयु: । नन् भगवानेव तेष्वपि स्वसामर्थां दत्त-वानिति कथं भगवांश्रकर्तेत्याशङ्कचाह अमोघ-बीयं इति । तेषु दत्तं परगामि मोघं जातम्, तदेव स्वस्थाने ग्रमोघम् । ग्रतः ग्रमोघन मोघानि वीर्यागि प्रतिहतानीत्यर्थः । तिलशः कर्तनं पून-

नीत्वा लोहखण्डान्यपि सज्जीकर्त् मशक्तानीति ज्ञापयति । हेत्याश्चर्ये । तावन्न कर्तव्यम्, प्रयोज-नाभावात्, तथापि स्वस्याविलष्टकर्मत्वं ज्ञापयितुं तावत पराक्रमं प्रदक्षितवान । शस्त्राणां विनियो-गमुक्तवा प्रयोक्तृरगामाह तान् पीठमुख्यानिति । यमक्षयमिति तावदृण्डार्थम्, मुरवत्पुनरावृत्य-भावाय वा। ते हि पीठं पुरस्कृत्य समागता इति उपजीव्यत्वात् उत्साहनिवृत्त्यर्थं प्रथमतः स एव हतः । मुर्च्छादिना ग्रलीकिकप्रकारेण हननं व्या-वर्तयितुमाह निकृत्तेति । चत्वार्यञ्जानि कवचं च निकृत्तानि येषाम्। पितुः पञ्चांशाः तेषु प्रति-ष्ठिता इति कार्ये तदंशव्यावृत्त्यर्थं शिरः प्रभतीनां छेदनम् । शीर्षांगि ऊरवः भूजाः ग्रङ्घयश्च । ज्ञानं गतिश्चाद्यन्तयोः। उत्पत्तिः कर्माणि च मध्ये। तत एवं कमः ॥१३३॥

व्याख्यार्थ- 'ग्रासाद्य' का तात्पर्य बताते हैं , कि भगवान् के समीप ग्राकर छः प्रकार के ग्रायुध भगवान् पर चलाने लगे, जिसका निरूपए। करते हैं, 'शरान्' इस से लेकर अन्य भी 'अष्टि' यह विशेष ग्रायुध है, सातों में से हर एक ने छ: प्रकार के ग्रायुध चलाए, यद्यपि जानते थे कि भगवान् भ्रजेय हैं तो भी कोध की अधिकता से यों करने लगे। इस प्रकार जब उन्होंने किया, तब भगवान ने उसका जो प्रतिकार किया वह कहते हैं। भगवान ने ग्रपने ग्रसाधारण ग्रमोघ बाणों से उनके शस्त्र जाल के तिल-तिल जितने टुकड़े कर डाले, यदि भगवान अपने ग्रमोघ बागा नहीं चलाते तो यह शस्त्र जाल टूटता नहीं; वयोंकि ये सब शस्त्र अपने अपने देवताओं से अधिष्ठित थे, जैसा कि बागा अग्नि से, खड्ग दुर्गी से, गदा वायू से, ग्राव्टिभी वरुए ग्रादि से, शक्ति माया से, शूल शिव से ग्राधिष्ठित था। इन देवताओं में भगवान् ने ही अपनी सामर्थ्य स्थापित की है तो फिर भगवान् ने उनको कैसे काट डाला ? इसके उत्तर में कहते हैं कि भगवान ग्रमोघ वीर्य हैं ग्रथित भगवान का पराक्रम कभी भी निष्फल नहीं जाता है, भगवान का वीर्य अपने में तो अमोघ रहता है, दूसरे पात्र में जाने पर पात्रानु-सार मोघ हो जाता है, ग्रत: ग्रमोघ वीर्य से मोघ वीर्य नंदर हो गए, तिल तिल जितना हीने से लोह का पदार्थ भी पुन: बन नहीं सकता है। 'ह' शब्द आश्चर्य प्रकट करने के लिए दिया है, प्रयोजक के ग्रभाव से इतना नहीं करना चाहिए था तो भी ग्रपना ग्रक्लिष्टकर्मत्व दिखाने के लिए यों पराक्रम दिखाया गया है, शस्त्रों का विनियोग कह कर, अब शस्त्र चलानेवालों का विनियोग बताते है, 'यमक्षयं' मूर की तरह फिर ग्रावृत्ति न हो, इसलिए इनको ग्रक्षय दण्ड दिया है, जिस पीठ' नाम वाले सेनापति को ग्रपना बचाने वाला जान ले ग्राए थे, उसका ही पहले नाश किया; क्योंकि उसके नाश से सबका उत्साह नष्ट हो जायगा, अलीकिक प्रकार से मुच्छी आदि द्वारा उनका नाश नहीं किया; किन्तु चारों ग्रङ्ग एवं कवच नष्ट किया, पिता के पाँच ग्रंश इनमें प्रतिष्ठित थे, इसलिए उस ग्रंश के निवृत्ति के वास्ते सिर ग्रादि का छेदन किया गया। १-मस्तक, २-जङ्गा, ३-भुजा ग्रीर ४-पाद इन चारों ग्रङ्गों का छेदन किया, जिससे सिर से ज्ञान ग्रौर पाद से गति नाश हुई, उत्पत्ति ग्रीर कर्म मध्य ग्रङ्गों से नाश हए, इस प्रकार यह कम बताया है ॥१३३॥

हतः, ग्रन्ये सायकेरिति ससाधनसाध्यस्यानुवादः ।
तथेति प्रकारस्यापि ततस्तदप्रेक्षमा सनविगणा
इति सूचियतुं पूर्वानुवादः । नन्विगनवत् भगवान्
स्थूलान् सूक्ष्मानिप दहतीति, ततो बलिष्ठानिप

निरूपितः । गजानां मदस्रव एव बलोत्कर्षे हेतुः । ऐरावतः पयोघप्रभव इति समानजनकत्वेन तत्सामर्थ्यं सर्वेषां निरूपितम् ॥१४ है॥

व्याख्यार्थ - नरकासूर को जिताने वाली सेना के रक्षक जब मारे गए, तब नरकासूर की प्राप्ति हुई ग्रथीत वह बाहर निकल ग्राया। ग्रज्ञान से या व्यसनों से ही नरक सिद्ध होता है, उनके निराक-रण होने से यद्यपि स्वयं निराकृत हो गया, तो भी लौकिक साधनों से जीत होगी। यों समभ जिनका मद जल बह रहा था, ऐसे समुद्र से उत्पन्न मस्त हाथियों को लेकर युद्ध के वास्ते बाहर ग्राया, भग-वान तो ग्रच्यूत हैं, उनकी तो किसी भी ग्रंश से क्षति नहीं हो सकती है, नरकासुर ही चक्र से मारा गया, दूसरे बागों से नष्ट किए गए। यों साधन सहित साध्यों का अनुवाद है। 'तथा' शब्द का भावार्थ है कि नमूना भी वही है, ग्रनन्तर उसकी ग्रपेक्षा हस्ती समर्थ बलवान् है, यो सूचना करने के लिए पहले का अनुवाद किया है। भगवान् तो जब अग्नि की भाँति सूक्ष्म और स्थूल सबको ही जला देते हैं, तब बलिष्ठ हस्तियों को भी मार डालेंगे, यों था तो फिर उसकी प्रवृत्ति कैसे हुई ? यदि यों कहा जावे. तो कहते हैं कि अपने सेनापितयों को नष्ट हुआ देखकर, दृष्ट क्रोध से युक्त हो गया, जिससे उसका ज्ञान भाच्छादित हो गया अर्थात् अज्ञानी बन गया। ऐसी दशा होने से ही प्रवृत्ति हुई, हस्तियों का उत्कर्ष बताते हैं, एक तो इन हस्तियों की उत्पत्ति समुद्र से हुई, जिससे

श्राभास—तत उभयेषां मुरस्य तत्पुत्राणां च फलरूपस्य नरकस्य निराकरणार्थं प्रवृत्तिमाह स्वानीकपानिति।

श्राभासार्थ — धनन्तर मुर धौर उसके पुत्रों को जो फलरूप नरक मिलता था, उसके निरा-करण के लिए 'स्वानीक' श्लोक में प्रवृत्ति को कहते हैं।

श्लोक - स्वानीकपानच्युतचक्रसायकैस्तथा निरस्तान्नरको धरासुतः ॥१४॥ निरक्षिय दुर्मार्थाण श्रास्त्रवन्मदेगंजैः पयोधिश्रमवैनिराक्रमत्।

श्लोकार्थ — भगवान् बाएा श्रीर चक्र से ग्रपने सेनापितयों को मरा हुग्रा देख, पृथ्वी का पुत्र नरकासुर, बहुत क्रोध में ग्राकर समुद्र से प्रकट हुए, मद भरते हुए हाथियों की सेना लेकर बाहर निकला ॥१४६॥

Conservation products and the second for the second second

अन्यक्रिकेच्या राज्याकृति अन्यक्षामा विश्वास तेन । हेर्नान क्षा अन्यक्षिण स्थान निर्मान

TANK STOP 100 185 并196 196 11度到196 首立是 11度 66 首 12 指揮 1966

सुबोधनी—तस्य जयहेतवः सेनाः तासामनीकानां रक्षकाः। ग्रज्ञानेन व्यसनैश्च नरकः
सिद्धो भवतीति तेषां निराकरणे स्वयं निराकृतोऽपि लोकिकैः साधनैः स्वजयो भविष्यतीति
ग्रास्रवन्मदैगंजोः सहितः युद्धार्थं निराकमन्।
ग्रच्युतत्वान्न तस्य केनाप्यंशेन क्षतिः मुरश्चकेण
हतः, ग्रन्ये सायकैरिति ससाधनसाध्यस्यानुवादः।
तथेति प्रकारस्यापि ततस्तद्येश्वया स्वतः

THE SHORT WHEN THE REPORT TO

गजान् मारियष्यतीति. कथं तत्प्रवृत्तिरिति चेत्, तत्राह निरीक्ष्येति । दुर्मर्षाग् इति । दुष्टकोध-युक्तः । ज्ञानाच्छादको वर्तत इति तथा प्रवृत्तिः । गजानामुत्कर्षमाह ग्रास्त्रवन्मदैः पयोधिप्रभवेरिति। कार्यकारगोत्कर्षौ निरूपितौ । स्वभावतो गजा जीवेषूत्कृष्टाः सङ्घचराः । ग्रतिस्त्रविधोऽप्युत्कर्षौ निरूपितः । गजानां मदस्त्रव एव बलोत्कर्षे हेतः । कारण के हेतु उत्कृष्टता थी, दूसरा उस कारण से उत्पन्न कार्य मदजल स्नवित हो रहा था। गज स्त्रभाव से पशु जीवों में उत्कृष्ट है और सर्वत्र सङ्घ बनाकर घूमते हैं, ग्रतः तीन प्रकार से उनका उत्कृष्ट निरूपण किया है। हाथियों के बलोत्कर्ष में हेतु उनका मदजल स्रत्रण ही है, ऐरावत समुद्र से उत्पन्न हुग्रा है। इसलिए इनका भी उत्पन्न करने वाला समान होने से ऐरावत के सहश ही इनका सामर्थ्य निरूपण किया गया है ॥१४६॥

श्राभास— मातरं पितरं कालं च हष्टवानिति निरूपियतुं तस्य भगवद्शंनं वर्ण-यति हृष्टा समार्यमिति ।

ग्राभासार्थ- माता, पिता ग्रीर काल को देखा, जिसका वर्णन करने वास्ते 'ह्यून सभार्य' श्लोक में भगवद् दर्शन का वर्णन करते हैं।

श्लोक — हृष्ट्वा समार्यं गरुडोपरिस्थितं सूर्योपरिष्टात्सतिडिद्घनं यथा । कृष्णं स तस्मी व्यसृजच्छत्वन्तीं योधाश्च सर्वे युगपत्स्म विव्यधुः ॥१४॥

श्लोकार्थ — गरुड पर विराजमान सत्यभामा सहित भगवान को देखा, मानो सूर्य पर बिजली के साथ बादल चढ़ ग्राए हैं, ग्राते ही उस दैत्य ने भगवान पर शतन्नी चलाई ग्रीर योद्धा भी एकदम प्रहार करने लगे ॥१५॥

मुबोधिनी — युद्धार्थमागमनशङ्क व निवा-रिता। तत्रानुरक्तरचेत्, कृतार्थ एव भवेदिति। भगवान् न लौकिकसाधनैरलौकिको जेतु शक्य इति ग्रभूतोपमामाह सूर्योपरिष्टादिति। ग्रद्धत-त्वाद्वागद्वेषाभ्यामिष्टानिष्टसूचकं भवति। यदि सूर्योपरि ग्राधिदैविकः मेघः ग्राधिदैविकविद्युह्न-तया सह तिष्ठति, ग्रादित्य एव पर्जन्य इति भवति । तस्याधिदैविकं रूपं ताहशमिति वचनो-पपत्तिः । तथापि कृष्णः कालात्मा स्त्रीणां हित-कारीति तस्य न सद्बुद्धिरूत्पन्ना, किन्तु विरुद्धै-वेति तत्कार्यमाह तस्मै व्यमुजच्छत्त्वनीमिति । शतं हन्तीति योगोऽपि तस्य विवक्षितः । ताहशीं विशेषेणासृजत्, योधाश्च शतव्नीभिर्बाणैर्वा युग-पदेव स्मेति प्रसिद्धे विव्यधुः ।।१५॥

व्याख्यार्थ — युद्ध के लिए ग्राने की शङ्का ही मिटा दी, यदि उसमें ग्रर्थात् भगवत्स्वरूप में ग्रासक्त हो जावे, तो कृतार्थ हो जावे। ग्रलौकिक भगवान् लौकिक साधनों से जीता नहीं जाता, इस-लिए ग्रभूत उपमा देते हैं। ग्रद्भुत होने से राग ग्रौर हें व से इष्ट तथा ग्रनिष्ट का सूचक होता है, जब सूर्य के ऊपर ग्राधिदैविक मेघ ग्राधिदैविक बिजली के साथ होता है, तब ग्रादित्य हो इन्द्र बन जाता है, उसका ग्राधिदैविक रूप वैसा है। यो वचन की उपपक्ति है, तो भी कृष्ण ग्रव कालात्मा है, खियों का तो हितकारी है, इसलिए उसको उसद्युद्ध नहीं ग्राई, किन्तु विरुद्ध बुद्ध ही उत्पन्न हुई,

१- सूर्य, २- हेतुपूर्वक सिद्धि, ३- नरकासुर को,

उस विरुद्ध बुद्धि का कारण कहते हैं कि उसने शतब्नी को भगवान पर फैंका, ऐसे को विशेषता से रचा श्रीर योद्धों ने भी शतब्नी तथा बाणों से साथ ही प्रहार किया, स्म' प्रसिद्धि श्रर्थ में है।।१५॥

श्लोक — तद्भौमसैन्यं मगवान्गदाग्रजो विचित्रवाजैर्निशितौः शिलीमुसैः । निकृत्तबाहूरुशिरोङ्ग्रिविग्रहं चकार तह्यों व हताश्वकुञ्जरम् ।।१६॥

श्लोकार्थ—उसी क्षण भगवान् ने विचित्र पङ्खों वाले तीक्ष्य बाणों से उस भौमा-सुर की सेना के भुजा, उरु, सिर ग्रौर चरण काट डाले, इसी तरह हाथी-घोड़ों को भी मार डाला ॥१६॥

सुबोधनी—ग्रादौ तेषामपराधो निरूप्यते ।
भगवतोऽन्निष्टत्वाय । यावतो युद्धार्थं प्रवृत्ताः,
ततः पूर्वं तिस्मन् वा समये भगवान् स्वमागंणैः
प्रथमतो योधांदिवच्छेद । ततस्तत्प्रयुक्तान्यस्त्राणि।
पूर्वमस्त्राणामुपस्थित्यभावात् । नात्र क्रमो दोषाय ।
तत्प्रसिद्धं भौमस्य सौन्यम् । भगवत्त्वात् न पुत्रादिभावस्तस्य बाधक इति भगवत्प्रवृत्तिः । सोऽपि
मातुः पुत्र इति पित्रापि सह युद्धकरणं नायुक्तम् ।
गदाग्रज इति । भक्तोत्पादनार्थं भगवतस्तथाकरणं
युक्तमेव । लौकिकेनैव प्रकारेण तान् हतवानिति
ज्ञापयितुं भगवच्छरान् विधानिष्ट विचित्रवाजैरिति । दूरगमनलक्ष्यौकगमनप्रयोजकाः पक्षाः ।
विचित्रा वाजा येषामिति । वायुर्जायते गतिर्वा

येभ्य इति । निशितानि कार्यसाधकानि । निकृतानि बाह्वादीनि यस्येति । प्रक्षेपकौ बाहू ।
ग्रागमने जङ्घालता प्रयोजिका । कर्मजन्मनी वा
पूर्ववत् । ततो ज्ञानगती । बाहूरुशिरोऽङ्घ्रयः
विग्रहे यस्येति ताहशं चकार । तह्ये व यस्मिन्
क्षरो युद्धार्थं तत्सौन्यं प्रवृत्तम्, तस्मिन्ने व क्षरो
प्रथमशस्त्रविमोकानन्तरं यथा नापरं विमुख्चति,
तदर्थं पार्श्वभागान् सर्वानेव निराकृतवान् । वाहनानां निराकरणमाह । हता ग्रश्वाः कुञ्जराश्चेति । चतुरङ्गे रथा श्रचेतनाः । नराणा स्वरूपमुक्तमेव, ग्रवशिष्यन्ते वाजिनः करिणश्चेति ॥१६॥

ह्याख्यार्थ — भगवान् का अक्लिब्टत्व सिद्ध करने के लिए प्रथम उसका अपराध निरूपण किया जाता है, जब तक वे युद्ध प्रारम्भ करें. उससे पहले अथवा उसी समय में भगवान् ने अपने शक्षों से योद्धाओं को छेद डाला, पहले अस्त्र पास नहीं थे, अतः पीछे उन्होंने अस्त्र लगाए, यहाँ इस प्रकार का कम दोष के लिए नहीं है। भौमासुर का वह सैन्य प्रसिद्ध है, आप भगवान् हैं, इसलिए पुत्रादि भाव उनको बाध नहीं कर सकते हैं, इसलिए भगवान् में प्रवृत्ति की है। वह (मुर) भी माता का पुत्र है, इस वास्ते पिता के साथ भी युद्ध करना अयोग्य नहीं है। भगवान् गदायज हैं, इसलिए भक्त के उत्पादन के लिए भगवान् को यों करना उचित ही है। भगवान् ने इनको लौकिक प्रकार से मारा, यह जताने के लिए शरों का वर्णन करते हैं। वे बागा विचित्र पह्च वाले हैं, पह्चों की विचित्रता से यह

सूचित किया है कि इनके जाने का लक्ष्य दूर जाना ही है ग्रौर जिनसे वायु उत्पन्न होती है ग्रथवा जिनसे गित होती है। तीक्ष्ण कहने का भावार्थ यह है कि कार्य को सिद्ध करने वाले हैं, भगवान ने योद्धों के शरीर के चार मुख्य ग्रङ्ग बाहू, सिर, उरु ग्रौर चरण काट डाले। इन ग्रङ्गों के कार्य बताते हैं कि 'बाहुग्रों' से शस्त्रादि फैंकने का कार्य करते, ग्राने में 'उरु' काम देते, 'सिर' ज्ञान का, 'चरण' जाने का; ग्रतः इनके काट डालने से सर्व किया लुप्त हो गई। जिस समय उसकी सेना युद्ध के लिए प्रवृत्त हुई, उसी क्षण में प्रथम शस्त्र फैंकने के बाद दूसरा न फैंक सके, इस वास्ते सब तरह के भागों का निराकरण कर दिया। ग्रब वाहनों का निराकरण कहते हैं कि चतुरङ्ग सेना में मनुष्य, घोड़े, हस्ती तथा रथ होते हैं, जिनमें मनुष्यों का पहले नाश कहा, रथ ग्रचेतन है, शेष बचे हुए घोड़े ग्रौर हस्तियों को भी नाश कर दिया।। १६॥

ग्रामास—ततः शस्त्रागां छेदनमाह ।

ग्राभासार्थ--ग्रनन्तर शस्त्रों का काटना कहते हैं।

श्लोक—यानि योधैः प्रयुक्तानि शस्त्रास्त्राणि कुरूद्वह । । हरिस्तान्यच्छिनत्तीक्ष्णैः शरेरेकैकशस्त्रिमिः ॥१७॥ उद्यामानः सुपर्णेन पक्षाभ्यां निघ्नता गजान् ।

श्लोकार्थ—हे कुरू हह ! शस्त्रधारी उन योद्धों ने जो-जो शस्त्र चलाए, उनको पहुँचने से पहले ही भगवान् ने तीखे बाएगों से उन शस्त्रों को काट डाला, उस समय भगवान् गरुड पर विराजमान थे श्रौर गरुड श्रपने पङ्खों से गजों को मार रहा था।।१७३।।

RECEIVED TO THE REPORT OF THE PROPERTY OF THE

THE PROPERTY OF THE PROPERTY O

ही भाग

सुबोधिनी—यानि तैरेव योधैः प्रयुक्तानि । शस्त्राणि गृहीत्वा प्रहरणसाधनानि । श्रस्त्राणि तु प्रक्षेप्यानि, ब्रह्मास्त्रादिरूपाणि वा । कुरूदृहेति विपरीतत्वाद्विश्वासार्थम् । तानि स्थितानि श्रग्रेपि साधनत्वास्त्रोकोपद्रवकारीणि भविष्यन्तीति तान्यच्छिनदित्यभिप्रायेणाह हरिरिति । तीक्ष्णैः शरेरिति नालौकिकत्वम् । एकैकशस्त्रिभिरिति

च । ये पुनर्गजाः स्वार्थं शोभाकरा भवन्ति, तान् न हतवानिति वक्तुं ताहशेन गरुडेन उद्यमानो भगवान्निरूप्यते । येन गजाः श्रन्तः प्रवेशनार्थं पक्षाभ्यामेव हताः । हस्ताभ्यामन्तः प्रवेशिता इव निरूपिताः । सेनारूपाः दैत्यांशा गजा मारिताः, साधारणा देवांशाश्च रक्षिता इति विभागः॥१७॥

व्याख्यार्थ — मारने के जो साधन रूप शस्त्र थे, उनको लेकर उन योद्धों ने चलाया ग्रीर ब्रह्मास्त्र ग्रादि जो ग्रस्त्र फैंकने जैसे थे, वे फैंके। वे यदि दूटेंगे नहीं, तो ग्रागे भी लोकों का उपद्रव करेंगे; क्योंकि उपद्रव के साधन हैं, इसलिए भगवान ने उनको तोड़ डाला, यदि न तोड़ डालते, तो का 'हरि' दु:खहर्त्ता नाम निरर्थक हो जाता। इसलिए उस नाम को सार्थक करने के लिए उनको दिया, उनका नाश ग्रलौकिक प्रकार से नहीं किया, किन्तु लौकिक की भाँति तीखे बाणों से १ - सूर्य,

किया और एक-एक शस्त्रधारियों ने जो ग्रस्त्र-शस्त्र चलाए, सबको हस्तियों में जो ग्रपने लिए शोभा करने वाले होंगे उनको नहीं मारा। यों कहने के लिए कहते हैं कि भगवान वैसे गरुड़ पर विराज-मान हुए थे, जिस गरुड़ ने ऐसे हस्तियों का नाश न कर शेष हाथी जो सेना रूप देत्यांश थे, उनको मारा, साधारण हस्ती जो देवांश थे, उनकी रक्षा की, यों गजों के दो भाग किए। जिस गरुड़ ने भीतर प्रवेश के लिए पक्षों से गजों को मारा, मानो हाथों से भीतर प्रवेश के लिए यों किया, यह वैसे उनका निरूपण किया।।१७॥

श्रामास-ततो गरुडहतानां पुरप्रवेशमाह गरुत्मतेति ।

प्राभासार्थ - ग्रनन्तर गरुड़ के मारे हुए हाथियों का पुर में प्रवेश 'गरुत्मता' श्लोक से कहते हैं।

श्लोक —गरुत्वता हन्यमानास्तुण्डपक्षनसौर्गजाः । पुरमेवाविशन्नार्ता नरको युध्ययुध्यत ॥१८॥

श्लोकार्थ - गरुड़ जब हाथियों को चोंच, पाँख ग्रौर नखों से मारने लगा, तब वे दु:खी होकर नगर में ही प्रविष्ट हो गए, भौमासुर लड़ने लगा ॥१८॥

सुबोधिनी—तुण्डपक्षन् तामससात्विक- । युद्धार्थं बुद्धिरुत्पन्ने त्यर्थः । ततस्तेषु निवृत्तेषु राजसाः म्रार्ताः सन्तः पुरमेवाविशन् । न तु तेषु । नरकः स्वयमयुध्यत । युधीत्यावश्यकता ॥१८॥

व्याख्यार्थ - गरुड़ ने चोंच, पाँख व नखों से प्रहार किया। वे तामस, सात्विक ग्रौर राजस थे, उनसे जो हस्ति पीड़ित हुए, वे पुर में घुस गए, उनकी बुद्धि लड़ाई के लिए नहीं हुई, जब वे लड़ने से मुख फेर नगर में चले गए. तब नरकासुर स्वयं लड़ने लगा; क्योंकि उस समय 'युद्ध' प्रारम्भ हो गया था। युद्ध में लड़ना राजा के लिए ग्रावश्यक है।।१८।।

ग्रामास—इदं युद्धं केवलमेव, 'ग्रहं योत्स्यामी'ति उत्साहनिश्चयात्मकम्, शस्त्रप्रह-रणात्मकं त्वाह हृष्ट्वेति ।

श्राभासार्थ — मैं श्रकेला ही यह युद्ध लड़ूँगा, ऐसे उत्साह से निश्चय किया था कि शस्त्रों से प्रहार करूँगा, यह वर्णन 'हष्ट्वा' श्लोक में करते हैं।

श्लोक—हृष्ट्रा विद्रावितं सैन्यं गरुडेनादितं स्वकम् । तं भौमः प्राहरच्छक्त्या वज्जः प्रतिहतो यतः ॥१६॥

श्लोकार्थ-भौमासुर ने यह देखकर कि उसकी सेना गरुड़ से दुःखी हो भाग

गई, जिस गरुड़ से वज्र रुक गया था, उस गरुड़ पर शक्ति का प्रहार किया ॥१८॥

सबोधिनी गरुडन विद्रावितं स्वसैन्यं दृष्ट्रा, श्रदित च, न केवलं भयमात्रेण पलायितम्। यद्यपि स्वयं भगवता सह युद्धार्थमागतः, म्रन्यं च न गरायति, तथापि ताहकोऽपि स्वयमेव तं गरुडं शवत्या प्राहरत्। ननु तथाप्यल्पे कथं स्वविक्रमं योजितवानित्याशङ्क्रचाह बज्रः प्रतिहतो यत इति । गरुडाद्वज्रांऽपि प्रतिहतः । तदमृतहरएो गरुडस्य प्रसिद्धम् । श्रतो महति पौरुषं कर्तव्य-मिति न काप्यनुपपत्तिः।।१६।।

व्याख्यार्थ - गरुड़ से पीड़ित और भागी हुई, अपनी सेना देखकर भौमासुर समभा कि यह केवल भय से नहीं भागी है, किन्तु हार कर भागी है। यद्यपि वह भगवान् से ही लड़ने के लिए ग्राया था, दूसरे को तो गिनता भी नहीं है, तो भी वैसा होते हुए भी स्वयं उस गरुड़ पर शक्ति का प्रहार करने लगा। ग्रल्प छोटे) पक्षी पर ग्रपना पराक्रम कैसे प्रयोजित किया या दिखाया ? इसका उत्तर दिया है कि गरुड़ ग्रल्प नहीं है; क्योंकि गरुड़ से वज्र भी रोका गया था। गरुड़ का यह चरित्र अमृतहरण समय में प्रसिद्ध हैं, श्रतः महान् में सामर्थ्य बताना भी युक्ति युक्त है ॥१६॥

श्राभास — इदं माहात्म्यमग्रेऽप्युपयुज्यते । एकमेव वाहनं भगवत इति तदुपद्रवे भगवति काचिच्छङ्का स्यात्, ग्रतस्तन्निवारणं वक्तव्यम्, ग्रत एव किश्चिजातमित्याह नाकम्पतेति।

श्राभासार्थ - यह माहात्म्य आगे भी उपयोग में आएगा, भगवान् का ये एक ही वाहन है, उसका उपद्रव हो, तब भगवान् को कुछ शङ्का होगी ? इसलिए उस शङ्का का निवारण करना चाहिए, उसकी शक्ति ने क्या किया ? वह नाकम्पत' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक - नाकम्पत तथा विद्धो मालाहत इव द्विप:। शूलं भौमोऽच्युतं हन्तुमाददे वितथोद्यमः ॥२०॥

श्लोकार्थ-उस शक्ति के प्रहार से गरुड़ जैसे हाथी पर भाला गिरे तो वह थोड़ा भी हिलता नहीं है, वैसे काँपा नहीं। जब इस प्रकार भौमासुर का उद्यम निष्फल हुआ, तब भगवान को मारने के लिए त्रिशूल हाथ में लिया ।।२०।।

मुबोधिनी - तया शक्त्या विद्धः । तेनाल्पमपि शरीरभेदमाशङ्कच दृष्टान्तमाह मालाहत इवेति । मालया हतः। भेदेऽपि व्यथाभावायाह द्विप इवेति । यथा ग्रङ्कुशेन विद्धः द्विपो जागति, कार्यक्षमश्च भवति, तथा गरुडः ग्रतिपराक्रमयुक्तो जात इत्यर्थः । ततो लिज्जतो नरकास्रः महादे-

वात् प्राप्तं शूलं तस्मिन् जीवति श्रमोघमच्युते योजयितुं विचारितवानित्याह शूलिमिति। यतो भौमो मातुः पुत्रः । तथा करएो हेतुमाह वितथो-द्यम इति । वितथः गरुडे पराक्रमो व्यर्थो जात इति ॥२०॥

ह्याख्यार्थ — उस शक्ति से बेचे गए गहड़ का ग्रल्य भी शरीर में भेद ग्रर्थात् कमान्न न हुपा, जैसे हस्ति को भाला का प्रहार हो तो कुछ भी उसको नहीं होता है, वैसे ही इसको भी कुछ तो नहीं हुग्रा, किन्तु जैसे ग्रंकुश लगने से हस्ति जगता है ग्रीर कार्य करने में समर्थ हो जाता हे, वैसे ही गहड़ भी विशेष पराक्रम से युक्त हुग्रा, इससे नरकासुर लज्जित हो, महादेव से प्राप्त ग्रमोघ त्रिशूल को ग्रच्युत पर चलाने के लिए विचार करने लगा; क्योंकि भीम माता का पुत्र है, भगवान् पर त्रिशूल चलाने का कारण कहते हैं कि गहड़ पर जो शक्ति चलाई, उसका वह उद्यम निष्फल हुग्रा, इस कारण से पुन: यह उद्यम करने लगा।।२०।।

म्रामास—भगवान् पुनः शूलस्थापि माहात्म्यं स्थापनीयमिति, यस्मिन् क्षरो शूलं त्यक्ष्यति, तत्पूर्वक्षरा एव सुदर्शनेन तस्य शिरोऽच्छिनदित्याह तद्विसर्गादिति ।

ग्राभासार्थ—भगवान् को महादेव के त्रिशूल का माहातम्य भी स्थापित करना था, यदि त्रिशूल भगवान् पर चलाते तो वह निष्फल जाता, जिससे त्रिशूल की ग्रमोघता नष्ट होने से उसका माहातम्य भी न रहता, यह भगवान् को ग्रभोष्ट नहीं था, इसलिए भगवान् ने उसके द्वारा त्रिशूल चलाने से पहले क्षिणा में सुदर्शन से उसका सिर काट डाला, जिसका वर्णन 'तद्विसर्गान्' श्लोक में करते हैं।

श्लोक—तद्विसर्गात् पूर्वमेव नरकस्य शिरो हरि:। श्रपाहरद्गजस्थस्य चक्रेण क्षुरनेमिना ।।२१।।

श्लोकार्थ — उस त्रिशूल के चलाने से पहले ही भगवान ने हस्ती पर बैठे हुए नरकासुर का सिर चक्र की तीक्ष्ण धार से काट गिरा दिया ॥२१॥

मुबोधिनी - पूर्वमेवोत्पन्नप्रयत्नेन छेदनसम-कालमेव विसर्गोऽपि जातः । ग्रन्थथा स्थिते शूले सोऽवध्य इति केचित् । नेदं महादेवदत्तं शूलिम-त्यन्ये । किञ्च । स गजस्थः । ग्राचमनाद्यभावान्न तिस्मन् शूले महादेवः सिन्निहित इत्याह गजस्थ-स्येति । चकस्य सामर्थ्यं व्यावर्तियतुमाह क्षुर-नेमिनेति ॥२१॥

स्याख्यार्थ - उसके त्रिशूल चलाने के पहले ही भगवान ने प्रयत्न से सुदर्शन की तीक्ष्ण धार से जो सिर काटा, उसके कटते ही उसके प्रार्ण भी निकल गए. यदि यों न होता तो त्रिशूल के रहते हुए वह मारा नहीं जाता। यों कोई कहते हैं और दूसरे कहते हैं कि त्रिशूल महादेव का दिया हुम्रा नहीं है। किन्च वह वास्तव में हस्ती पर बैठा था, म्राचमन म्रादि कर्म नहीं किए, जिससे उस त्रिशूल में महादेवजी का म्रावेश न हुम्रा, चक्र की सामर्थ्य का निवारण करने के लिए कहा है कि 'क्षुरने।मना' तीक्ष्ण धार से ही काट डाला म्रथित चक्र से नहीं काटा, किन्तु उसकी धार से ही काट डाला ।।२१॥

श्राभास—ततस्तस्य शिरसः पुनर्योजनाभावाय विनियोगान्तरं वदन् वर्णयति सकुण्डलिमति । श्राभासार्थ – पश्चात् उसका सिर फिर जुड़ेगा नहीं, श्रतः उसका दूसरा विनियोग वर्णन 'सकुण्डलं' হलोक में करते हैं।

श्लोक—सकुण्डलं चारुकिरीटभूषणं बभौ पृथिव्यां पतितं समुज्ज्वलत् । हाहेति साध्वत्यृषयः सुरेश्वरा माल्यौर्मुकुन्दं विकिरन्त ईडिरे ।।२२।।

श्लोकार्थ — कानों में कुण्डल, सिर पर सुन्दर मुकुट वाला, देदीप्यमान मस्तक पृथ्वी पर गिरा श्लौर वहाँ भी चमकता रहा । उस समय दैत्य हा-हाकार करने लगे, ऋषि लोग साधु-साधु कहने लगे श्लौर देवाधिपति फूल बरसाते हुए हिस्तुति करने लगे ॥२२॥

मुबोधनी—यथा भूमेः सकाशात् शिर एव
प्रादुर्भू तमिवकृतं तथा भातीति ज्ञापियतुं कुण्डलिकरीटयोर्वर्णनम् । सम्यक् उज्ज्वलत् शिरः
पिततं जातिमत्यर्थः । ततो बभौ । भूमिरवहेलनं
न करोतीति सम्यक् स्थापनात् शोभा । यथा
तदीयः पुत्रः तस्य समप्यंते । इयं भूमिरभिमानिनी देवता, न त्वला भगवच्छक्तः, सा म्राधिदैविकी । सत्यभामा त्वाधिदैविकी । तस्या म्रानयने पञ्च प्रयोजनानि । पूर्णो भवति शक्त्या
सहितः, बलभद्रे शक्तिविभागे योन्यंशः पृथककृत
इति । माहात्म्यं च प्रदर्शनीयम् । तद्वाक्येन नरकासुरोऽपि हन्तव्यः । सापत्न्यसहनाथम्, म्रन्यथा

सा स्त्र्यन्तरसद्भावं न सहेत । बलाहरणे तु हष्ट-त्वात् मंस्यत इति । पारिजातहरणार्थं च । ततो लोकाः हाहेत्यज्ञुवन् । ऋषयश्च स्वपुत्र इति स्व-यमेव छिन्न इति । श्रन्ये च पुनः ऋषयः साध्वति । सुराश्च साध्वेव कृतिमिति । श्रनुमो-दनमेव कुर्वाणाः माल्यैः विकरन्तः, नरकस्यापि मोक्षो दत्त इति, मुकुन्दमीहिरे । हाहेतीहिरे, साध्विति च, किमित्ययं पुत्रो मारित इति भग-वतः पराक्रममुक्तवा ईहिरे । श्रन्ये तु साध्वेव कृतिमिति वदन्तः ईहिरे इति । पुष्पवृष्टिर्देवार्थं तद्वध इति सुचयति ॥२२॥

स्याख्याथं — जैसे भूमि से उत्पन्न सिर ही अविकारी होता है तथा चमकता रहता है, वैसे यह चमक रहा था, यों जताने के लिए कुण्डल तथा मुकुट का वर्णन है अर्थात् अच्छी तरह चमकता हुआ सिर गिर गया कहने का यही तात्पर्य है, इस कारण से ही चमकने लगा, भूमि सिर का तिरस्कार करना नहीं चाहती है, इस कारण से भूमि ने उसे अच्छी तरह से रखा, जिससे घोभा हुई। जैसे किसी माता को पुत्र गोद में दिया जाय, तो वह माता उसे गोद में अच्छी तरह बिठाती है, जैसे वह सुशोभित होवे, उसी प्रकार भूमि ने भी किया। यह पृथ्वी अभिमानिनी देवता है, भगवान् की शक्ति 'इला' नहीं है, वह इला आधिदैविकी नरकासुर की माता है, जिसका रूप अब सत्यभामा 'आधिदैविकी' है। उसको अपने साथ ले जाने में पाँच प्रयोजन हैं; भगवान् जब शक्ति सहित होते हैं, तब पूर्ण होते हैं, बलभद्र के साथ शक्ति के बँटवारे के समय 'योन्यंश' पृथक् किया, माहात्म्य तो दिखाना ही चाहिए, उसके कहने से नरकासुर भी मारने योग्य है। 'सापत्न्य' भाव को सहने के लिए, नहीं तो वह दूसरी स्त्री का होना सहन नहीं कर सकती, बल से हरण करने में भगवान् की सामर्थ्य तो देखी है और पारिजात का लाने के समय भी सामर्थ्य देख ली है। इस प्रकार उसके मरने से भौमासुर की

प्रजा के लोक हा-ह।कार करने लगे। ऋषियों ने जाना ग्रपना पुत्र ग्रापने ही ले लिया ग्रीर दूसरे ऋषि लोग साधु! साधु! कहने लगे, देव कहने लगे कि ग्रच्छा हुग्रा, यों कहकर पुष्य वृष्टि करते हुए स्तुति करने लगे। स्तुति इसलिए की है कि नरकासुर को भी मुक्ति दी ग्रीर यह नरकासुर पुत्र था, उसकों भी मार डाला, भगवान् वैसे पराक्रमी हैं। दूसरे तो केवल ग्रच्छा किया, यों कहकर स्तुति करने लगे। देवों ने पुष्प वृष्टि की, जिससे यह सूचित किया है कि इसका वध देवों के हितार्थ किया है।।२२।।

श्रामास-यदर्थमयं हतः, तस्मिन् हते तज्जातमित्याह ततश्चेति ।

भ्राभासार्थ — जिसके लिए इसका वध हुग्रा, वह कार्य उसके वध से हुग्रा, जिसका वर्णन 'ततक्च' क्लोक में करते हैं।

श्लोक—ततश्च सूः कृष्णमुपेत्य कुण्डले प्रतप्तजाम्बूनदरत्नभास्वरे । सवैजयन्त्या वनमालयार्पयत्त्राचेतसं छत्रमथो महामिणम् ॥२३॥

श्लोकार्थ — ग्रनन्तर पृथ्वी ने श्लीकृष्ण के समीप ग्राकर तपे हुए सुवर्ण में जड़ित रत्नों से प्रकाशित कुण्डल, वैजयन्ती माला, वरुण का छत्र ग्रीर महामिण ये सब ग्रपंण किए ।।२३।।

मुबोधनी — उपेत्य निकटे समागत्य । कृष्ण-त्वान्न तस्या भयम् । ग्रदित्याः कुण्डले सर्वदंव प्रकर्षेण तप्तजाम्बूनदवत् रत्नवञ्च भास्वरे । उभयमपि तत्र प्रकृतिभूतिमिति द्वयमुक्तम् । वैज-यन्तीं वनमालां च भगवद्त्तां सम्पितवती । भग-वत्पूजार्थं वा वैजयन्ती । वष्णेन निर्मितं समु-द्रोद्भूतिमन्द्रस्यैव छत्रं इदमन्यद्वा भगवदर्थे दत्तम् । ग्रथो महामिणः कौस्तुभसहशः । ग्रथो इत्यनेन पूर्वं भगवदीयमेव भगवते दत्तम्, इदं

त्वतिरिक्तमिति पुत्रोपाजितं दत्तवती । अथवा । वैजयन्त्या सह कुण्डले भूमिष्ठे, छत्रं स्वर्गस्थम्, मिराः पालालस्थ इति । उपलक्षणात्वेन त्रिलोक्यां यित्ति ख्चिदुत्कुष्टं तत्सर्गं निवेदिनवती । एतदरि-क्तहस्तत्वार्थमेव । वस्तुतस्तु सर्वं भगवत एब, सा भार्या स पुत्र इति । अत एव पुत्रेण सह न भेद इति भगवदर्थमेव सङ्गृहोताः स्त्रिय इति अन्याव-रोधस्थस्त्रीविवाहो न दुष्यति । २३।।

व्याख्यार्थ — पृथ्वी भगवान् के पास म्राई, पास में म्राने पर भी उसको भय न हुमा; क्यों कि जिनके पास माई, वह कृष्ण थे। म्रदिति के 'कृष्डल' सदा ही तपे हुए सुवर्ण वाले तथा रत्नों से युक्त होने से चमक रहे हैं, ये दोनों प्रकृति से उत्पन्न हुए हैं, इसलिए दोनों को कहा। वैजयन्ती माला भगवान् को दी हुई थी, वह दे दी म्रथवा भगवान् को पूजा के लिए वैजयन्ती माला दी, वरुण को बताया हुमा म्रथवा समुद्र से उत्पन्न इन्द्र का ही छन्न या दूसरा कोई भगवान् के लिए दिया। बाद में कोस्तुभ के समान बड़ी मिए। दी। 'म्रथो' पद का तात्पर्य बताते हैं कि ये सब पदार्थ प्रथम हो भगवान् के थे, फिर भगवान् को ही दिए। यह तो म्रतिरिक्त (दूसरे, हैं, जो पुत्र ने इकट्टो किए थे,

वे दिए। वैजयन्ती के साथ कुण्डल भूमि में स्थित थे, छत्र स्वर्गस्थ था, मिए पातालस्थ थी, ये तो नमूने के तौर से कहे हैं। वस्तुनः जो कुछ त्रिलोकी में उत्कृष्ट था, वह सर्व निवेदित कर दिया। यह कहना खाली हाथपन का ही है; क्योंकि वास्तव में सब भगवान का ही है, वह स्त्री, वह पुत्र यों। इस कारए। से पुत्र के साथ भेद नहीं है, इसलिए भगवान के वास्ते ही स्त्रियें संग्रह की है। राजाग्रों के रनवास में रुकी हुई स्त्रियों को छुड़ाकर उनसे विवाह करने में कोई दोष नहीं है।।२३।।

श्रामास-ग्रथापराधशान्त्यर्थं भिन्नप्रक्रमेगा स्तोत्रं करोतीत्याह श्रस्तौषीदिति ।

ग्राभासार्थ- ग्रब ग्रपराध की क्षमा याचना के लिए ग्रलग प्रक्रम<sup>9</sup> से स्तोत्र<sup>2</sup> करती है।

श्लोक — श्रस्तौषीदथ विश्वोद्यां देवी देववरार्चितम् । प्राञ्जलिः प्रगाता राजन् भिक्तप्रविगया धिया ॥२४॥

श्लोकार्थ —हे राजन् ! पृथ्वी देवी भक्ति युक्त बुद्धि से नम्र हो, हाथ जोड़कर उत्तम देवों से पूजित विश्व के ईश की स्तुति करने लगी ।।२४।।

सुबोधिनी—ननु घातकः कथं स्तूयत इत्या-शङ्कचाह विश्वेशिमिति । पुत्रत्वादिसम्बन्धस्य प्रयोजकत्वाभावाय विश्वपदम् । स्तोत्रपरिज्ञानाय देवीति । ननु (तथापि) साम्प्रतमलौकिकं कृत-मिति कथं स्तुतिरित्याशङ्कचाह । देववरैः साम्प्र-तमेवाचितमिति । प्राञ्जलिरिति नम्रता दीनता

च सूचिता। प्रग्तेति शरीरेग नम्ना। स्त्रीस्व-भावात् दुःखभयव्यावृत्त्यर्थमाह् भक्तिप्रवग्या धियेति। भक्तिप्रवगा प्रतिबन्धकमप्यनाहत्य भक्तिगामिनी, यथा जलं निम्नगामि। बुद्धिश्चे-त्तद्गता सा मनसोऽपि नियामिकेति सर्वमेव भक्तिप्रवग्गम्।

व्याख्यार्थ — जिसने वध का कार्य किया है, उसको स्तुति कैसे की जा सकती है ? इस शङ्का को मिटाने के लिए कहती है कि ग्राप घातक नहीं हैं, किन्तु विश्व के ईश हैं, पुत्रादि सम्बन्ध इसमें कोई प्रयोजक नहीं है, पृथ्वी न कहकर देवी पद देने का भावार्थ यह है कि वह जानती है कि स्तुति किस की ग्रीर कैसे की जातो है ? तो भी इस समय तो जो कार्य हुग्रा है वह लोक से भी विरुद्ध हुग्रा है, इसलिए भी स्तुति कैसे की जाती है ? जिसके उत्तर में कहती है कि 'देववराचितम्' इस लोक के विरुद्ध कार्य करने के ग्रनन्तर भी उत्तम देवों ने ग्रापका पूजन तथा स्तुति का कार्य किया है, ग्रतः ग्राप स्तुति योग्य हैं। हाथ बाँधकर स्तुति करने लगी, जिससे ग्रपनी नम्रता एवं दीनता की सूचना की है, यों मन से दीनता नम्रता बताकर शरीर से नम्रता दिखाने के लिए 'प्रग्ता' पद दिया है, शरीर से दण्डवत् प्रगाम किया। स्त्रीभाव से चिन्ता तथा भय सदैव रहता है, उनकी निवृत्ति के लिए कहा कि दोनों ही नहीं हैं; क्योंकि चिन्ता ग्रीर भय मन से होता है, उस मन को भक्ति में लगा

लिया है, इसलिए भक्ति में ग्रासक्त हुई बुद्धि से स्तुति करने लगी, भक्ति में ग्रासिक्त होने से रुकावटों को भी तोड़कर मन भो भगवद्भक्ति में यों दौड़ा जाता है, जैसे जल नीचे को तरफ जाता है।।२४॥

कारिका—षड्भिः स्तुत्वा प्रार्थयते पौत्रजीवितमुत्तमम् ।

चतुर्भिनं मनं प्रोक्तं सर्वभावप्रसिद्धये ।।

माहातम्यं च स्वरूपं च ततो द्वाभ्यामुदीरितम् ॥१॥२४॥

कारिकार्थ — छः श्लोकों से स्तुति कर पौत्र का जीवन उत्तम हो तदर्थ प्रार्थना करती है, सर्वात्मभाव की सिद्धि के लिए चार श्लोकों से नमस्कार कहा है, श्रनन्तर दो श्लोकों से माहात्म्य ग्रौर स्वरूप का वर्णन किया है।।१।।

स्राभास—म्रादावाविभूंतः कश्चिदन्यो भविष्यति, कथमन्यथा पुत्रं मारयेदित्या-शङ्कां परिहरन्ती लक्षरणमाह नमस्ते इति ।

ग्राभासार्थ — पहले उत्पन्न हुग्रा, दूसरा कोई होगा, यों न हो तो पुत्र को कैसे मारे ? इस शङ्का को मिटाने के लिए लक्षणा 'नमस्ते' क्लोक में कहती है।

श्लोक-भूमिरुवाच-नमस्ते देवदेवेश शङ्ख्यंचक्रगदाधर । भक्तेच्छोपात्तरूपाय परमात्मन्नमोऽस्तु ते ॥२४॥

श्लोकार्थ — पृथ्वी ने कहा कि हे देवों के स्वामी ! हे शङ्क, चक्र ग्रौर गदा धारण करने वाले ! हे परमात्मा ! भक्तों की इच्छा से ग्रवतार लेने वाले प्रभु ग्रापको नमस्कार है ॥२४॥

मुबोधिनी—ते तुभ्यं नमः। देवतायाः कथमन्यनमस्कार इत्याशङ्कचाह देवदेवेति । ईशत्वाचिछक्षेव, न मारणिमिति पुत्रमारणेऽपि नान्यथात्वम् देवदेवानामपि ब्रह्मादीनामीश इति नान्योऽत्र कश्चिद्धक्तव्यः । तथात्वे हेतुमाह । शङ्कचक्रगदाः धारयतीति । स्रर्थात्पद्मम् । त्रयाणां कार्यमुक्तमेव 'गदया निर्विभेदाद्री'नित्यादिना । स्रद्यापि
भगवान् न पुरं प्रविष्टः, गरुड एव स्थितः चतुर्मुजः प्रकट इति तथोच्यते । ताहशस्य कथं नरा-

कृतित्विमित्यत ग्राह भक्ते च्छोपात्तरूपायेति । भक्तानां यादृशी इच्छा, तादृशमुपात्तं रूपं येन । ननु रूपग्रह्णा एव ग्रन्यथाभावो भवतोति, तत्रा-प्यन्यादृशं रूपं गृहीतिमिति जीवतुल्यत्वात् कथं नमस्करणीय इत्याशङ्क्रचाह परमात्मिन्निति । जीवात्मन एव रूपान्तरस्वीकारे तथात्वम्, न तु परमात्मन इति । ग्रत एव भक्ताधीनत्वात् पुनर्न-मस्यति नमोऽस्तु ते इति ॥२५॥

व्याख्यार्थ-ग्रापको नमस्कार है, जब भूमि देवता है, तो देवता का दूसरे देवता को नमन

कैसे ? इस शङ्का के उत्तर में कहती है कि ग्राप देवों के देव तो हैं, किन्तु उनको शिक्षा देने वाले होने से उनके ईश भी है, अतः यह मारना नहीं है, पुत्र के मारने में भी अन्य प्रकारत्व नहीं है, किन्तु शिक्षा ही है, ब्रह्मादि देवों के भी जब ईश हैं, तो यहाँ अन्य कुछ कहना ही नहीं चाहिए अर्थात् कह कह नहीं सकते हैं, उसमें कारण देते हैं कि शङ्ख, चक्र ग्रीर गदा धारण करते हो ग्रर्थात् 'पद्म' तीनों का कार्य गदा से 'पर्वतों को तोड़ डालना' इत्यादि से कहा ही है। ग्राज तक भी भगवान् ने पुर में प्रवेश नहीं किया है, गरुड़ पर ही बौठे हुए चतुर्भू ज रूप से प्रकट हैं, यों इस प्रकार कहे जाते हैं, ऐसे चतुर्भुं ज रूप को मनुष्याकृति कैसे ? जिसके उत्तर में कहा है कि भक्तों की जैनी इच्छा होती है, वैसा रूप धारण करते हो। रूप धारण करने से तो विकृति हो जायगी, फिर उसमें भी अन्य जैसा रूप धारण करने से तो जीव से समानता हो गई, तो फिर उसको नमस्कार कैसे की गई है ? इसके उत्तर में कहती है कि आप परमात्मा हैं, इसलिए आप अन्य रूप धारण करने से विकृत नहीं होते है, जीव यदि म्रन्य रूप धारण करे, तो विकृत होता है, म्राप परमात्मा है, म्रतः विकृत नहीं होते हैं। भक्त के स्राधीन होने से भगवान् को फिर नमस्कार करती है। 'नमोऽस्तुते' स्रापको नमस्कार हैं।।२५।।

श्रामास - कुन्त्या चतुर्घा स्तुतो भगवान प्रसन्न इति स्वयमि नमस्यति नमः पङ्जनाभायेति।

म्राभासार्थ - कुन्ती ने चार प्रकार से भगवान की स्तुति की, जिससे प्रभु प्रसन्न हुए, इसलिए भूमि भी 'नमः पङ्कजनाभाय' श्लोक से नमन करती है।

श्लोक-नमः पङ्कजनाभाय नमः पङ्कजमालिने । नमः पञ्जनेत्राय नमस्ते पञ्जनाङ्घ्रये ॥२६॥

इलोकार्थ -- नाभि से कमल वाले, कमलों की माला धारण करने वाले, कमल सहश नेत्र वाले, कमल सम चरण वाले ग्रापको नमस्कार है ।।२६।।

सुबोधिनी--तया हि ब्रह्माण्डे सर्वत्वं सर्वी-त्तमत्वं चोक्तम् । पङ्कजं नाभौ यस्येति नारायण-त्वेन पुरुषत्वं निरूपितम्। तेन ब्रह्माण्डरूपत्वं सिध्यति । तत्रोत्कर्षस्त्रिधा, लक्ष्मीपतित्वेन सर्वी-पास्यत्वेन सर्वसुसेव्यत्वेन च। सुसेव्यश्चेनमहान् भवति, स सवंपुरुषार्थान् सुखेन प्रयच्छतीति।

पङ्गानां माला वर्तते ग्रस्येति पङ्गजमालया लक्ष्म्या वृतः । 'तया विना क्व देवत्व'मित्यादि-वाक्यैः तस्याः सर्वपुरुषार्थे रूपत्वम् । पङ्कानेत्रा-येति दृष्ट्यैव सर्वतापहारकत्वं वशोकर्तृत्वं च। पङ्काङ् झित्वेन सूसेव्यत्वम् ॥,६॥

व्याख्यार्थ - उसने ब्रह्माण्ड में भगवान् का सर्वपन तथा सर्वोत्तमपन कहा, नाभि में कमल कहने से नारायरात्व कहकर पुरुष रूप बताया। उससे ब्रह्माण्ड रूपत्व सिद्ध होता है, उस स्वरूप में तीन प्रकार से उत्कर्ष है। जैसे कि १-लक्ष्मीपित होने से, २-सर्वों से उपास्य होने से ग्रीर ३-सर्व से सेव्य होने से; जो अच्छे प्रकार से सेवनीय होता है, वह महान् होता है, वह ही समस्त पुरुषार्थों को सूख देता है। कमलों की माला से यह बताया है कि ग्राप लक्ष्मी से ग्रावृत्त हैं, उसके सिवाय देवत्व

कहा हैं ? इत्यादि वाक्यों से उसका सर्व पुरुषार्थ रूपत्य है, कमल नयन कहकर बताया है कि आप हिष्ट से ही, सब ताप नाश करते हैं, तथा सर्व को वश कर लेते हैं, चरण, कमल जैसे होने से, सर्व से सुसेव्य हैं । २६।।

ग्रामास--एवं ब्रह्माण्डे स्वरूपोत्कर्षी निरूप्य तत्त्वेषु तथात्वमाह नमो मगवते तुभ्यमिति ।

न्नाभासार्थ — इस प्रकार ब्रह्माण्ड में स्वरूप तथा उत्कर्ष का निरूपण कर, तत्त्वों में भी वैसे ही हैं, जिसका निरूपण 'नमो भगवते तुम्यं' इलोक में करती है।

श्लोक—नमो भगवते तुभ्यं वासुदेवाय विष्णवे।
पुरुषायादिबीजाय पूर्णबौधाय ते नमः ॥२७॥

इलोकार्थ — भगवान्, वासुदेव ग्रौर विष्णु जो ग्राप हैं, उनको मैं नमन करती हूँ। पुरुष रूप, सबका ग्रादि बीज, पूर्ण ज्ञान स्वरूप जो ग्राप हैं, उनको मैं नमस्कार करती हूँ॥२७॥

सुबोधिनी — सर्वतत्त्वानां मूलभूतो भगवान्, भगरूपाणि च तत्त्वानीति शास्त्रार्थहष्ट्या स्तुति व्यावर्तयति तुभ्यमिति । वासुदेवायेति । तत्त्वानां करणप्रयोजनरूपाय मोक्षदात्रे । अनेनोपासना-मार्गेण सेव्यत्वादुत्कषं उक्तः । विष्णाव इति कर्म-मार्गेऽपि सेव्याय । विष्णुः यज्ञः स्वतन्त्र इति ज्ञापियनुं यज्ञे विष्णुपदप्रयोगः। 'तत्त्वेषु पुरुषो महां निति तद्रूपत्वमाह पुरुषायेति । तत्र क्रिया-ज्ञानशक्त्युत्कषमाह ग्रादिबीजाय पूर्णबोधायेति । बीजानां कार्योत्पादनसमर्थानामि उत्पादकाय । पूर्णा क्रियाशक्तिहक्ता । पूर्णो बोधो यस्येति स्प-ष्टा ज्ञानशक्तिः ॥२७॥

व्याख्यार्थ – सब तत्वों का मूल भूत स्वरूप भगवान् हैं उनके जो भगरूप हैं वे तत्व हैं, इसलिये शास्त्र हिंदि से स्तुति न कर प्रत्यक्ष स्तुति करते हुए कहती है, 'तुम्यिमिति' तुमको नमस्कार है आप कैसे हैं? इसके लिये कहतो है कि आप तत्त्वों के करएा प्रयोजन रूप हैं, अर्थात् मोक्ष दाता हैं, इस कथन से, उपासना मार्ग द्वारा, सेव्य पन से उत्कर्ष कहा, फिर विष्णु होने से कर्म मार्ग में भी सेव्य है, विष्णु पद यहां यज्ञ वाचक है, यज्ञ, स्वतन्त्र हैं यह बताने के लिये यज्ञ के बदले 'विष्णु' पद दिगा है, तत्वों में 'पुरुष रूप'' महान् है इसलिए उस रूप को कहने के लिये 'पुरूषाय' भी कह कर नमन किया है 'आदि बीजाय' पूर्ण्वोधाय' दो विशेषणों वा नामों से आपके किया और ज्ञान शक्ति का उत्कर्ष बताया है, 'आदि बीजाय' कहने से यह बताया है कि वस्तुओं के पैदा करने में समर्थ बीजों के श्राप पैदा करने वाले हैं इससे आप में पूर्ण् किया शक्ति है वह बता दिया है 'पूर्ण् बोधाय' पद से यह सिद्ध किया है कि आप पूर्ण् ज्ञान शक्ति युक्त हैं। १९७।

श्रामास-एवं तत्त्वोत्कर्षमुक्त्वा पुरुषोत्तमत्वमाह श्रजायेति ।

श्राभासार्थ--इस प्रकार तत्वों का उत्कर्ष कहकर ग्राप पुरुषोतम हैं यह 'ग्रजाय' श्लोक में सिद्ध कर नमन करती है।

श्लोक-ग्रजाय जनियत्रेऽस्य ब्रह्मणेऽनन्तशक्तये । परावरात्मन्मूतात्मन् परंमात्मन्नमोऽस्तु ते ।।२८।।

इलोकार्थ — ग्रजन्मा इस जगत् को उत्पन्न करने वाले, ग्रनन्त शक्ति वाले, ब्रह्म रूप ग्रीर परब्रह्म ग्रादि तथा हमारे जैसों के ग्रात्म रूप भूतों की ग्रात्मा एवं ग्र त्मा रूप जो ग्राप हैं, वैसे तुमको नमस्कार करती हूँ। परमात्मा पद से ग्रापका ग्रन्तर्यामी-पन बताया है, अन्त में नमन कहने से यह नमन सर्व भूतों को करती हूँ, यह कहा है ॥२५॥

सुबोधिनी - सर्वविकाररहितं परतत्त्वमिति सिद्धान्तेनाह स्रजायति । जननाभावेन तदन्तरा भावाः तत एव निराकृताः । जगत्कर्तृ त्वेन तथा-त्विमिति ये मन्यन्ते, तन्मतेनाह ग्रस्य जनियत्र इति । स्वयमजोऽन्येषां जननं करोतीति सर्वोत्तम-त्वमपि सिघ्यति । ग्रार्धज्ञानेन तथात्वमुच्यत इति नात्र प्रमाणं वक्तव्यम्। ब्रह्मं व वस्त्वित ब्रह्मवादे । तत्राप्याह ब्रह्मण इति । बृहत्त्वाद्वुं -हगात्वाच ब्रह्म सर्वभवनसमर्थं वस्त्वत्यपि पक्षेगाह अनन्तशक्तय इति । आत्मवादेनाह । परे ब्रह्मादयः, अवरे अस्मदादयः । तेषामात्मा भग-वान् । भूतानि जडानि तेषामप्यात्मा । जीवजड-योरात्मत्वमुनपाद्य ग्रन्तर्यामित्वमाह परमात्म-न्निति । ग्रन्ते नमनं सर्वत्रानुषञ्जनार्थम् ॥२८॥

व्याख्यार्थ — 'म्रजाय' म्रजन्मा कहने से यह दिखाया है, कि भ्राप सर्व विकार रहित हैं, पर-मत्तत्व है, जन्म न होने से हो उसमें होने वाले भावों का निराकरण किया है, जगत् के कर्तापन से वैसा होता है, यों जो मानते हैं उनके मत से ही यहाँ 'जनियत्रे' पद दिया है स्वयं अजन्मा होकर दूसरों को पैदा करते हैं इससे आपका सर्वोतमत्व भी सिद्ध होता है, यह आर्षज्ञान से कहा जाता है, इसलिये इस विषय में प्रमाण देने की ग्रावश्यकता नहीं है, जो भी वस्तु है वह ब्रह्म ही है, यों ब्रह्मवाद में माना गया है, वहाँ भी इसलिये 'ब्रह्मएों' कहा है बड़े होने से, सर्वत्र व्यापक होने से, वह ब्रह्म है, यह ब्रह्म रूप वस्तु सब कुछ कर सकने में शिक्तमती है. इसलिये 'अनन्त शक्ते' कहा है, अ। आत्म-वाद से कहती है कि, ब्रह्मा भ्रादि श्रीर श्रस्मद।दि की भ्रात्मा भगवान् हैं जड़ जो भूत है उनकी श्रात्मा भी भगवान ही हैं, इस प्रकार जीव तथा जड़ की ग्रात्मा भगवान है यह प्रतिपादन कर, ग्रब ग्रन्तर्था-मिपन सिद्ध करने के लिये कहतो है 'परमात्मन्' परमात्मा भी ग्राप है, इस प्रकार ग्रापका पुरुषो-त्तमत्व कह कर ग्रन्त में प्रणाम करती है, ग्रन्त में प्रणाम करने का भावार्थ है कि तापके सर्व स्वरूपों को प्रणाम करती हूँ ॥२८॥

ग्रामास—माहात्म्यमाह त्वं वे सिसृक्ष्**रि**ति ।

म्राभासार्थं —''त्वं वै सिसृक्षुः'' श्लोक में माहात्म्य कहती है।

श्लोक—त्वं वं सिमृक्षू रज उत्कटं प्रभो तमो निरोधाय बिमर्ध्यपावृतः । स्थानाय सत्त्वं जगतो जगत्पते कालः प्रधानं पुरुषो भवान् परः ॥२६॥

श्लोकार्थ—हे प्रभु ! जब ग्रापको जगत् के रचना करने की इच्छा होती है, तब उत्कृष्ट रजोगुरा को धारण करते हो । जब प्रलय करने का विचार ग्राता है, तब तमोगुरा प्रकट करते हो ग्रीर पालन के लिए सतोगुरा को ग्रहरा करते हो, ग्रतः काल प्रधान पुरुष ग्राप ही हैं । इन गुराों को स्वीकार करने पर भी उनका प्रभाव ग्राप पर नहीं होता है; क्योंकि ग्राप सबसे पर हैं ॥२६॥

सुबोधिनी - सिसृक्षुः उत्कटं कार्योन्मुखं रजो विभिष् । निरोधाय तमः । तथा सित तेनावृतः स्यादित्यत स्राह स्रपावृत इति । स्रावरणरहितः । स्थानाय सत्त्वं विभिष् । सर्वत्रोत्वटं विशेषणम् । स्रान्यो न तत्र प्रतिबन्धक इति वक्तुमाह जगत्पत इति । गुणानां नियामकास्त्रयः । क्षोभकः कालः । स्वरूपभूता प्रकृतिः । पुरुषः ग्रिधिष्ठाता । एतत्त्रय-मिप भवानेव । नापि तावन्मात्रम्, किन्तु तेषा-मिप परः ॥२६॥

ट्याख्यार्थ — जगत् की रचना करने की इच्छा होते ही, उस रजोगुरा को धारण करते हो, जो शीघ्र ही कार्य करने लगे, तथा प्रलय के लिये वैसा ही उत्कट तमोगुरा रूप धारण करते हो, एवं पालन के लिये सतोगुरा रूप धारण करते हो, किन्तु ये गुरा ग्रापको ग्राच्छादित नहीं कर सकते हैं, इस कार्य में कोई भी रुकावट नहीं डाल सकता है, क्योंकि ग्राप जगत् के पित हैं, गुराों के नियामक तीन है १-क्षोभ कराने वाला काल है २-स्वरूप भूत प्रकृति ग्रोर ३-पुरुष, जो ग्राधिष्ठाता है, ये तीन ग्राप ही हैं ग्राप केवल इतने ही नहीं हो किन्तु इनसे भी पर हो ॥२६॥

श्राभास-एवं सर्वोत्तमत्वमुक्त्वा सर्वत्वमाह श्रहमिति ।

ग्राभासार्थ - इस प्रकार सबसे उत्तमपन कहकर 'म्रहं' श्लोक से 'सर्वत्व' कहती है।

श्लोक — ग्रहं पथो ज्योतिरथानिलो नभो मात्राणि देवा मन इन्द्रियाणि च। कर्ता महानित्यिखलं चराचरं त्वय्यद्वितीये भगवन्नयं भ्रमः ॥३०॥

श्लोकार्थ—मैं (पृथ्वी) जल, ग्रग्नि, वायु, ग्राकाश, इनकी मात्राएँ, देवता, मन, इन्द्रियाँ, कर्त्ता, महत्तत्त्व ये सर्व चराचर जगत् ग्राप ग्रद्धितीय में है, यह जो ग्रन्यथा प्रतिति हो रही है, वह भ्रम है ।।३०॥

१-शब्द, स्पर्श, रूप रस ग्रीर गन्ध

२- ग्रहङ्कार

मुबोधिनो - तत्त्वानि कार्यं च भवानेवेत्यथं:। ग्रहं पृथिवी । प्रथेति त्रिवृतकर्गापक्षान्यत्वं बोध-यति । मात्राशि रूपतन्मात्रादीनि । देवाः दिग्वा-तादयः दश इन्द्रियाणि तथा। चकाराद्बुद्धि-प्रागाः । कर्ता भ्रहङ्कारः । महान् महत्तत्त्वम् । इतीति प्रकारवाची, समाप्तिवाची वा। प्राखल-मित्यस्यानुवादः चराचरमिति । भिन्नतया प्रती-तिरेव भ्रान्तेति, भेदोऽवश्यं कार्ये वक्तव्य इति ग्राखिलमित्युभयत्र संबध्यते, न्यूनाधिकदोषपरि- हाराय । श्रद्धितीये त्विय 'एक: सन् बहुधा विच-चार' इत्यादिश्रुत्या भगवानेव सर्वरूपेगा विचर-तीत्युक्तत्वात् भेदो भिन्नो नान्यः सम्भवति। तत्त्वादिनिरूपकाणां स्मार्तानां विचारकाणामपि भेदो हृदये भासत इति । श्रयं सर्वोऽपि भ्रमः एवं परिगणनात्मकः । त्वामेव यतो बहुधा गणयन्तः गिंगतानां परस्परं भेदं मन्यन्त इति । वस्तवन्त-रत्वमेव भेदः ॥३०॥

व्याख्यार्थ - तत्व ग्रीर कार्य ग्राप ही हैं. इस लोक का यह ही ग्रर्थ है, मैं (पृथ्वी) 'ग्रथ' पद से त्रिवृत्करण का जो पक्ष है, उससे अन्यत्व का बोध कराती है, मात्राएँ दिग्वात आदि दस देवता तथा दश इन्द्रियां 'च' से बुद्धि प्राण प्रादि कहे हैं, कत्ती महत्व 'इति' शब्द प्रकार समाप्ति को कहता है, 'ग्रखिल' शब्द 'चराचर' का ग्रनुवाद है, ग्रर्थात् चर ग्रीर ग्रवर कहने से सर्व पदार्थ मात्र ग्रा जाते हैं फिर 'ग्रिखल' पद की ग्रावश्यकता नहीं थी तो भी दिया है, इसलिये ग्राचार्य श्री कहते हैं कि यह अनुवाद मात्र है, 'भ्रम' पद का भावार्थ बताते हैं कि यह जो हमको प्रतीति हो रही है वह भ्रम ही है, वास्तव में यह सर्व ब्रह्म है ग्रतः कार्यपन से भेद ग्रवश्य है, इसलिये 'ग्रखिल' पद दोनों से न्यून ग्रीर ग्रधिक दोष के परिहार के लिये सम्वन्धित है जैसे कि भगवान यह ग्रखिल ग्राप ग्रद्वितीय में स्थित है, तथा इस ग्रापके जगत् रूप में जो ग्रन्थथा प्रतीत हो रही है वह 'ग्रखिल' सम्पूर्ण भ्रान्ति है 'एक' सत बहुधा विचचार' इस श्रृति से भगवान् ही सर्व रूप से विचरएा करते हैं. इसलिये कहा है 'श्रद्वितीये-त्वियं यह सब ग्राप जो ग्रद्वितीय हैं उनमें स्थित हैं, ग्रथित यह सब ग्राप ही हैं कार्य रूप से भेद होने पर वह पदार्थ पृथक दूसरा नहीं हो जाता है तत्वादि निरुपरा करने वाले, स्मार्त विचारकों के भी हृदय में भेद भासता है, यह सब भ्रम इस प्रकार परिगराना मात्र ही है, ग्रापको ही जो बहुत प्रकार गिनते है वे गिनती करने वालों का परस्पर भेद मानते है, वास्तव में भेद उसको कहा जाता है जहाँ ग्रन्य वस्तु होवे, यहां तो ग्रापके सिवाय ग्रन्य वस्तु है ही नहीं, कारण रूप ग्राप ही कार्य हुवे हो, कारण कार्य एक ही वस्तू है, इसमें जो भेद मानते हैं वे भ्रान्त हैं ॥३०॥

श्रामास-एवं स्तुत्वा प्रार्थयते तस्यात्मजोऽयमिति ।

म्राभासार्थ - इस प्रकार स्तुतिकर 'तस्यात्मजोऽयं' क्लोक से प्रार्थना करती है।

श्लोक-तस्यात्मजोऽयं तव पादपङ्कजं भोतः प्रपन्नातिहरोपसादितः । तत्पालयेनं कुरु हस्तपङ्कजं शिरस्यमुख्याखिलकल्मषापहम् ॥३१॥

१-एक होते हुवे भी बहुत विचय्एा करते हैं।

श्लोकार्थ — हे शरणागतों के दुःखहर्ता ! उसका यह पुत्र है, जिसने भयभोत हो ग्रापकी शरण ली है, ग्रतः ग्राप इसकी पालना करें। सर्व पाप नाशक ग्रपना हस्त कमल इसके सिर पर धरें ॥३१॥

सुबोधिनी — स्तोत्रेण सर्वेषामपराधाः परिहताः । भ्रान्ता इति सर्वो भवानेवेति च । स्रात्मज
इति । राज्यदानार्थं तत्पुत्रत्वं निरूप्यते । तव
पादपञ्कजं प्रपन्न इति तस्मिन् स्नेहकरणार्थम् ।
भीत इति दयार्थम् । तथापि शत्रुमारणीय इत्याशङ्कचाह प्रपन्नातिहरेति । उपसादितः पादयोरागत्य पतितोऽस्ति, न तु त्वां विरुद्धं मन्यते ।
स्रनेन 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति विचारेणापि
तस्मिन् कृपा विधेयेति निरूपितम् । तस्मात्पालयेति प्रार्थना । एनिमिति । प्रदर्शाह । भार्यात्वा-

त्सोऽपि पौत्र इति धाष्ट्यात् पुनर्विज्ञापनान्तरमाह् कुरु हस्तरञ्जलं शिरस्यमुख्येति । यथा स्वस्य रक्षित इति प्रतीतिर्भवित । ननु वाक्येनापि भवति, को विशेषो हस्तस्पर्श इत्याशङ्क्रचाह प्राविलकल्मषापहिमिति । कालत्रये त्रिविधान्यवि पापानि तस्मिन्न तिष्ठन्तीति हस्तपङ्कत्रमखिलक-लम्षापहं भवति । स्वाधिकररणमेव तथा सम्पाद-यतीति । यद्यपि तत्पुत्रोऽपि दुष्टो मारणीय एक, तथापि भूमिनार्थनया तदा न मारितः ।।३१॥

व्याख्यार्थ - स्तुति करने से सब के अपराध निवृत्त किये वे सब भूले हुवे थे। सब कुछ आप ही है यह उसका भ्रात्मज है, यों कहने का भ्राशय है कि राज्य इसको दीजिये, भ्रापके चरगा कमलों की इसने शर्ग ली है, इस लिये इस पर स्नेह वर्षा कीजिये। अयभीत अर्थात् डर गया है अतः इस पर दया कीजिये। यह सब कुछ ठीक है तो भी शत्रु है, उसको तो मारना ही चाहिये, इस शङ्का की निवृत्ति के लिये कहती है, कि जो ग्रापके शरण ग्राता है उसकी पीड़ा को ग्राप मिटाते हैं यह भी श्रापके चरगों में ग्राके पड़ा है अर्थात् ग्रापकी शरग ली है। ग्रापको ग्रपने विरूद्ध प्रर्थात् ग्रपना शत्रु नहीं समभता है,यों कहने से यथा मां प्रपद्यन्ते इस प्रतिज्ञानुसार,विवार करने से भो इस पर कृता करनी चाहिये,इसलिये इसकी 'पालना करो' इस प्रकार प्रार्थना की है। मैं प्रापकी पत्नी हूँ इसलिये यह मापका पौत्र है इस प्रकार धृष्टता से फिर दूसरी तरह विनती करतीहै कि इसके शिर पर प्रपना हस्ते कमल धरो, जिससे यह प्रतीति हो जाय कि ग्राप इसके रक्षक हैं, रक्षा, वाणी से कहनें से भी होती है, फिर हस्त को क्यों शिर पर धरा जाय ? इसके उत्तर में कहती है कि यदि इसके कुछ पाप भी हो तो वे भी नष्ट हो जावें, इस कारण से, कि ग्रापका हस्त कमल तीन कालों में तीन प्रकार के जी पाप होते हैं उन सर्व पापों का नाश करनेवाला है अपना अधिकरण हो यों सम्पादन करता है, यद्यपि उसका पुत्र है, इसलिये उसके समान दुष्ट है ऋतः मारने योग्य ही था, ती भी पृथ्वी की प्रार्थना से 第1日本 1996 天 1915年 节 1810年 H 17 18 19 18 उस समय नहीं मारा ॥३१॥

श्रामास—सर्वैः सर्वमिव प्रार्थ्यते, तथोपि यद्यत्र उचितम्, तदेव करोति, नान्यथा ग्रगुमात्रमपीत्याह इति भूम्पेति ।

प्राभासार्थ – सब कोई सब की प्रार्थना करते हैं, तो भी जो उचित होता है, वह ही करते हैं, प्राणुमात्र भी दूसरी तरह नहीं करते हैं यह, 'इति भूम्या' श्लोक में श्ली शुकदेवजी कहते हैं । प्राण्डित

श्लोक-श्लोशुक उवाच-इति भूम्याथितो वाग्मिभंगवान् भिवतनस्रया । दत्वाऽभयं भौभगृहं प्राविशत् सकलिंद्धमत् ॥३२॥

श्लोकार्थ-श्री शुकदेवजो कहते हैं कि भूमि ने भक्ति से नम्रतापूर्विक इस प्रकार प्रार्थना की, तब भगवान् ने भगदत्त को ग्रभय देकर सकल सम्पदा से समृद्ध भौमासुर के घर में प्रवेश किया ॥३२॥

सुबोधिनी - वाग्भिः सह ग्रचितः ग्रचनद्रव्यै। वाग्भिरेव वा । शिष्टं तस्यैवेति । बुद्धं तु भगवान् स्त्रियमिव सर्वेभ्यो दत्तवान्। पुरञ्जनोपाल्याने तदुपपादितम् । तत्सर्वजीवेषु भिन्नम् । मन्यथा प्रमाणानां वैयर्थं स्यात् । भ्रतो बुद्धिदोषगुणान् पुरस्कृत्य यथोचितं करोतीति सर्वमविरुद्धम्। समयविशेषे लीलार्थं तथा बुद्धीनां निर्माण्म्।

तदाह भगवानिति । तथापि भक्तिनम्रया स्तूत इति अभयमेव दत्वा स्वगृहमेवेति भौमगृहं प्रावि-शत् । तत्र हेतुः सकलद्धिमदिति । तत्पुत्रस्य प्रागा एव तस्मिन् समये रक्षणीया इति तथाकरणम्, भ्रन्यथा तावतीनां कन्यानां वैयर्थ्यं स्यात् । तदु-पाजितसर्वग्रहरा एव तस्यापहारदोषपरिहारो भवतीति ॥३२॥

व्याख्यार्थ - भूमि ने भगवान् की पूजा, वागाि से तथा ग्रर्चन के द्रव्य से साथ में ही की ग्रथवा केवल वचनों से ही पूजा की, शेष तो जिन से पूजा की वे तो उसके ही दिये हुवे हैं, भगवान् ने बुद्धि तो सबसे विशेष स्त्री जाति को ही दी है व पुरञ्जन के उपाख्यान में प्रतिपादन किया हुवा है, वह भगवान् की दी हुई बुद्धि म्रादि सर्व जीवों में भिन्न २ हैं यदि बुद्धि एक सी होवे तो पृथक् पृथक् फल कहने वाले प्रमारा व्यर्थ हो जावें, ग्रतः बुद्धि के दोष ग्रीर गुराों के ग्रनुसार जैसा योग्य होता हैं वैसा ही करते हैं,इस प्रकार सब में समानता हो जाती है,प्रयात् कुछ भी विरोध नहीं ग्राता है विशेष विशेष समय में लीला के लिये बुद्धियों का वैसा निर्माण होता है, ग्रर्थात् बुद्धियां लीला के ग्रनुकूल बन जाती है इसलिये कहा है भगवान की भी भक्ति से नम्र हो कर पृथ्वी ने स्तुति की, इसलिये ग्रभयदान देकर पश्चात् भौमासुर के घर में भीतर पधारे, पधारने का कारए। कि वह गृह सकल सिद्धियों से समृद्ध था, उस समय उसके प्राण ही उसके रक्षा के योग्य थे, इसलिये यों किया, यदि यों नहीं करते तो इतनी कन्यात्रों की व्यर्थता हो जाती, उनका इकट्ठा किया हुन्ना सर्व पदार्थ ग्रहण करने से, उसके चोरी किए हुए सर्व दोषों की निवृत्ती होती है ॥३२॥

श्राभास-तथापि कन्यानां स्वत एव वरणमाह तत्रीति ।

श्राभासार्थ—तो भी कन्याग्रों ने स्वतः ही वरण किया यह 'तत्र' श्लोक से कहते हैं।

श्लोक — तत्र राजन्यकन्यानां षट्सहस्राधिकायुतम् । समाहतानां विक्रम्य राजभ्यो दहशे हरि: ॥३३॥

श्लोकार्थ वहाँ सोलह हजार पराक्रम कर लाई हुई राजास्रों की कन्याएँ थीं, उनको भगवान ने देखा ॥३३॥

सुबोधिनी - यतो राजन्यकन्याः सजातीयं रूपं वीयं चापेक्षन्ते । श्रयुतं षट् सहस्राग्णि च षोडशकलानां सहस्रघा तत्तद्धिष्ठात्र्यो देवताः भूमौ प्रतिष्ठिता इति भूमिजेन।हृताः भगवत्प्रेर-गाया भ्रमात् । तदैव च तावत्यः सम्पन्नाः । एता द्विस्वभावा इति ज्ञापयितु सङ्ख्याद्वयेन निर्दिष्टाः। षट्सहस्राण्ययुत चेति । तत्राधिकपदं षट्सहस्रा-णामृत्तमत्वाय । ता ह्यप्सरसः । देवतात्वात्तद्र पेण क्रीडार्थं जाताः । ता ग्रादावष्टावकं स्तृत्वा पश्चा-दुपहसितवत्य इति ज्ञापियतुं द्विस्वभावत्वं निरू-पितम् । श्रत एवादावन्ते च ऋषिकोपात् दू ख-प्राप्तिः, प्रसादाद्वरगो बुद्धिः । राजम्यो विक्रम्य समाहतानामिति बलादानयनमुक्तम् । 'सर्वान् बलकृतानथीन् न कृतान् मन्रववी'दिति ज्ञापयि-तुम् । हरिस्तासां दु:खहर्ता तथात्वाय दहशे।।३३।।

व्याख्यार्थ - भगवान् उनको ले ग्राये, क्योंकि राजाग्रों की कन्या ग्रपनी जाति के समान रूप श्रीर वीर्य को चाहती हैं, ये सोलह सहस्र कन्याएँ षोड़श कलाग्नों के सहस्र प्रकार हो, उनकी श्रिधिष्ठात्रो देवता रूप से पृथ्वी में प्रतिष्ठत थी, इसलिये भूमि से उत्पन्न भौमासुर से वे लाई गई थी, भगवान् की प्रेरणा से ऐसा उहको भ्रम था, तब ही वे सम्पन्न थीं, वे दो प्रकार की थी यह जताने के लिये उनकी गराना पृथक्-२ संख्या से की है, जैसे दश सहस्र ग्रीर छ सहस्र उसमें ग्रविक पद का ग्राशय, छ हजारकन्याओं की उत्तमत्ता दीखाने का है,वे ग्रप्सरायें थीं देवता रूप होने से कीडार्थ उनका जन्म हवा हैं, उन्होंने पहले ग्रष्टावक की स्तृति की थी, फिर उसका उपहास किया, जिससे वे दोष भाव वाली हो गईं. इस लिये ही ग्रादि भीर अन्त में ऋषि के कोप से दूख की प्राप्ति हुई, ऋषि के प्रसाद से भर्थात् वर मिलनेसे उनकी बुद्धि भगवान् के वरण की हुई, भौमासूर पराक्रम कर इन कन्याम्रों को राजाम्रों से ले ग्रायाथा ग्रथीत् बल से ले ग्राया था'सर्वान् बल कृतानर्थान् न कृतान् मनुरब्रवीत्'इस मनु की उक्ति को जताने के लिये इस प्रकार किया, भगवान उनके दुःख को हरए। कर्ता हैं, इस लिये इस प्रकार से उनको देखा ॥३३॥

ग्राभास-वरणमाह तं प्रविष्टमिति ।

ग्राभासार्थ- 'तं प्रविष्ट' श्लोक से वरण करते हैं।

श्लोक — तं प्रविष्टं स्त्रियो वीक्ष्य नरवर्यं विमोहिताः। मनसा वितरेऽभीष्टं पति देवोपसादितम ॥३४॥

श्लोकार्ण--उस नर श्रेष्ठ को प्रविष्ट हुन्ना देखकर ही वे स्नियाँ मोहित हो गई, देव से प्राप्त इच्छित पति का मन से वरण कर लिया ।।३४।।

सुबोधिनी-प्रकर्षेगा स्वनिकटे समागच्छ-न्तम्। यतः स्त्रियः स्त्रीभिरवश्यं पतिर्वरणीय इति । तथापि भगवान् पुरुषोत्तमः कथं वृत इत्याशङ्कचाह नरवर्यमिति । नराकृतित्वं स्त्रीणां

प्रियाकृति च गृहीतवानिति । यतो विमोहिताः । निरुद्धत्वाद्भयेन न कायेन वरणम्। अभीष्ठ-मिति । पूर्वमपि तथैव भावनया स्थिताः । पति-त्वेनैव वरणम् । दैवोपसादितमिति समये प्राप्ते

यते, एवं दैवेनानीतः ॥ ३४॥ एताहशे वरणमावश्यकमिति ज्ञापयति। तेन | युक्तमेव । यथा पित्रा निकटे वरणार्थं वर म्रानी-

व्याख्यार्थ - ग्रच्छे प्रकार अपने समीप ग्राते हुवे को स्त्रियों ने देखा, स्त्रियों को तो ग्रवइय पित का वरग करना चाहिये, किन्तु भगवान् पुरुषोत्तम को क्रैसे वरा ? इस शंका को मिटाने के लिये कहा है कि वे वरों में श्रेष्ठ हैं, स्त्रियों को पुरुषाकृति ही प्रिय है, इसलिये भगवान अब पुरुषाकृतियों में भी उत्तम नर रूप में थे अतः उनको देख मोहित हो गई जिससे उनमें निरुद्ध हो गई, अतः भय से नहीं किन्तु प्रेम पूर्वक काया से वरण कर लिया, पहले से ही मन में यह ही भावना थी श्रब वह इच्छित प्राप्त हो गया है अतः पतिपन से वरगा किया, जैसे पिता कन्या के पास वरगा के लिये 'वर' को ले जाता है, वैसे ग्रब देव ने वर को पास भेजा है, इसलिये ग्रवसर प्राप्त हुग्रा है इनका वरण करना ग्रावश्यक है यों देव ज्ञापन कराती है इससे वरण करना योग्य ही है।।३४।।

श्रामास—तासां मनोरथवाक्यमाह भूयात् पतिरिति ।

A TEN THE THE THE THE आभासार्थ- 'भूयात् पति' क्लोक में उनका मनोरथ कहते हैं। TO STREET A SOLE TO STREET A STREET BY

श्लोक-मूयात् पतिरयं मह्यं धाता तदनुमोदताम् । इति सर्वाः पृथक् कृष्णी भावेन हृदयं दघुः ॥३५॥

श्लोकार्थ-ये हमारे पति होवें, जिसका विधाता अनुमोदन करें। इस प्रकार सब स्त्रियों ने प्रेम से श्रीकृष्णचन्द्र में पृथक्-पृथक् मन लगाया ॥३५॥

सुबोधिनी--महामिति प्रत्येकम्। ब्रह्माण्डे संबद्धरात्मकस्य प्रजापतेरिधकारो दत्त इति तैदन प्राकाङ्क्षया प्रतिरयं भवत्वित । श्रिद्धया वा नङ्गीकारे पितुराज्ञाभाव इव वरणं न सम्भवतीति तदनुष्ठां प्रार्थयन्ति धाता तदनुमोदतामिति । स्थिरीकृतवत्यः ॥३५॥ ा हार् सर्वासामेक एव भावः। स तु पूथक्, नू तु प्रत्ये- 🛵 🥳 🔞 🔞 🔞

कपर्यवसायी। कृष्ण इति तासां प्रियः। भावेन रसाधारभूतभावेन वा । हृदयं दधुरिति । तत्रैव

ह्याख्यार्थ - 'मह्या' एक वचन कहने का आशय है कि हर एकने अपना हृदय भगवान् में लगाया। ब्रह्माण्ड में संवत्सरात्मक प्रजा पति को अधिकार दिया गया है, इसलिय उसकी स्वीकृति के सिवाय, पिता की आज्ञा न होने के समान वरगा नहीं हो सकता है, इसलिये उसकी आजी प्राप्ति के लिये प्रार्थना करती है कि विधाता इस वरण का अनुमोदन करे। सब स्त्रियों का एक ही भाव है वह तो भिन्न है, नहीं कि हुए एक में होने वाला है, 'कृष्ण' नाम से बताया कि उन सब का प्यारा है भाव से तथा आकांक्षा से यह ही पित हो, अथवा श्रद्धा से या इसके आधारभूत भाव से यही पति हो, इस प्रकार श्रेपना मन हर एक ने भगवान् में घरा ग्रथीत् स्थिर किया। ३५॥

श्रामास—शरीरमतःपरं भावाधिष्ठानं भगवदीयं कर्तुं तासामशक्तिरिति भगवां÷ स्तत्सम्पादितवानित्याह ताः प्राहिगोदिति ।

श्राभासार्थं - इससे विशेष अपने शरीर को भगवान के भाव का प्रधिष्ठान तथा भगवदीय करने की शक्ति उनमें नहीं थी, इसलिये वह कार्य भगवान करने लगे यह वर्णन 'ताः प्राहिस्मोत्' इलो क में करते हैं। 

श्लोक—ताः प्राहिगोद्दाररतीं सुमृष्टविरजोम्बरैः। नरयानैर्महाकोशं रथाश्वद्रविर्णं महत् ॥३६॥ \Rightarrow 🕠 🐎 🐎

श्लोकार्थ - भगवान् ने उन सबको स्वच्छ सुन्दर वस्त्र पहनाकर, पालकी में बौठाकर द्वारकापूरी को भेजा श्रीर भारी खजाने, रथ, घोड़े, बहुत द्रव्य भी भेजा ।।३६॥

केवलं स्त्रीरत्नान्येव प्रेषितवान्, किन्त्वन्यान्यपि करोतीति ॥३६॥ रत्नानीति वक्तुमाह महाकोशमिति। महान्तं । । १००० १० । ३ व १० १० १० १०

सुबोधिनी-द्वारवतीमिति । तासामभिलिष- । रत्नादिकोशम् । रथाश्वद्रविगमिति । त्रिविधम्-तार्थस्थानम् । द्वारं हि तद्भगवत्स्थानगमने । तमं धनं प्रेषयामासेति सम्बन्धः। तेषामि प्रेषसो समृष्टविरजोम्बरै: कृत्वा नरयानैर्दोलाभि:। न हितु: महदिति । महदन्यत्र स्थापितमल्पस्यानिष्टं

279

ह्याख्यार्थ — द्वारका' उनकी ग्रमिलाषा को पूर्ण करने वाला स्थान है इसलिये वहां भेजा. वह स्थान भगवत्प्राप्ति का द्वार है, सून्दर एवं स्वच्छ वस्त्र पहना कर, पालकी में बिठा कर भेजा, केवल ये स्त्रीरत्न रवाने नहीं किये, किन्तू ग्रन्य रत्न भी भेजे जैसे कि बड़ा रत्नों का खाजाना जिसमें रथ, ग्रश्व ग्रीर धन सोना ग्रादि था इस प्रकार तीन प्रकार का उत्तम धन भी रवाना किया इनके भेज देने का कारए कहते है कि यह 'महत्' यहां बहत था ग्रल्प के यहां बहुत द्रव्य होता है, उसका ग्रनिष्ट करता है ग्रतः उसका थोड़ा ग्रनिष्ट होवे, इसलिये भेज दिया ।।३६॥

ग्राभास--विशेषतः स्वार्थमेव गजान् प्रेषितवानित्याह ऐरावतकुलेमांश्चेति क

म्राभासार्थ- विशेष में गजों को अपने लिये ही भेजा यह वर्गन 'ऐरावत कुले मांस्र' श्लोक में करते हैं।

श्लोक — ऐरावतकुलेमांथ चतुर्दश्तांस्तरस्विनः । 💢 🛒 🧎 पाण्ड्रांश्च चतुःषिंट प्रेषयामास केशवः ।।३७।।

इलोकार्थ — ऐरावृत कुल के चार-चार दाँतों वाले, वे ग् वाले तथा पाण्ड रंग

000000000000

वाले चौसठ हाथी भी केशव ने भेजे ॥३७॥

सुबोधिनी — यस्मिन् कुले ऐरावत उत्पन्नः तत्कुलोत्पन्नाः । तेषामितरवैलक्षण्यमाह । चतु-दंन्तानिति रूपवैलक्षण्यम् । तरस्विन इति स्वभा-ववैलक्षण्यं च । चकारादुर्चैःश्रवसः कुलप्रसूतान् ग्रव्वानिप प्रेषयामासेति । पाण्डुरानन्यांश्च । चतु-दंन्तत्वं वेगवत्त्वं च मृगादिजातिष्विप वर्तत इति तद्वचावृत्त्यर्थं पाण्डुरत्वम् । ग्रन्येऽप्येतादृशा एव, तैः सह निर्दिष्टत्वात्परमं वैजात्यं भेदकम् । तत्र दन्तादिषु वैलक्षण्यं कल्प्यम् । चतुःषष्टिमिति कलारूनत्वं तेषां बोधितम् । केशव इति । महा-देवभक्तत्वात्तद्वरेणैतावत्त्वं तस्य जातिमिति कदा-चिन्महादेवोऽतुष्टो भवेदित्याशङ्क्र्याह केशव इति । केशयोरिप सेन्यः ॥३७॥

व्याख्यार्थ — जिस कुल में ऐरावत हस्ती उत्पन्न हुमा है, उसमें ये भी उत्पन्न हुने हैं उनकी दूसरों से विलक्षण्या दिखाते हैं; दूसरों के रूपों से इनमें यह विलक्षण्या है कि इनके चार दान्त हैं तेजस्वी हैं ग्रर्थात् तेज चलने वाले हैं इसमें स्वभाव का वैलक्षण्य बताया हैं 'च'शब्द से यह प्रकट किया है कि जो घोड़े भेजे हैं वे भी 'उच्चैं: श्रवा' घोड़ों के कुल में उत्पन्न हुवे हैं, ग्रीर ग्रन्य पाण्डु रंग वालों को, पाण्डु रंग कहने का कारण्य यह है कि तेज दोड़ना ग्रीर चार दान्त, मृग जाति में भी होता है, इसलिये उनसे इनकी भिन्नता दिखाने के लिये 'पाण्डुर' कहा हैं, पाण्डुरंग वालों से दूसरे श्यामवर्ण वाले भी तेज चलने वाले हैं उनको भी साथ में कहा है, ग्रतः 'पाण्डुर' कह कर इनसे भेद बताया है, वहां दन्तादि में भी विलक्षण्या समभ लेनी, चौंसठ संख्या से उनका कला रूपत्व सूचित किया है, इतनी सम्पदा महादेवजी के वर से इसको प्राप्त हुई है वह सम्पदा ले जाने पर कदाचित् महादेव ग्रयसन्न हो जावे ? इस शङ्का के समाधान के लिये 'केशव' नाम दिया है जिसका भावार्थ है कि श्रीकृष्ण, महादेव तथा ब्रह्मा के भी पूज्य है, ग्रतः महादेव रुष्ट न होकर प्रसन्न ही होंगे कि मेरी दो हुई वस्तु मेरे स्वामी ने ग्रगीकार की है।।३७।

ग्राभास — ततस्तत्रत्यं कार्यं कृत्वा यदर्थमागत इन्द्रप्रेरण्या तत्कृतवानित्याह गत्वेति ।

स्राभासार्थ — वहाँ का कार्य पूर्ण कर, जिसके लिये स्राये थे इन्द्र की प्रेरणा से वह कार्य करने लगे जिसका वर्णन 'गत्त्वा' क्लोक में कहती हैं।

श्लोक — गत्वा सुरेन्द्रभवनं बत्वादित्यौ च कुण्डले । पूजितस्त्रिदशेन्द्रेग सहेन्द्राण्या च सप्रियः ।।३८॥

इलोकार्थ — सत्यभामा को साथ ले, ग्राप इन्द्र भवन में पधारे। ग्रदिति को कुण्डल दिए, वहाँ इन्द्र ग्रौर इन्द्राणी ने सत्यभामा सहित भगवान की पूजा की ।।३८।।

मुबोधिनो - मुरेन्द्रभवनं स्वर्गस्थानम्, तत्रैव स्थितारी अदित्री कृण्डले दत्वा। अदित्या भोग-रूपं तत्रास्ते । क्रियारूपा त्वंशेन देवकी जाता चकारादिन्द्रायापि छत्रादिक दत्तवान् । ततस्त्रि-दशेन्द्रे ग पूजित: । त्रिदशपदं तेषां जरामृत्यूरहि-तानामिन्द्रे गा तेम्योपि परमैश्वर्यदानसमर्थेन स्वा-मित्वेन पूजित इति भगवदुत्कर्षः सत्यभामारौ प्रदर्शितः । सभायों भगवान् गत इति सभार्येणैव पूजित:। ग्रन्यथा लोके विरुद्धमिव भवेत्। पूजायां सत्यभामाया वा न प्रवेशः स्यात् । चकाराहे वैः देवपत्नीभिश्च। नन् भगवान् सर्वेश्वर इतोन्द्रा-दिभिः पूज्यते, सत्यभामा कथं पूजितेत्याशङ्क्रचाह सित्रय इति । प्रियया सिहतः । भगवित्रयत्वात् सापि पूजिता। ग्रन्यथा भगवान् प्रीतो न भवतीति ॥३८॥

व्याख्यार्थ - सुरेन्द्र भवन का तात्पर्य है, 'स्वर्गस्थान' वहां ही स्थित श्रदिति को कुण्डल दिये, अदिति का भोग रूप वहां है किया रूप अदिति तो ग्रंश से देवकी हुई है 'च' शब्द देने का आशय यह है, कि इन्द्र को भी छत्र ग्रादि दिये, ग्रनन्तर इन्द्र ने ग्रापकी पूजा की 'त्रिदशेन्द्र' पद का भाव स्पष्ट करते हुए स्राज्ञा करते हैं कि, जरा मृत्यु स्नादि से रहित देव हैं उनको भी जो परमैश्वर्य दान दे सकता है उस इन्द्र ने भगवान् को अपना स्वामी मान कर उनका पूजन किया, इस प्रकार की पूजा होने से भगवान् ने सत्यभाषा को ग्रपना उत्कर्ष दिखाया, भगवान् भार्या सहित पधारे थे इस लिये पत्नि सहित ही पूजित हुवे, यदि इन्द्र अकेले की पूजा करते तो लोक में विरुद्ध जैसा दीखने में आता, श्रीर पूजा में सत्यभामा का प्रवेश न होता 'च' पद से देव तथा देवों की स्त्रियों ने भी पूजा की, भगवान् तो सर्व के ईश्वर हैं इस कारण से इन्द्रादिकों से पूजे जा सकते हैं सत्यभामा कैसे पूजी गई ? इस शंका के निवारण के लिये कहते हैं कि 'सप्रियः' भगवान् प्रिया सत्याभामा के साथ पधारे थे, सत्य-भामा भगवान् की प्रिया है, इसलिये वह भी पूजी गई, यदि इसकी पूजा न होती तो भगवान् प्रसन्न न होते ।।३८।

**ग्रामास** — ततः स्त्रीगोष्ठ्यां शच्या सह वार्तायां पारिजातपुष्पाकाङ्क्षायां मनुष्य-त्वेन शच्या ग्रपकर्षे निरूपिते बहिर्मु खाया वचनमसहमानया प्रार्थितो भगवान पारि-जातमानीतवानित्याह नोदित इति।

श्राभासार्थ - पश्चात् स्त्रियों की गोष्ठी में इन्द्रागि के साथ वार्ता होने पर सत्यभामा ने जब पारिजात पुष्प की ग्राकांक्षा दीखाई तब इन्द्राणी ने मनुष्य जान कर ग्राकांक्षा पूर्ति से मना किया, उस बहिमुंखा के इन वचनों को वह न सह सकी, ग्रतः भगवान् को प्रार्थना की जिससे ही भगवान् 'पारिजात वृक्ष' लाये जिसका वर्णन 'नोदितो' क्लोक में करते हैं।

श्लोक - नोदितो भार्ययोत्पाट्य पारिजातं गरुतमति । श्रारोप्य सेन्द्रान् विबुधान्निजित्योपानयत्पुरम् ॥३६॥

श्लोकार्थ — सत्यभामा के कहने से पारिजात वृक्ष को उखाड़ कर गरुड़ पर धर, इन्द्रादि देवों को जीत कर उसको द्वारकापुरी ले ग्राए ॥३६॥

मुबोधिनी - ततो भगवान् पारिजातसमीपे गत्वा सभायों गरुडारूढः तं पारिजातमृत्पाट्य नरकगृहवत्तत्रापि भगवति विद्यमाने सर्वोत्कृष्टं स्थातुमयुक्तमिति तत्पुनर्गरुडे समारोप्य सोम इव भूमावानीतवान् । तदिन्द्रादीनामनभिप्रेतिमिति सेवका लीलानुसारेणैव स्वामिन: स्वकार्यं कत् युक्ता इति सिद्धान्तमज्ञात्वा ग्रस्मभ्यं दत्तं कथं हरतीति समागता युद्धं कर्तुम्। तदा सेन्द्रान् विब्धान् जित्वा तेषां प्रतिबन्धं निराकृत्य पुरं द्वारकामुपानयत् । न तु मध्ये त्यक्त्वा समागतो, दत्वा वा प्रार्थनायां कदाचिन्नानयेत् । मतान्तर-भाषेयमिति पूर्वमेवावोचाम ॥३६॥

व्याख्यार्थ-सत्यभामा की प्रार्थना के ग्रनन्तर भगवान भार्या सहित गरुड़ पर विराजमान हो, पारिजात वृक्ष के समीप गये, उसको उखाड़ कर गरुड़ पर धर लिया, क्योंकि जैसे नरकास्र के घर में इतने समृद्धि होना उचित न समभा वैसे ही यहां इन्द्र भवन में पारिजात का होना योग्य न जाना इसलिये उखाड़ ले माने के लिये गरुड़ पर धरा, भगवान् के विराजते हुए यह सर्वोत्कृष्ट वृक्ष वहाँ रहे, यह अयोग्य जाना, अतः सोम की भांति पृथ्वी पर इसको भी लाए यह कार्य इन्द्र आदि देवों को पसंद नहीं श्राया, वास्तव में तो इन्द्रादि भगवान के सेवक हैं उनको लीला के अनुसार ही स्वामी का कार्य करना चाहिये था, ग्रर्थात् स्वामी के ग्राने पर उनकी इच्छानुकूल ग्रपने पास जो सुन्दर वस्तु हो वह उनको भेंट करनी चाहिये, इस सत्य सिद्धान्त को न जान इससे विपरीत विचार करने लगे, कि दी हुई वस्तु फिर ले कैसे जाते हैं, यह हमारी है, यों निश्चय कर लड़ने के लिये श्राये, तब इन्द्र सहित सब देवता श्रों को जीत कर, इस रुकावट को नष्ट कर निर्विध्न द्वारका ले श्राये, बीच में कहीं छोड़ा नहीं, यदि देव लड़ाई न कर प्रार्थना करते तो कदाचित् लौटा भी देते. यह भाषा मतान्तर भाषा है यों स्रागे ही कहा है ॥३६॥

श्राभास → ततः स्त्रीवाक्यात् स्त्र्यर्थमेव तत्समानीतिमिति ज्ञापयितुं सत्यभामाया गृहे स्थापितवानित्याह स्थापित इति ।

श्राभासार्थ - पत्नीं के कहने से उस के लिये ही लाये थे, श्रतः सत्यभामा के गृह में ही स्थापित किया।

श्लोक—स्थापितः सत्यमामाया गृहोद्यानोपशोमनः । श्रन्वगुर्भ्र मराः स्वर्गात्तद्गन्धासवलम्पटाः ॥४०॥

श्लोकार्थ - सत्यभामा के गृह ग्रौर बगीचे की शोभा बढ़ाने के लिए मध्य में स्था-पित किया, उसकी सुगन्ध के मद के लोभी भौरे स्वर्ग से यहाँ तक पीछे-पीछे चल ग्राए ॥४०॥

स्बोधिनी-गृहमुद्यानं च उप समीपे शोभ- | यतीत । उभयोः शोभनं वा यस्मादिति गृहोद्या-नोपशोभनः । गृहोद्यानयोर्मध्ये स्थापितः । तस्य श्रासवः, रसश्च गन्ध एव वा, श्रासवो मादकः,

पारिजातस्य सर्वोत्कर्षमाह ग्रन्वगुर्भ्रमराः स्व-र्गादिति । स्वर्गमपि परित्यज्य तस्य यो गन्धः तिस्मन् लम्पटाः विवेकेनापि तत्त्यागासमर्थाः । भयाभावः । तथापि समागता इति विषयोत्कर्षं किञ्च । नाम्ना ते भ्रममरण्युक्ताः, स्वर्गे तु तदु- । उक्तः ॥४०॥

स्याख्यार्थ —पारिजात के समीप होने से गृह ग्रौर उद्यान दोनों की शोभा बढ़ती है, ग्रतः गृह ग्रौर उद्यान के बीच में स्थापित किया. उस पारिजात वृक्ष का. सर्व वक्षों से उत्कर्ष बताते हैं, कि भ्रमर स्वर्ग को भी त्याग कर पीछे पीछे चले ग्राये, क्योंकि इसका रस ग्रौर गन्ध दोनों मादक हैं, उसमें ये ग्रासक्त हैं, जिससे विवेक होने पर भी छोड़ने में समर्थ नहीं थे, इसलिये पृथ्वी पर ग्रा गये. ग्रौर वे नाम से भी ये भ्रम ग्रौर मरण युक्त हैं, स्वर्ग में तो इन दोनों का ग्रभाव है, तो भी यहां ग्राये, क्योंकि पारिजात के रस तथा गन्ध में जो मादक है वह ग्रन्यत्र नहीं हैं यों विषय की उत्कर्षता देख स्वर्ग को भी त्याग दिया इस प्रकार विषय का उत्कर्ष कहा ॥४०॥

श्राभास — श्रस्मिन्नपि मते भगवत्कृतमेव युक्तम्, नित्वन्द्रकृतमिति तत् कृतं निन्दिति ययाच इति ।

ग्राभासार्थ – इस मत से भी भगवान का किया हुवा ही उचित है, न कि इन्द्र का इसलिये इन्द्र के कार्य की 'ययाच' क्लोक में निन्दा करते हैं।

श्लोक—ययाच ग्रानम्य किरीटकोटिमिः पादौ स्पृशन्नच्युतमर्थसाधनम् । सिद्धार्थ एतेन विगृह्यते महानहो सुराग्गां च तमो धिगाट्यताम् ॥४१॥

श्लोकार्थ — इन्द्र ने प्रथम ग्रपने मुकुट के ग्रग्र भाग से चरणों का स्पर्श करते हुए प्रणाम कर ग्रपनी कार्य सिद्धि के लिए भगवान से प्रार्थना की । कार्य की सिद्धि हो जाने के ग्रनन्तर भगवान के साथ विरोध करने लगा, ग्रहो ! देवताग्रों के ग्रज्ञान को देखो, जिस ग्रज्ञान से कृतन्नी हो रहे हैं, ऐसे समृद्धिपन को धिकार है ॥४१॥

सुबोधिनी—य इन्द्रः स्रच्युतमर्थसाघनं ययाचे, पश्चात् सिद्धार्थः सन् स्रथंसाघकेनैव विगृह्यते। प्रसङ्गाद्याचनं वारयति स्नानम्येति। प्रार्थना-रूपम्। ननु मान्यः नमस्कृत्य याच्यते प्रसङ्ग इति तत्राह् किरोटकोटिभिः पादौ स्पृशस्तित। स्वाप-कपं भावयन्नपि ययाचे। किञ्च। स्वयमसमर्थः भगवान् समर्थः नरकं हन्तुमिति जानन् तथा प्राथितवानिति स्नभिप्रायं द्योतयति स्रच्युतमिति। स्रथंस्य साधनं यस्मादिति। तस्मादेव कार्य-सिद्धः। समर्थोऽपि नान्यः कार्यं करोति। एवं महत्त्वेन भगवन्तं ज्ञात्वापि, पराक्रमं दृष्ट्वापि,स्वयं महानिप विगृह्यते । ननु कथं कारण्विरुद्धं कार्यम्, तत्राह ग्रहो इति । तथाप्युपपत्तिर्वक्त-व्येति चेत्, तत्राह सुराणां च तम इति । सात्त्व-कानां ज्ञानप्रधानानां केवलतमोरूपज्ञानमिति । विरुद्धमनूद्य प्रथीदाढ्यताहेतुत्वेन निरुच्यते । ग्रत एव तां निन्दति धिगाढ्यतामिति । श्रीसम्पत्तिरे-वाज्ञानमूलमप्रतिहतम्, नत्वन्यत्, तत्र सुरत्वादिकं बाधकमित्यर्थः ॥४१॥ च्याख्यार्थ — जिस इन्द्र ने भगवान् से ग्रर्थ का साधन मांगा, वही इन्द्र बाद में ग्रर्थ सिद्ध हो जाने पर ग्रर्थ के सिद्ध करने वाले से ही लड़ता है, ग्रापदा ग्राने पर मान्य से ग्रर्थात् बड़े से नमस्कार कर मांगना चाहिये ? इस पर कहते हैं कि इन्द्र ने भी इस प्रकार याचना को, जैसे मुकुट के ग्रग्रभागों से चरणस्पर्श कर प्रणाम करते हुए, ग्रपना ग्रपकर्ष बता याचना को थी, ग्रर्थात् यों करने से यह बता दिया कि में नरकासुर के मारने में ग्रसमर्थ हूँ भगवान् समर्थ हैं ग्रतः प्रार्थना की है। भगवान् की समर्थता प्रकट दिखाने के लिये ही 'ग्रच्युत' नाम दिया है।

नरकासुर का वध ही ग्रर्थ का साधन है, इसलिये नरकासुर के वध की प्रार्थना की, भगवान के सिवाय ग्रन्य यदि समर्थ होवे तो भी दूसरे का कार्य न करे, किन्तु भगवान् महापृष्ठ हैं, इसलिये शरणागत की प्रार्थना स्वीकार कर उसका कार्य पूर्ण करते हैं, भगवान् के इस महत्व को जानकर भी तथा पराक्रम भी देख कर स्वयं भी महान् है, तो भी भगवान् से लड़ा। कारण से विषद्ध कार्य कैसे हुग्रा ? इसके उत्तर में कहते हैं कि 'ग्रहों' के कारण हुग्रा इर्ष्या के कारण हुग्रा तो भी उसको उपपत्ति बतानी चाहिये ज्ञान जिन में मुख्य है ऐसे सात्त्विकों में, केवल तमोरूप ग्रज्ञान होता है, धन की समृद्धि का ग्रभिमान ही कारण है, जिससे इन्द्रादिकों के ऐसे विरूद्ध विचार हो गये, इसलिये ऐसी समृद्धि को ही धिक्कार है, लक्ष्मी की सम्पदा ही ग्रज्ञान का न रूकने वाला मूल कारण है, दूसरा कोई कारण नहीं है, वहां सुरत्व अग्रादि बांधक हैं।।४१।।

म्राभास — शौर्यावेशं परित्यज्य कामावेशेन, ग्रनन्तरूपत्वात्कामस्य, तत्तत्पूरकरूपेण तासु विवाहरतिमानानि सम्पादितवानित्याह त्रिभिः।

ग्राभासार्थ — भगवान् ने कामावेश प्रकट करने से शौर्य का ग्रावेश त्याग दिया, ग्रनन्त रूप हैं, ग्रत: प्रत्येक की कामना के पूरक रूप धारएा कर उनमें विवाह के रित समय की क्रीड़ा सम्पादित करने लगे इसका तीन श्लोकों में वर्णन करते हैं।

श्लोक—ग्रथो मुहूर्त एकस्मिन्नानागारेषु ताः स्त्रियः। यथोपयेमे भगवांस्तावद्रपधरोऽन्ययः।।४२॥

श्लोकार्थ — ग्रव्यय भगवान् ने जितनी स्त्रियाँ थीं, उतने ही रूप धारण कर, सब स्त्रियों से पृथक्-पृथक् गृहों में एक ही समय शास्त्र विधि के ग्रनुसार विवाह किया ॥४२॥

सुबोधिनी—ग्रथो इति । एकस्मिन्ने व मुहूर्ते सर्वतः समानफलत्वाय । कामनायास्तथात्वात् । नानागारेषु ताः स्थापयित्वा यथावदुपयेमे । दृष्टि-

भ्रमादिपक्षान् वारियतुमाह तावद्रपधर इति। तत्र सामर्थ्यां भगवानिति। रूपागामप्यविकृत-त्वाय ग्रव्यय इति। यथा गृह्योक्तप्रकारेगा।।४२॥

१- ग्रस्या-ग्रथीत् ग्रज्ञान् से ईव्या होने से, २-हेतु पूर्वक कारण

३ - तत्त्वादिकं बाधकं पाठ माना जाय तो तत्वादिक बाधक हैं, यों अर्थ होगा।

व्याख्यार्थ — सब स्त्रियों की कामना समान थी ग्रतः समान फल देने के लिये, सब को ग्रनेक गृहों में पृथक पृथक स्थापन कर एक ही मूहूर्त में शास्त्रविधि के अनुसार सब का पाणि-ग्रहण किया, एक ने एक ही मूहूर्त में पाणि-ग्रहण कैसे किया होगा ? क्या हिंद्र भ्रम हुवा, जिससे यों समभा, एक ने एक ही मूहूर्त में पाणि-ग्रहण कैसे किया होगा ? क्या हिंद्र भ्रम हुवा, जिससे यों समभा, जिसके उत्तर में कहते हैं कि हिंद्र भ्रम नहीं हुप्रा, किन्तु जितनी स्त्रियाँ थीं, ग्रापने उतने ही रूप जिसके उत्तर में कहते हैं कि हिंद भ्रम नहीं हुप्रा, किन्तु जितनी स्त्रियाँ थीं, ग्रापने उतने ही रूप घारण करते हैं, कि 'भगवान्' हैं घारण कियेथे, इतने रूप कैसे धारण किये होगे ? इस शंका का निवारण करते हैं, कि 'भगवान्' हैं जिससे ग्राप में सर्व प्रकार का सामर्थ्य हैं ग्रनेक रूप घारण करने से तो ग्राप विकारी हुवे होंगे, इस जिससे ग्राप में सर्व प्रकार कहते हैं कि 'ग्रव्यय' होने से ग्राप में कुछ विकार नहीं होता हैं ॥४२॥

श्रामास-विवाहमुक्तवा रमणमाह गृहेष्विति ।

भ्राभासार्थ — विवाह का वर्णन कर 'गृहेषु' श्लोक में रमण कहते हैं।

श्लोक — गृहेषु तासामनपाय्यतवर्यकृत्निरस्तसाम्यातिशयेष्ववस्थितः । रेमे रमामिनिजकामसंप्लुतो यथेतरो गार्ह (क)मेधिकांश्वरन् ।।४३॥

श्लोकार्थ — इन स्त्रियों के गृह के समान वा ग्रधिक उत्तम गृह किसी के भी नहीं है, उनके ऐसे घरों में ग्राप सदा विराज रहे थे, ग्रपने स्वरूपानन्द से पूर्ण होते हुए भी विवाह करने के ग्रनन्तर उनमें नित्य रमण करते थे। वह रमण ऐसे करते थे, जो कोई भी उसमें किसी प्रकार का तर्क न कर सके। इस प्रकार गृहस्थ के श्रोत समार्त धर्म पालन करते हुए उनका मनोरथ भी इस प्रकार सिद्ध करते थे, जैसे उसमें केवल प्राकृतपन न ग्रा जावे।।४३।।

सुबोधिनो—तासां गृहेषु ग्रनपायी नित्यं तिष्ठति। ता हि प्रमाणस्थकामानुसारेण न विवाहिताः, किन्तु प्रमेयस्थानुसारेण । स हि पुष्टः निरन्तरश्च नित्यरमणात्मकः। ग्रतो विवाहक्षणमारभ्य यावित्थिति नित्यरमणमेव तासु कृतवान् । विधिपरिपालनार्थमेव दश पुत्रोत्पादनम्, तदत्र न वक्तव्यम्, कामप्राधान्यात्। उत्पादने हि कामः क्षीयत इति । ननु निरन्तररमणे बहूनि दृषणानि, कार्यान्तरे व्याघातः, लोकानां सन्देहोत्पत्तः, परस्परं तासामन्योन्यगोष्ठ्यां सन्देहः, तत्राह ग्रत्वर्यकृदिति । यथा न कोऽपि तर्क उत्पचते कस्यापि, तथा करोति । लोकप्रतीतिमेव विरोधेऽन्यथा जनयति । बहून्येव रूपाणीति केन-

चिद्र पेगान्यत्रापि गच्छति । परमत्र विशेषकार्यं न करोति । ग्रतः शाल्वादिषु विद्यमानोऽपि न युद्धं कृतवान् । कामार्थमेव स्थित इति कामसम्पत्त्यर्थं गृहान् वर्णयति निरस्तसाम्यातिशये- दिवति । स्वर्गादिष्वपि (न) महिषीगृहागां साम्यमितशयो वा क्वचिद्प्यस्ति । स्वयं चावस्थितः स्थिरः । वैयग्ये ग्रस्थैयं च संततः कामः बाधितः स्यात् । एवं सर्वोपपत्तौ ताभिः सह रेमे । ननु भगवान् निरिन्द्रियः, ब्रह्मानन्दरूपायां लक्ष्म्यामेव रमते, नत्वन्यत्रेति कथं रमग्मित्याशङ्क्र्याह रमाभिरिति । यावन्ति भगवद्र पाग्मि तावन्त्येव लक्ष्मीः करोतीति तासु लक्षम्यास्तावतां रूपागाम्वावाः । एवं करगो हेतुः । निजकामेन संप्लुत

इति । सेनायामागतायां कामोऽप्याविभूतः । जीवकामव्युदासार्थं निजपदम् । एवं सति तासां सङ्कल्पो न सिघ्येदित्याशङ्कचाह यथेतर इति । केवलप्राकृतत्वं वारयति गाहंमेधिकांश्चरन्निति । गृहमेधिधर्मानाचरन् श्रौतःन् स्मार्ताश्च ॥४३॥

व्याख्यार्थ - उनके घरों में ग्राप नित्य विराजने लगे, उनसे जो विवाह किया, वह प्रमाण-मार्गीय काम के अनुसार नहीं किया, किन्तु प्रमेयस्थ कामानुसारी किया। वह काम पुष्ट एवं निरन्तर रहने से नित्यरमणात्मक होता है, अतः विवाह के समय से लेकर जब तक स्थिति, तब तक उनमें ... स्यरमरा करने लगे। विधि के पालन के लिए दस पुत्र उत्पन्न किए, वह यहाँ नहीं कहना चाहिए; क्योंकि उसमें काम की प्रधानता है। उत्पादन में काम क्षीए होता है, निरन्तर रमए करने में बहुत दूषएा होता हैं, दूसरे कार्य करने में रुकावट, मनुष्यों को सन्देह होता है, परस्पर इनकी एक-दूसरे से गोष्ठी करने में सन्देह इत्यादि दूषएा पैदा होते हैं। जिनका उत्तर देते हैं कि 'ग्रतक्यंकृत' भगवान् जो कुछ कर रहे हैं, वह इसी प्रकार करते हैं जैसे उसमें किसी से कोई भी तर्क उत्पन्न न हो सके, लोक प्रतीति के ही विरोध में दूसरी भाँति कर देते हैं, भगवान के बहुत रूप हैं, अत: किसी रूप से बाहर भी पधार जाते हैं, जिससे किसी कार्य में रुकावट भी नहीं पड़ती है, किन्तू यहाँ प्रभु विशेष कार्य नहीं करते हैं, ग्रतः जैसे शाल्वादिकों में रहते हुए भी युद्ध नहीं किया है। काम के लिए ही उनके घरों में विराज रहे थे, ग्रत: काम की सम्पत्ति के लिए गृहों का वर्णन करते हैं। स्वर्गादि में भी रानियों के गृह के समान या ग्रधिक उत्तम कोई घर कहीं भी नहीं है, इसलिए ग्राप यहाँ स्थिर होकर रहे थे, यदि व्यग्रता वा ग्रस्थिरता होवे तो जो काम निरन्तर रहता है, उसमें बाधा हो जाय। इस प्रकार सब तरह की उपपत्ति होने पर उनमें रमण करने लगे। भगवान की तो इन्द्रियाँ नहीं है, फिर रमण कैसे करते है ? प्रभु ब्रह्मानन्द रूप लक्ष्मी में ही रमण करते हैं, न कि दूसरे स्थान पर वा दूसरे से; तब यहाँ रमए। कैसे ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि 'रमाभिः' जितने भगवान के रूप हैं, उतनी ही ब्रह्मानन्द रूप लक्ष्मियों को प्रकट करते हैं। यहाँ उन लक्ष्मियों के उतने रूपों का इन स्वियों में भावेश कर, पश्चात् उनसे रमण करते हैं। इस प्रकार करने का कारण क्या है ? निज काम से पूर्ण है, सेना के ग्राने पर काम भी प्रकट होता है, यह काम जीवों के काम के समान नहीं हैं। यह बताने के लिए 'निज' पद दिया है, यदि यों है तो उन स्त्रियों का सङ्कलप तो सिद्ध न हुम्रा होगा ? इसके उत्तर में कहते हैं 'यथेतरः' जैसे दूसरे करते हैं, वैसे ही किया। किन्तु उसमें केवल प्राकृतत्व नहीं है, इसलिए कहते हैं कि गृहस्थ के श्रीत तथा स्मार्त धर्मों को भी करते थे।।४३।।

श्राभास-तासां मानसम्पत्ति कृतवानित्याह इत्थमिति ।

ग्राभासार्थ - उनकी मान एवं सम्पत्ति का वर्णन 'इत्थं' श्लोक में करते हैं।

श्लोक — इत्थं रमापितमवाष्य पति स्त्रियस्ता ब्रह्मादयोऽपि न विदुः पदवीं यदीयान् ।

# मेजुर्मु दाऽविरतमेधितयानुराग-हासावलोकनवसङ्गमजल्पलज्जाः ।।४४॥

श्लोकार्थ — ब्रह्मादिक भी जिनकी पदवी को नहीं जानते हैं, वे स्त्रियाँ इस प्रकार लक्ष्मी के पति को ग्रपना पति बनाकर प्रसन्नता से बढ़ी हुई प्रीतिपूर्वक ग्रनुराग हास्य देखना, नवीन सङ्गम जिससे परस्पर ग्रनेक प्रकार की कथाग्रों से लिखत होने लगी।।४४।।

सुबोधिनी—ग्रथवा द्वाभ्यां भगवचिरित्रमुक्तम्। तथाकरणानन्तरं ताभिरप्येकं कामरसेन
कृतम् एकं तु भक्त्येत्याह द्वाभ्याम्, इत्थिमिति।
रमाया एव भगवान् पतिः,नत्वन्यासाम्। तहासाः
जीवा एवान्यासाम्। तं पति स्वयमवाप्य। पूर्वं
बन्द्या गृहीतास्ताः। बन्दिग्रहणं तासामुपकारायैव
जातमिति। ग्रविरतमेधितया मुदा भगवन्तं भेजुरिति सम्बन्धः। निरन्तरं सेवितवत्यः। ननु
किमाश्चर्यं स्त्रियो हि भतृं सेवां कुर्वन्त्येवेति चेत्,
तत्राह ब्रह्मादयोऽपि न विदु पदवीं यदीयामिति।
मार्गमेव भगवतो न जानन्ति, कुतः सेवां करिध्यन्ति। ग्रभिप्रेता हि सेवा कर्तव्या। ग्रभिप्रायस्तु

दुर्गमः । तदिप ज्ञात्वा सेवां कृतवत्य इत्यलौकिकं बोध्यते । तत्रापि न विधिकिङ्करत्या, किन्तु मुदा । ग्रौत्सुक्यान्मुदः प्रवृत्ति वारयित ग्रविरत-मेधितयेति । भगवति तासां षड्भावानाह ग्रनु-रागेति । ग्रन्यथा भक्तिरस एव स्यात्, न काम-रसः । प्रथमतोऽनुरागः चित्ते । ततो हासः भाव-प्राकट्यम् । ततोऽवलोकनं हष्ट्या सङ्गः । ततो नवसङ्गमो नित्यम् । नित्यनूतनत्वाद्भगवतः । ततो जल्पाः नानाविधाः कथाः । तत उत्थितानां लज्ञा कुलवध्भावप्राकट्यम् । ग्रन्थथा ग्रगुप्तो रसः रसाभासः स्यात् । जातलङ्गा इति पाठः सुगम-ध्रिन्त्यः ॥४४॥

स्याख्यार्थ — प्रथवा दो श्लोकों से भगवान का चिरत्र कहा, वैसा करने के पश्चात् उन्होंने भी एक श्लोक कामरस से कहा ग्रीर एक भक्ति से कहा। इस प्रकार इन्होंने भी दो किए, 'इत्थमिति' यों इस प्रकार भगवान् रमा के सिवाय ग्रन्थ किसी के पित नहीं हैं। उनके दास जो जीव हैं, वे दूसरों के पित हैं, रमा के पित को ग्राप प्राप्त कर निरन्तर बढ़ते हुए हुष से उनको भजने लगी, जब मगवान ने ग्रहण की, तब वे बन्दी थी। बन्दी की ग्रवस्था में ग्रहण इनके उपकार का कारण हो गया. निरन्तर भगवान् की सेवा करने लगी, उनकी सेवा करने में क्या ग्राश्चर्य है ? स्त्रियाँ ही पित की सेवा करती हैं, यदि यों कहो तो कहते हैं कि जिनकी पदवी को ब्रह्मादि भी नहीं पा सकते हैं, वे तो भगवान् की प्राप्त का मार्ग ही नहीं जानते हैं तो सेवा कहाँ से करेंगे ? प्रभु का ग्रमिप्राय जानकर ही सेवा करनी पाहिए। वैसी सेवा उनको पसन्द होवे, वैसी करनी चाहिए, भगवान् का ग्रमिप्राय जानना तो दुलंभ है। वह भी जानकर सेवा करने लगी, जिससे ग्रलौकिक में जानने में ग्राता है, वह सेवा जैसे नौकर विध से सेवा करते हैं, वैसी नहीं, किन्तु प्रसन्नतापूर्वक प्रेम से करती थी। उत्सुकता से मोद की प्रवृत्ति को निवारण करता हैं, विरन्तर बढ़ने से यों भगवान् में उनके ग्रनुराग ग्रादि छः भाव हैं, वे

१- कैदी स्रवस्था

कहते हैं। यदि वे छः भाव न होवे तो भक्तिरस ही हो जाय, कामरस न होवे, प्रथम तो चित्त में अनु-राग, पश्चात् हास से अपना भाव प्रकट करना, बाद में हिंह्ट से सङ्ग, अनन्तर नित्य नूतन सङ्गम, नित्य नूतन सङ्गम कैसे होगा ? इसके उत्तर में कहते हैं कि भगवान नित्य नवीन है; क्योंकि रस रूप हैं। इस क्षण-क्षण में नवोन होता है, उसके बाद अनेक प्रकार की रसमय कथाएँ, उनसे लज्जा का उत्पन्न होना, यह लज्जा कुल वधूत्व का भाव प्रकट करती है ग्रर्थात् ये बड़े कुल की स्त्रियाँ हैं, नहीं तो प्रकट रस रसाभास हो जावे 'जात लज्जाः' यह पाठ सुगम विचारगीय है ॥४४॥

म्रामास - कामकृतमुक्तवा भक्तिकृतमाह प्रत्युद्गमेति ।

ग्राभासार्थ - काम कृत कहकर 'प्रत्युद्गम' श्लोक में भक्तिकृत कहते हैं।

श्लोक-प्रत्युद्गमासनवराहंणपादशौचताम्बूलविश्रमण्वीजनगन्धमाल्यैः। केशप्रसारशयनस्नपनोपहार्येदीसोशता प्रिप विभोविंदघुः स्म दास्यम्।४५।

इलोकार्थ — यद्यपि प्रत्येक के पास सैंकड़ों दासियाँ थीं, तो भी सामने जाना. बीड़ा देना, पाँव चाँपना (दबाना), पङ्खा करना, चन्दन ग्रौर पुष्प ग्रर्पण करना, केश सुलभाना, सेज सँवारना, बाद में स्नान कराना एवं भोजन कराना; ऐसे-ऐसे उपचारों से वे स्त्रियाँ दास्य भाव प्रकट करती थीं ।।४५॥

मुबोधिनी - दूरादागच्छन्तं हृष्ट्वा यथाकथ-ञ्चिदपि स्थिताः प्रत्युद्गता भवन्ति । श्रग्ने गच्छ-न्ति । तत ग्रासनं भगवते प्रयच्छन्ति । ततो वरा-हंग्मभीष्टं कुर्वन्ति, यदाज्ञापयति । वरस्य वा विवाहसमये समागतस्य यथोपचाराः क्रियन्ते, मधुपर्कादिः पारिगग्रहिणादिर्वा । ततः पादप्रक्षाल-नम्, ततस्ताम्बूलदानम्, ततो विश्रमणं पादसंवा-हनम्, ततो वीजनं व्यजनादिभिः, ततो गन्धमा-ल्यादिदानम्, ततः स्वेच्छयोपविष्टस्य माल्यादि-ग्रथनार्थं केशप्रसारः,ततः शयनम्, ततः कामे तृप्ते स्नपनम्, तत उपहारः भक्ष्यभोज्यादिदानम्। कामार्थमेव हि स्त्रीगृहे गमनम्, न तु भोजनार्थम्। भ्रतः कामानन्तरमेव भोजनं युक्तम्, अन्यथोभय-

मपि विरसं स्यात् । एवं द्वादशघोपचाराः प्रत्यहं कर्तव्याः, द्वादशधा मनसो वृत्तिपूरणार्थम् । एवं करेेे तासां क्लेशात् रसोत्पादकता न स्यादि-त्याशङ्कघाह दासीशता श्रपीति। श्रतस्ताभिः सुसंस्कृताः भगवतो दास्यं विदधुः । क्लिष्टो भग-वानेर्ताभिरेवं सेवित इति सापेक्षसेवां कश्चिद्ब्र-यात्, तद्वचावृत्यर्थमाह विभोरिति । सर्वतः सम-र्थस्य । एवं सर्वासां विवाहाविधसेवान्ताः क्रिया निरूपिताः । मानापनोदनादिकं तु वक्तव्यम्, तदु-त्तराध्याये रुक्मिण्यामुक्त्वा सर्वत्रातिदेशं वक्ष्यति। यदैव भगवान् यस्मिन्न शे तिरोहित इव भवति, तत्रीव भगवत्कृतसंमाननात् मान उत्पद्यत इति स्थितिः ॥४५॥

व्याख्यार्थ - दूर से भगवान् को पधारते हुए देख जिस किसी ग्रवस्था में होते हुए भी शीघ्र सामने लाने के लिए जाती थी, पश्चात् भगवान् को ग्रासन देती थी, बाद में जैसी ग्राज्ञा करते थे, वैसा वर के योग्य पूजन करती थी। जैसे विवाह के समय मधुपर्क, पाणिग्रहण स्रादि, स्रनन्तर पादों को प्रक्षालित करना, ताम्बूल देना, चरण चाँपना, पङ्का करना, चन्दन ग्रीर पृष्प ग्रप्ण करना; उसके बाद ग्रपनी इच्छा से बैठे हुए के पूष्पादि के ग्रथन के लिए केशों को सूलभाना, बाद में शयन, उससे काम की तृप्ति हो जाने पर स्नान, स्नान के पश्चात भक्ष्य भोज्यादि का देना, पति स्त्री गृह में कामतृप्ति के लिए ही जाता है न कि भोजन के लिए जाता है, ग्रतः काम की पूर्ति के बाद ही भोजन ग्रादि दिए, यह योग्य ही है, नहीं तो दोनों में रस नहीं होता। इस तरह बारह प्रकार के उपचार नित्य किए जाते थे, बाग्ह क्यों? इसके उत्तर में कहते हैं कि मन की बाग्ह वृत्तियाँ उन सबकी पूर्ति करने के लिए, यों करने से उनको कष्ट हम्रा होगा, जिससे रस उत्पन्न न हम्रा होगा। इस शङ्का की निवृत्ति के लिए कहते हैं कि उनके पास जो सैकड़ों दासियाँ थीं, उनसे थकावट दूर करा लेती थी, बाद में भगवान की सेवा (चाकरी) करती थीं। इनकी इस प्रकार की सेवा से भगवान तो क्लिब्ट हो गए होंगे, यों सापेक्ष सेवा कोई कहे तो उसके निवारण के लिए कहते हैं कि भगवान विभू हैं प्रथीत सर्व समर्थ होने से उनको क्लेश नहीं होता है। इस प्रकार विवाह से लेकर सेवाय्रों तक जो कियाएँ हई, उनका निरूप्ण किया, मान और अपनोदन आदि कहने चाहिए। वह आगे के अध्याय में रुक्मि-गीजी को कहने से सबका उसमें समावेश हो जाएगा, जब ही भगवान जिस ग्रंश से तिरोहितसा होंगे, वहाँ भगवान के मनाने से 'मान' उत्पन्न होता है, यह स्थिति है।।४५।।

> इति श्रीभागवतसुबोधिन्यां श्रीलक्ष्मग्रभट्टात्मजश्रीमद्वल्लभदीक्षितविरचितायां दशमस्कन्धविवरगो उत्तरार्धेदशमोध्यायः ॥१०॥

इति श्रीमद्भागवत महापुराग दशम-स्कंध ( उत्तरार्ध ) ५६वें ब्रध्याय की श्रीमद्वल्लभाचार्य-चरण द्वारा विरचित श्री सुबोधिनी ( संस्कृत-टीका ) राजस-फल भ्रवान्तर प्रकरण का तीसरा भ्रध्याय हिन्दी श्रनवाद सहित सम्पूर्ण ।

# "भौमासुर वध कल्पवृत्न त्र्यानयन"

#### राग ग्रासावरी

रटित कृष्न गोविन्द हरि-हरि मुरारी, भक्त भय-हरन ग्रस्रंऽतकारी। षष्ठ दस सहस कन्या असूर बन्दि मैं, नींद अरु भूख अहनिसि बिसारी।। प्रीति तिनकी सुमिरि भए ग्रन्कुल हरि, सत्यभामा हृदय यह उपाई। कल्पतर देखिबे की भई साद्य मोहिँ, कृपा करि नाथ ल्यावह दिखाई।। सत्यभामा सहित बैठि हरि गरुड़ पर, भौमासूर नगर कौ तुरत धाए। एक ही बान पाषान कौ कोट सब, हुतौ चहुँ ग्रोर सो दियो ढाए।। गरुड़ चहुँ पास के नाग लीन्हे निगलि, जल बरिष ग्रगिनि ज्वाला बुआई। स्वास के तेज सौँ जस सकल सोषि लियौ, देखि यह लोग सब गए डराई।। करी हरि संख धुनि जग्यो तब ग्रस्र स्नि, कोप करि भवन सौँ निकसि घायौ। देखि कै गरुड़ की लगी ता हृदय ढव, कठिन तिरसूल सो गहि चलायौ॥ सचिव सिर टेकि तब कह्यी निज नृपति सौ, नहीं तिहुँ भुवन कोउ सम तुम्हारे। जुद्ध की करत | छाजत नहीं है तुम्हें, सूनि महाराज अच्छत हमारे।।

कियो तब जुद्ध उन कुद्ध ह्वं स्याम सौँ, हरि कह्यौ गरुड़ इहिं हित प्रचारी। गरुड़ सुनि धाइ गह्यौ जाइ ताकौँ तुरत, तीनहूँ सीस डारे प्रहारी।। तासु पुत्रनि बहुरि जुद्ध हिर सीँ कियी, मार तैँ सोउ कायर दुराने। कोउ कटि, कटि परे, कोउ उठि, उठि लरे, कोउ डरि डरि बिदिसि दिसि पराने।। तब ग्रसूर ग्रगिनि जल बान डारन लाग्यौ, तासु माया सकल हरि निवारी। श्रमुर के भटिन को गरुड़ लाग्यो गिलन, तुरग गज उड़ि चले लिंग बयारी।। ग्रस्र गज रूड़ ह्व गदा मारे फटिक, स्याम ग्रङ्ग लागि सो गिरे ऐसैँ। बाल के हाथ तैँ कमल दल नाल जुत, लागि गजराज तन गिरत जैसैँ।। ग्रापु जगदीस सब सीस ता ग्रमुर के, मारि तिरसूल सौ काटि डारे। छौडि सो प्रान निरवान पद कौँ गयौ, सूर पुहुप बरिष जी जी उचारे।। प्रथी गहि पाइ, माल कुण्डल छत्र ले, जोरि कर बहुरि ग्रस्तुति सुनाई। नाथ मम पूत्र कौ दीजिए परमगित, हरि कह्यौ पुत्र तुव मुक्ति पाई॥ बहरि गए तहाँ कन्या हतीं सब जहाँ, निरिख हरि रूप सो सब लुभाई। चरन रहिँ लागि बड़ भाग लखि ग्रापने, कृपा करि हरि सु निज पुर पठाईँ।। बहुरि गए इन्द्रपुर इन्द्र रह्यी पाइँ परि, कल्पतरु बृच्छ तासीँ मँगाए। त्रदसपति मान को रतन कुण्डल दिए, बृच्छ ले आपु निज पुरी आए॥ बहरि बहु रूप धरि हिर गए सबनि घर, ब्याह करि सबनि की ग्रास पूरी। सबित कै भवन हरि रहत सब रैनि दिन, सबिन सौ नै कु नहिँ होत दूरी।। सबिन कौ पुत्र दस दस कुँवर एक इक, दै सकल धर्म के गृह सिखाए। कोटि ब्रह्माण्ड नायक सु बसुदेव सुत, सूर सोइ नन्द-नन्दन कहाए॥



॥ श्रीकृष्णाय नमः ॥ ॥ श्री गोपीजनवज्जभाय नमः ॥ ॥ श्री वाक्पतिचरणकमलेभ्यो नमः ॥

# श्रीमद्भागवत महापुराण

दशम स्कन्ध (उत्तरार्ध)

श्रोमद्वन्नभाचार्य-विरचित सुबोधिनी टीका (हिन्दी श्रनुवाद सहित)

श्रीमद्भागवत-स्कन्धानुसार ६०वां म्रध्याय श्री सुबोधिनी झनुसार ५७वाँ म्रध्याय उत्तरार्ध का ११वाँ मध्याय

# राजस-फल-अवान्तर प्रकरण

''चतुर्थ अच्याय''

श्रीकृष्ण रुक्मिग्गी-संवाद

कारिका—वाचिकस्तु तिरोभावो चित्रमण्यामुच्यते स्फुटः । एकादशे निरोधार्थमन्यया लौकिकं भवेत् ॥१॥

कारिकार्थ — रुक्मिग्गों से जो भगवान् ने ग्रपना तिरोधान किया, वह केवल वाचिक तिरोधान किया ग्रथीत् वाग्गों से ही कहा, कायिक तिरोधान नहीं किया। काया से तो वहाँ ही विराजमान थे, यह वाचिक तिरोधान जो उत्तरार्ध के ११वें ग्रध्याय में किया है, वह निरोध के लिए किया है, नहीं तो वह लौकिक हो जाय।।१।।

कारिका—सर्वथा कृतसेवायाः परीक्षापि निरूप्यते । यथा प्राणो शरीरस्य स्थितिस्तद्वद्यथा भवेत् ॥२॥ कारिकार्थ — यों वाचिक तिरोधान से, सर्व प्रकार से की हुई सेवा की परीक्षा भी की गई है, जिससे यह सिद्ध हो जाय कि यदि रुक्मिणों को भगवत्सेवा न मिलेगी, तो उसके शरीर की स्थिति भी न रहेगी, जैसे प्राणों के चले जाने पर शरीर की स्थित नहीं रहती है। प्राण है तो शरीर की स्थिति है, वैसे ही रुक्मिणी के लिए यदि भगवान हैं तो उनको सेवा प्राप्त होने से उसके शरीर की स्थिति रह सकती है, ग्रन्थथा नहीं॥२॥

### कारिका— सान्त्वनं कायिकं त्वत्र नि.सम्बन्धाद्यतो भयम् । दोषाभावाय वाक्यं तु ईर्ष्यामात्सर्यदोषनुत् ॥३॥

कारिकार्थ— वाचिक तिरोधान से रुक्मिणी को भगवान से सम्बन्ध न रहने का ज्ञान होने से भय उत्पन्न हो गया, भगवान ने रुक्मिणी को भयभीत देख भट पलङ्ग से नीचे पधार कर उसका कायिक सान्त्वन किया। यदि कायिक सान्त्वन न करते तो सम्बन्ध न होता, जिससे रुक्मिणी भयग्रस्त ही रहती ग्रौर दशमी ग्रवस्था रूप दोष भी नष्ट न होता, पहले देवराज पुत्री इत्यादि वाचिक किया हुग्रा सान्त्वन तो केवल ईर्ष्या मात्सर्य ग्रादि दोषों को नाश करने वाला है ॥३॥

### कारिका—निर्दु ष्टायाः पित्ञानमिवरोधस्य वर्णनात्। निरूप्यते यतः साहि न कुतिश्चद्भ्रमं भजेत्॥४॥

कारिकार्थ— उसके सर्व दोष नष्ट हो गए, यह ज्ञान कैसे हुआ ? अविरोध के वर्णन से यह ज्ञान हुआ कि इसके दोष नष्ट हो गए हैं। यह अब निर्दोष है, अतः भगवान के वचनों में उसको किसी प्रकार का अब अम न रहा, जैसा पहले था कि मेरा त्याग कर देंगे ॥४॥

## कारिका—शब्दार्थयोविरोधः स्यात् प्रामाण्ये सर्वशैव हि । लक्षणायामपि तथा मुख्यार्थो बाधितो यतः ॥५॥

कारिकार्थ — शब्द ग्रौर ग्रर्थ का परस्पर विरोध तो प्रामाण्य में हो सकता है, प्रमेय में नहीं। लक्षणा में भी मुख्यार्थ का बाध होता है।।।।।

१- मृत्यु

### कारिका — ग्रतो हि भगवद्वाक्यं दुर्ज्ञेयं सर्वथा मतम् । यस्त्वेतस्य परिज्ञाता स न मुह्यति कहिंचित् ॥६॥

कारिकार्थ--इस कारण से भगवान का वाक्य सर्व प्रकार दुर्जोय माना गया है, जो निर्दोष होने से इसको जाना जाता है, वह कभी भी भूला नहीं जाता है ॥६॥

— इति कारिका सम्पूर्ण —

श्रामास--पूर्वाध्यायान्ते सर्वभावेन स्त्रीगां सेवा निरूपिता । तस्याः परीक्षार्थमि-दमारम्यते । तत्र प्रथमं पूर्वषट्के निष्पन्ने , उत्तरादिरूपं वीजनमाह कहिंचिदिति ।

ग्राभासार्थ — पूर्व ग्रध्याय के ग्रन्त में स्त्रियों ने जो सर्वभाव से सेवा की, उसका वर्णन किया। ग्रब उसकी परीक्षा के लिए यह ग्रध्याय प्रारम्भ किया जाता है, पूर्व ग्रध्याय में पधारने के समय स्वागत ग्रादि छ: प्रकार से किया, जिसका वर्णन वहाँ हुग्रा। ग्रब 'कर्हिचित्' श्लोक में बीजन से पूर्वकृत स्वागतवत् छ: ही प्रकार कह दिए हैं।

श्लोक — श्रीशुक उवाच - किहिंचित्सुखमासीनं स्वतत्पस्थं जगद्गुरुम् । पति पर्यचरद्भं ध्मी व्यजनेन सखीजनैः ॥१॥

श्लोकार्थ — श्री शुकदेवजी कहने लगे कि एक समय जगत् के गुरु ग्रपने पल ज्ञ पर सुख से विराज रहे थे, उस समय रुक्मिग्गी ग्रपनी सिखयों के साथ ग्राकर पङ्खे से पति की सेवा करने लगी।।।।।

मुबोधिनी—मुखमासीनिमिति विश्रमान्ता सेवा निरूपिता। स्वतन्पस्थमिति ग्रग्निमावश्यक-त्वं निरूपितम्। कदाचिद्भगवान् रुक्मिण्या गृहे सभात उत्थाय रात्रौ समागतः। ततः प्रत्युद्गम-नादिप्रकारेगा स्वशय्यायामेवोपवेशितः। काम-कलापूणं च तद्गृहम्, तित्पत्रादिभिः प्रायेगा तत्सुखाणं सामग्री प्रेषितेति लक्ष्यते। ग्रन्यथा भगवान् स्वदत्तायां सामग्र्यां नैव वदेत्। सापि भावज्ञा। नैवमिभमानेन सेवां कर्तुं प्रवर्तेत।

ग्रतोनभिप्रेतमेव स्वशय्यायां दीनभावमकृत्वा उपवेशितवती। भगवांश्च कथं तथा वदतीत्याश-ङ्कायामाह जगद्गुरुमिति। सहि सर्वोपदेष्टा। भ्रमादन्यथा बुद्धौ जातायां तिन्नवारगोयिमिति जगद्गुरोः कार्यमेव तत्। पितत्वान्निःशङ्कः पर्य-चरत्। भैष्मीत्वात् साभिमाना। व्यजनेनेति स्वयं व्यजनं गृहीत्वा। सखीजनैः सहिता स्वोत्कर्ष-बुद्धचा ता ग्रपि स्थापितवती।।१।।

व्याख्यार्थ-भगवान् सुख पूर्वक विराजमान हो गये थकावट दूर हो गई, तब रुक्मिग्गी सेवा करने लगी क्योंकि थकावट के समय सेवा रुचिकर नहीं होती है इसलिये कहा है कि "विश्रमान्ता सेवा निरूपिता" थकावट मिट जाने के बाद सेवा करने का शास्त्रों में निरूपण है ग्रपने पलङ्ग पर विराजमान हुए, यों विराजना अग्रिम कार्य की आवश्यकता निरूपण करता है, अथवा भगवान् कदाचित् सभा से उठकर रात्रि के समय रुक्मिणी के घर पथारे, पधारने पर रुक्मिणी ने छ प्रकार से स्वागत ग्रादि सर्व विधि की, पश्चात् ग्रपने पलङ्ग पर बिठाया, वह घर काम की कलाग्रों से पूर्ण था इससे यों जाना जाता हैं, कि इस प्रकार के गृह के सजाने के लिये पिता ग्रादि ने सूख निवासार्थ सब सामग्री भेजी है यदि पिता ग्रादि ने नहीं भेजी हो, भगवान् की दी हुई होती तो भगवान् इस प्रकार के वचन नहीं कहते, वह भी भाव को समभने वाली है, यदि भावज्ञ न होती तो इस प्रकार साभिमान सेवा करने में प्रवृत्त न होती, ग्रतः भगवान् की न दी हुई किन्तु ग्रपनी ही शय्या पर दीन भाव का त्याग कर ग्रथीत् साभिमान शय्या पर बेठी, भगवान् वेसे वाक्य जिनसे हिनग्णो अपसन्न हो, चिन्तित हुई, कैसे बोले ? इस पर कहते हैं कि, भगवान् जगद्गुरु के नाते सब के शिक्षादाता हैं भ्रम से किसी की बुद्धि विपरीत हो जावे तो शिक्षा द्वारा उसकी बुद्धि को सुधारना, जगद्गुरु का यह ही कार्य है, भगवान् पति होने के कारण नि:शङ्क होकर यों करने लगे, उसको ग्रभिमान भीष्म की कन्या होने से हुआ था, रुक्मिएा। के साथ ग्रन्य सिखयां भी थीं, तो भी अपने हाथ से पंखा करने का कारण सब से अपनी उत्कृष्टता दिखाना था ॥१॥

श्राभास-ननु तथापि संतोषे दुःखजननमयुक्तमिति चेत्, तत्राह यस्त्वेति ।

स्राभासार्थ — संतोष हो जाने पर, दुःख होना योग्य नहीं, यदि यों कहो, तो उसका उत्तर 'यस्त्वेतत्' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक — यस्त्वेतल्लीलया विश्वं सृजत्यत्यवतीइवरः । स हि जातः स्वसेतूनां गोपीथाय यदुष्वजः ॥२॥

श्लोकार्थ—जो ईश्वर इस जगत् को लीला से ही रचता, पालता और नाश करता है, वह ही अजन्मा अपनी मर्यादा के पालन के लिए यादवों में प्रकट हुआ है ॥२॥

सुबोधिनी—उभयथापि भगवतो नैवंकरणे दोषः। ग्रादावुत्पत्तिस्थितिप्रलयकर्ता, यथोत्पत्ति हर्षादेः करोति, स्थिति वा, तथा प्रलयमपि करो-तीति हर्षादेनशिनं भगवत्कार्यमेव। किञ्च। भग-वान् स्वसेतूनां स्वकृतमर्यादानां धर्मादीनां गोपी-थाय रक्षणार्थमेवावतीर्णः। ग्रन्यथा ग्रजस्य याद-वेष्ववतारो नोपपद्येत। ननु प्रलये कश्चन भगवत उद्योगो दृश्यते, समयश्च तादृश इति चेत्, तत्राह लोलयेति । न तस्य उत्पत्त्यादिकरणे किञ्चित्साधनं मृग्यते, किन्तु लोलयेव करोति । नापि यदोः पृष्टि-स्थस्य विहितकालाद्यपेक्षा । नापि स्वभावमप्य-न्यथा कृत्वा समागतस्य यदर्थमागतस्तत्करणम-यक्तं भवति ॥२॥

व्याख्यार्थ - दोनों तरह करने में भी भगवान् को दोष नहीं है, भगव न् ग्रादि में जैसे उत्पत्ति हुएं से करते हैं, वसे स्थिति तथा प्रलय भी करते हैं, हुएं ग्रादि का नाश भी भगवान का कार्य हो है। श्रीर विशेष में, भगवान अपनी घमं श्रादि की मर्यादा की रक्षा के लिये ही अवतीर्ग हवे हैं. यदि यों न होवे तो ग्रजन्मा का यादवों में प्राकट्य न होवे, भगवान का प्रलय में कुछ उद्योग दीखता है, वह समय वैसा होता है, यदि यों कहो, तो उसके उत्तर में कहते हैं कि 'लीलया' भगवान का सर्व कार्य लीलामात्र है, श्रापको किसी कार्य करने में परिश्रम नहीं होता है उनको किसी साधन की भी श्रावश्यकता नहीं है, श्रनुग्रहस्थ यद् को विहित काल श्रादि की भी श्रपेक्षा नहीं है, प्रभू स्वभाव भी ग्रन्य प्रकार का करके पधारे हैं तो भी वे जिस कार्य के लिये श्राये हैं. उस कार्य का करना ग्रयोग्य नहीं होता है अर्थात् युक्त ही होता है ॥२॥

श्राभास—तर्हि देशवशात्कालवशाद्वा भगवांस्तथोक्तवानित्याशङ्कच गृहं वर्णयति तिस्मन्नन्तर्गृह इति।

श्राभासार्थ—तो देश वा काल वश होकर भगवान ने यों कहा होगा ? यह शङ्का मिटाने के लिये घर की शोभा को 'तस्मिन्नन्तर्गृ हे' श्लोक से कहते हैं।

श्लोक-तस्मन्नन्तगृंहे भ्राजन्मुकादामविलम्बिना । विराजिते वितानेन दीपैर्मासिमधौरपि ।।३॥ मल्लिकादामिः पुष्पीद्विरेफकुलनादिते । जालरन्ध्रप्रविष्टेश्व गोमिश्चन्द्रमसोऽमलैः ।।४।। पारिजातवनामोदवायुनोद्यानशालिना । धूपैरगरुजै राजन जालरन्ध्रविनिर्गतै: ।।४।।

श्लोकार्थ - घर के भीतर सुन्दर चन्दोग्रा बाँघा हुग्रा था, जिसमें देदीप्यमान मोतियों की मालाएँ लटक रही थी, चारों तरफ मिंग्यों से बने दीपक जगमगाते थे, मधुमल्लिका के पुष्पों की मालाग्रों पर भ्रमरों के भुण्ड गुङ्जार कर रहे थे, जालियों में से चन्द्रमा की निर्मल किरएों भीतर प्रविष्ट हो रही थी। वायु पारिजात वृक्ष के वन की सुगन्धी को लेकर वहाँ गृह में ग्रा रही थी। हे राजन् ! जालियों में से ग्रगर के धूप की सुगन्ध सहित भ्रम्न बाहर निकल रहा था।।३-४-५।।

१-गृह सुन्दर नहीं होगा, अथवा उसकी आयु स्वल्प होगी, इन कारणों से भगवान से रुनिम्णी को ऐसे वाक्य कहे होंगे, जिसके उत्तर में दिखाते हैं गृह भी सुन्दर था तथा आयू भी स्वल्प नहीं है।

सबोधिनी - तां च रसाधिकरराभूतां षड्भि-श्चतुभिद्धभियां च । गृहमध्य इत्येकान्तता । तत्रापि तिसिन्निति प्रसिद्धिः। तेन तत्कामस्थानमेव, न तु कोघादिस्थानम्। ग्रादौ तस्योपरि शोभां वर्ण-यति । भ्राजन्मुक्तादाम्नां विलम्बनयुक्तेन विता-नेन चन्द्रातपेन विराजिते। परितो विलम्बोनि मुक्तादामानि यस्मिश्चन्द्रातपे। तेन विराजितं कामस्थानमेव भवति । मिएामयैरिप दीपैः परितो विराजिते । मल्लिकादामभिः केवलपुष्पैश्च सर्वतः । श्रृङ्जाररसानुभावकमाह । द्विरेफकुलानां नादितं यत्रेति । द्विरेफाणां वा कलं नादितम् । चन्द्वोऽ-प्यत्यन्तमृद्बोधक इति तितकरणानामन्तः प्रवेश-माह जालरः ध्रप्रविष्टु श्चोत चन्द्रमसः ग्ररणैरुद-यकालीनैः किरणै रागयुक्तैः गवाक्षमः गेंगान्तः-

प्रविष्टै: विराजिते । ग्रलौकिकोद्बोधकमाह। पारिजातकवृक्षागां पूर्वप्रेषित गरिजातक लग्व अ-स्य पोताः सर्वत्र स्थापिता वनप्राया जाताः । ते तस्य गृहस्य परितो वर्तन्त इति गवाक्षादिमार्गेण तदामोदयुक्तो वायुरिप तत्र प्रविष्टः, तेनापि विराजिते। तस्य शैत्यं मान्द्यं च वर्णियतुमाह उद्यानशालिनेति । उद्याने वाप्यः निर्भराश्च सन्ति । तत्रापि उद्यानं शाला यस्य । तेन मन्द-तापि समायाति । सहजान्युद्बोधकान्युक्त्वा कृत्रिमान्याह धूपैरिति । ग्रगरुजैः ग्रगरुयुक्तनाना-विधद्रव्योद्भूतैः। राजन्निति विश्वासार्थम्। ग्रन्तः स्थापितः स धूमः, न तु बहिष्ठोऽन्तःप्रविष्ट इति ज्ञापयितुं विशेषणमाह जालरन्ध्रविनर्गते-रिति ॥४॥

व्याख्यार्थ - रस की ग्रधिकरण भूत उसका छः, चार ग्रीर दो लोकों से वर्णन करते हैं, गृह के मध्य में कहने का भाव यह है कि वहां एकान्तता थी, उसमें भी 'तस्मित्' शब्द कह कर बताया कि वह प्रसिद्ध था, इसलिये वह स्थान काम स्थान ग्रर्थात् ग्रानन्द का था न कि क्रोध ग्रादि करने का स्थान है, स्रतः प्रथम उसकी शोभा का वर्णन करते हैं, जिस चंदोस्रा में देदीप्यमान मोतियों की मालाऐं लटक रही थी उससे सुशोभित ग्रह था, वैसे मोतियों की मासाग्रों से युक्त चंदोग्रा जहां होता है, वह काम क्रीड़ा का स्थान ही होता है, वैसा गृह मिंग से बने हुए दोपों से भी चारों तरफ स्शोभित हो रहा था, ग्रौर चारों तरफ केवल मिललका के पुष्पों की मालाग्रों से सुसिज्जित था, गृङ्गार रस के भावों को प्रकट कराने वाले, ग्रनुभावकों को कहते हैं, जहां भ्रमरों का कुल गुङ्जार कर रहा है, ग्रथवा भ्रमरों का मधुर गान हो रहा है, चन्द्रमा भी रस को जगाने वाला है, ग्रतः उसकी किरगों जालियों के छेदों से भीतर प्रविष्ट हो रही थी, वे किरगों भी उदयकालीन लाल किरगों थीं, जिससे राग का उद्भव शीघ्र होता है, काम रस को जगाने वाले अलौकिक पदार्थ का निरूपगा करते हैं, प्रथम भेजे हुए पारिजात कल्प वृक्ष के पौधे सर्वत्र स्थापित किये थे वे ग्रब बन रूप हो गये हैं, वे उसके घर के चारों तरफ थे, भरोखों के रास्ते उनकी गन्ध वायु के द्वारा गृह में प्रविष्ट हो रही थी, ये पूर्वोक्त सर्व पदार्थों से सुशोभित गृह था, अब उसकी शीतलता और मन्दता के वर्णन करने के लिये कहते हैं कि, 'उद्यान शालिना' उद्यान में बावड़ियां तथा भरणों भी थे, वहां भी उद्यान ही शाला थी, जिससे मन्दता भी ग्रातो है।

सहज उद्बोधकों को कहकर अब कृत्रिम उद्बोधकों को कहते हैं, अगरु से युक्त अनेक प्रकार के द्रव्यों से उत्पन्न धूपों से वह गृह सुगन्धित था, जिनसे भी रस का उद्बोधन होता था, हे राजन् ! विश्वास के लिये कहा है, वह धूप का धूम्र तो भीतर ही हो रहा था अन्य गन्ध की भांति वायु द्वारा भीतर नहीं जाता था, क्यों कि धूप भीतर जलाया गया था, इस लिये जालियों के छेदों से बाहर आ रहा था ॥३-४-१।

श्रामास-ग्रधः शोभामाह पयः फेनिनभ इति ।

श्राभासार्थ-निम्न 'पयः फेन' श्लोक में शीभा का वर्णन करते हैं।

श्लोक-पयःफेनिनमे शुभ्रे पर्यं के किश्रुत्तमे । उपतस्थे सुखासीनं जगतामीश्वरं पतिम् ।।६।।

श्लोकार्थ-दूध के फेन के समान स्वच्छ व कोमल बिछौने वाले पल दू पर, सूख से विराजमान ग्रपने पति श्रीकृष्ण, जो जगत् के ईश्वर हैं, उनके पास ग्राई ॥६॥

मुबोधिनी - पयःफेनस्य निरन्तरम्च्छुनता | विचित्रता गुभ्रता च। सूत्रोपनिबद्धं मध्ये परितो दन्तैहींरकैश्च निर्मितम्, तेन शुभ्रम्, कशिपुना विशेषएाद्वयम् । जगतामीश्वरं पतिमिति ॥६॥ मुतरामुत्तमम्। एवं सामग्रीं वर्णियत्वा रसदातारं

भगवन्तं तत्र स्थितं वर्णयति । तत्र सूखं यथा भवति तथा ग्रासीनम्। लोकवेदशङ्काभावार्थ

व्यख्यार्थ - दूध का भाग निरन्तर फूला, विचित्र तथा स्वच्छ रहता है, वैसे ही पलंद्ध पर भी मुत्र में बान्धे हुए दान्त एवं हीरों से निर्मित होने से शुभ्र कोमल तथा सुन्दर बिछोना बिछा हुग्रा था जिस पर रस देने वाले प्रभू इस प्रकार विराज रहे थे जैसे ग्रानन्द प्राप्त होवे, ग्राप जगतों के ईश्वर हैं मतः वैदिक शङ्का भी नहीं हो सकती है, एवं 'पति' होने से लौकिक शङ्का भी निवृत्त हो जाती है।।६।।

श्राभास-कूलवधूत्वादीश्वरत्वाच स्वतःप्रवृत्तिरयुक्ते ति निकटे स्वयं स्थितेत्याह वालव्यजनमादायेति।

म्राभासार्थ-माप ईश्वर हैं एवं रुक्मिग्गी कूल वधू है इसलिये भगवान स्वतः प्रवृत्ति करें तो ग्रयोग्य देखने में श्रावे श्रतः रुक्मिग्री स्वयं समीप श्राकर पंखा करने लगी, जिसका वर्गान 'बाल' श्लोक में करते हैं।

श्लोक-वालव्यजनमादाय रत्नदण्डं सखीकरात्। तेन वीजयती देवी उपासांचक ईश्वरम् ।।७॥

श्लोकार्थ - रत्नों की डाँडी वाली छोटी पङ्खी, सखी के हाथ में से लेकर, उससे भगवान की हवा द्वारा सेवा करती हुई समीप आकर खड़ी रही ॥७॥

सबोधिनी—चमरो वालस्य रत्नानि दण्डे यस्य । अनेन दासीत्वं स्वस्य प्रका-

व्यजनम् । । भविष्यतीति पूर्वं सख्या हस्ते तत् स्थितम्, तदपि नापकर्षजनकमिति तस्य वर्णनम् । भगवति विल॰ शितम्, न तू नायिकात्वम् । तथा सति घाष्ट्यं म्बमाने सखीहस्तात् स्वयं गृहीतवती, तेन वीज- यती जाता । तदप्युद्बोधकम् । सेवया ईश्वरः | इति । सेवनरूपं निकटेऽवस्थानमुपासनम् ॥७॥ परितुष्यतीति तदिप कृतवतीत्याह उपासांचक

व्याख्यार्थ - छोटीं चंवरी जिसके डन्डे रत्न के थे वह सखी के हस्त में थी किन्तु रुक्मिग्गी को श्रपनी दासोपन प्रकाशित करना है, न कि नायिकापन, इनिलये वह चंवरी सखी के हाथ से ले ली, यदि न लेती तो घृष्टता देखने में आती, उसके हाथ से लेने से किसी प्रकार बिगाड़ की सम्भावना नहीं थी, कारण कि भगवान् की वायु सेवा करने में विलम्ब न हो जावे, इसलिये उसके हाथ से ले ली और वायु से सेवा करने लगी वह सेवा भी रस को जगाने वाली है, सेवा से ईश्वर प्रसन्न होते हैं इमिलये वह भी करने लगी, ग्रर्थात् समीप स्थिति का तात्पर्य ही है, सेवा करनी एं।

श्राभास - मुख्य श्रालम्बनविभाव इति तां वर्णयति सोपाच्युतिमिति।

**ग्राभासार्थ** – रस जगाने में मुख्य ग्रालम्बन विभाव है जिसका वर्गान 'सोपाच्युतं' इलोक से करतेहैं।

श्लोक —सोवाच्युतं क्रग्गयती कलतूपुराभ्यां रेजेऽङ्ग्रलीयवलयव्यजनाप्र्यहस्ता । वस्रान्तगूढकुचकुङ्कुमशोगहारमासा नितम्बधृतया च परार्ध्यकाञ्च्या ॥८॥

श्लोकार्थ — श्रीकृष्णचन्द्र के समीप मिए जड़ित तूपुरों के भन्कार शब्द को करती हुई शोभा देती थी ग्रौर ग्रङ्गुलियों में मुन्दरी, पहुँचे में कङ्करण तथा हस्त में चमरी धारगा की थी, साड़ी के छोर से ढके हुए स्तनों की केसर से लाल हुए हार की शोभा युक्त कमर में घारण की हुई मेखला, जिनसे शोभित हो रही है।।।।।

मुबोधिनी-ग्रल्पचलनेन कलनूपुराभ्यां कव-श्यती भवति । जघनादिभारात् स्थिरतया स्था-तुमशक्ता किञ्चिच्चलनान्नू पुरशब्दं करोति । एता-हशी निर्बन्धेन सेवां कुर्वागापि रेजे । भगवन्निकटे समागच्छन्तं हस्तं वर्णयति ग्रङ्गुलोयेति । ग्रङ्गु-लीयानि वलयानि व्यजनाग्य च हस्ते यस्याः। वस्त्रान्तेन गूढयोः कुच्योः कुङ्क मेन शोगा यो हार: तस्य भासा रेजे। नितम्बधृतया बहुमूल्य-काञ्च्या च। रसोत्पादकस्थाननिरूपगार्थं स्था-नद्वयवर्णनम् । हस्तपादौ तु विंगतौ पूर्वार्धेन । एवं रसस्थानमादिमध्यावसानेषु वरिंगतम्। भगवतः सुमुखत्वाभावात् न सापि सुमुखीति मुखमान्तरो भावश्च न वरिंगतः ॥ ॥

१ - एक प्रकार के हरिएा के पूंछ से बनी हुई छोटी चंवरी-चंवर

व्याख्यार्थ - धीरे धीरे चलने से नूपूरों की ग्रव्यक्त मीठी भनकार करती थी, कमर के भार से स्थिर थी ग्रतः खड़ी रहने में ग्रशक्त थी, जिससे धीमे घीमे चलती थी, इस कारएा से नुपूर. स्वतः शब्द करते थे, वैसी रुक्मिग्गी ग्राग्रह से सेवा करती हुई भी सूशोभित होती थी, भगवान के समीप रुक्मिगी का जो हस्त माता था उसका वर्णन करते है, उस हस्त में अगूठियां, कङ्क्षण भीर चमरी की डांडी थी, वस्त्र के कोने से म्राच्छादित स्तनों की केसर से लाल बने हए हार की शोभा से तथा किट तट पर धारण की हुई कीमती मेखला े से सुशोभित हो रही थी, रस के उत्पन्न करने वाले दो स्थान, हस्त ग्रीर पाद दोनों का बर्णन पूर्वार्घ से ही किया, इस प्रकार रस के स्थान, ग्रादि मध्य ग्रीर ग्रन्त में वर्णन किया, भगवान् का ग्रौर रुक्मिगा का मुख भी सुन्दर न होने से, उनका तथा ग्रान्तर भाव का वर्णन नहीं किया । पा

श्राभास- एवं रसार्थं देशकालादीनामानुगुण्येऽपि भगवति स रसो नोत्पन्नः। हि भगवान् रसानुभवार्थं समागतः, किन्तु धर्मरक्षार्थं निरोधार्थं च । तदत्र रसानुभवे क्रियमारो बाधितं भविष्यतीति तहोषनिराकरणार्थं किश्चिदुक्तवानित्याह तां रूपि-रगोमिति ।

श्राभासार्थ -यद्यपि देश ग्रीर काल रसोत्पादक गुगा वाले हैं तो भो भगवान् में वे रस उत्पादन नहीं कर सके, भगवान भी रस के अनुभव के लिये नहीं आये हैं, वे तो धर्म रक्षा और निरोध करने के लिये ही आये हैं, इसलिये यहां यदि रसानुभव करेंगे तो बाधित होगा, उस दोष का निराकरण करने के लिये कुछ 'तां रुपिरगी' इलोक में कहते हैं।

श्लोक—तां रूपिशों श्रियमनन्यगति च हृष्टा या लीलया धृततनोरनुरूपरूपा। प्रीतः स्मयन्नलककुण्डलन्दिककण्ठ-वकत्रोल्लसित्स्मतसूधां हरिरावभाषे ॥६॥

श्लोकार्थ - लीला से धारण किए हुए आपके रूप के समान जिसने रूप धारण किया है ग्रीर ग्रापके सिवाय ग्रन्य कोई जिसका ग्राश्रय नहीं है, ऐसी यह साक्षात् लक्ष्मी रूपिगा रिवमगा है। ग्रल्कें, कुण्डल ग्रीवाभरगायुक्त कण्ठ से जिसकी शोभा बढ़ रही है, जिसके मुख में मन्द मुस्कान रूप ग्रमृत देदीप्यमान हो रहा है, उसको देख, प्रसन्न हो, मुस्कराते हुए हरि कहने लगे ॥६॥

१--तडागी (करधनी)

मुबोधिनो-भगवतो लक्ष्मीनियता अपरि-हार्या च। ताहशीमपि न मन्यत इति वक्तुं तां वर्णयति । तां गुरातः प्रसिद्धाम् । रूपिराीं श्रिय-मिति स्वरूपत उन्कृष्टाम् । ग्रनन्यगतिमिति भक्ताम् । ग्रनेन भगवद्योग्यता निरूपिता । तस्या गुरात्रयमपि ज्ञात्वा तथोक्तवानिति वक्त माह हृष्ट्रेति । ग्राकृतिरसमाना भविष्यतीति तन्निरा-करोति । या लीलया धृततनोरनुरूपं रूपं यस्याः सा । तस्या गुणादिभिः प्रीतः, अन्यथा गुणानां कार्यासाधकत्वेन अगुगात्वमेव स्यात् । अतस्तै-र्गृणीः प्रीतोऽपि भगवान् समयन् जातः। नह्येता-हशगुरावत्त्वे गर्व उचित इति, गर्व एवीपक्षीरा। गूगा इति वा । श्रत एव प्रीतोऽपि स्मयन् जातः। यदा भगवान् सम्मुखः हास्यवदनोऽपि जातः, तदा रुक्मिग्गी सुमुखं ज्ञात्वा स्वयमपि तथा जातेत्याह <del>श्रलककुण्डलनिष्ककण्ठवक्त्रोल्लसत्स्मतसुघामिति।</del> शरीरिमव मुखं सर्वतो वर्णयति । उपर्यलकाः, उभयतः कुण्डले, ग्रधः पदकयुक्तः कण्ठः त्रिवल्या-त्मक: स्वरूपतोऽपि सुन्दर:, अन्यथा कण्ठपदं व्यर्थं स्यात्। एवं त्रिभिः कृत्वा सुन्दरं यद्वक्त्रं तत्र उल्लपत् स्मितमत्यन्तं प्रफुल्ररसमिव स्मितमेव सुधा। महादेवेन दग्धमपि कामं जीवयतीति। ताहशीमाबभाषे । तत्र हेतुईरिरिति । स हि तस्या म्रिप दोषं दूरीकत् यतते ॥ ह॥

व्याख्यार्थ - भगवान् की जो लक्ष्मी है, वह नियत तथा छोड़ने योग्य नहीं है, वैसी को मान नहीं देते हैं इस पर उसकी विशेषता का वर्णन करते हैं वह गुर्गों से प्रसिद्ध है, लक्ष्मी रूप हैं, जिससे स्वरूप से उत्कृष्ट है, भ्रोर इसकी दूसरी कोई गति नहीं है, क्योंकि भक्त है, यों कहने से यह सिद्ध किया है कि यह भगवान के योग्य है, उसके तीन गुगों को भी जानकर यों कहा है, उसकी स्पष्टता करते हैं 'हष्ट्रा' यों ही नहीं कह दिया कि यह योग्य है किन्तु देखकर फिर निर्णय दिया, जैसे कि उसकी म्राकृति भगवान् के म्रनुरूप न होगी, यदि यों कहा जावे तो कहते हैं कि नहीं, म्रापने जो लीला से आकृति धारए। की है,वैसी ही इसकी आकृति है,अर्थात् आपके समान रूप वाली है,उसकेगुए। श्रादि से भगवान् प्रसन्न हुए यदि भगवान् गुर्गों से प्रसन्न न होते तो वे गुर्ग ग्रगुरा हो जाते. ग्रत. उन गुगोंसे प्रसन्न हुए भी भगवान् ग्राश्चर्य युक्त हो गये वैसे गुगा वाले में गर्व उचित नहीं,गर्व होने से गुग नष्ट हो जाते हैं, ग्रतः एव प्रसन्न होते हुए भी ग्राश्चर्य वाले होने लगे, जब भगवान् संमुख हो हँस मुख हुवे तब सुन्दर मुख देख, वह स्वयं भी वैसी हुई, इसका वर्णन शरीर की भांति मुख का चारों तरह वर्णन करते हैं, ऊपर ग्रलकें हैं, दोंनों तरफ कुण्डल हैं, नीचे पदक से युक्त त्रिवली रूप कण्ठ, स्वरूप से भी सुन्दर है, नहीं तो कण्ठ पद व्यर्थ हो जावे, इस प्रकार तीनों से जो सुन्दर मुख, उसमें देदी प्यमान जो मुसकराहट, अत्यन्त प्रफुल्लित रस की तरह थी, यह मुसक्यान ही 'सुघा' है यह सुधा महादेव के जलाये हुए काम को सजीव कर रही हैं, ऐसी रुक्मिग्गी को कहने लगे, कहने में कारगा यह है कि स्राप 'हरि' हैं दोषों को नाश करने वाले हैं, स्रतः उसके भी दोषों को दूर करने का प्रयत्न करते हैं ॥६॥

# ग्राभास-भगवद्वाक्यान्याह राजपुत्रीत्येकादशभिः।

द्राभासार्थ - 'राजपुत्री' इलोक से ११ इलोकों में भगवान ने जो वचन कहे उनका वर्णन करते हैं।

२--भगवान् को अपने संमुख जान कर १--म्राश्रय

श्लोक-श्रीभगवानुवाच-राजपुत्रीप्सता भूपैलींकपालविभूतिभि:। महानुमानै: श्रीमद्भी रूपौदार्यबलीजितै: ॥१०॥

श्लोकार्थ - भगवान ने कहा, हे राजपुत्री ! लोकपालों के समान विभूतिवाले, महानुभाव, श्रीमन्त श्रौर रूप उदारता तथा बल संयुक्त राजा लोग तुम्हारी श्रिभलाषा करते थे ॥१०॥

सुबोधिनी- सप्तभिः स्वोत्कर्षः विपरीततया स्वस्य धर्मागां च निरूपितः। येन भगवान् सिध्यति तन्निराकृत्य । चतुर्विधपुरुषार्थसिद्धचर्थं विपरीततया श्लोकचतुष्ट्यमाह । तत्र प्रथमं तस्याः कृतमनभिनन्दन् श्रियं कीर्ति च विपरीततया निरूपयति । तंत्रापि प्रथमं श्रियम् । राजपुत्रीति सम्बोधनं जातिकुलोत्कषंसूचकम्। सूपैरीप्सितेति सौन्दर्यम् । लोकपालविमूतिभिरिति माहात्म्यम् । गुगाश्च । तेषामुत्कर्षं तदपेक्षयाप्यस्या उत्कर्षं

वक्तुमाह महानुभावैरित्यादिपदत्रयेगा । उत्कर्षो द्विविध:, बाह्य ग्राम्यन्तरश्च। बाह्यो द्विविध:, ग्रलौकिको लौकिकश्च। तद्द्यमाह। महानन्-भावो येषाम्। श्रीयुक्ताश्चेति। रूपेति । रूपं शरीरसौन्दर्यम् । ग्रीदार्यमपेक्षितो गुगाः सर्वदोषनिवारकश्च । बलं क्षत्रियागामपे-क्षितम् । तैर्र्जिताः श्रतिपुष्टाः । एवमेकेन सा स्त्ता ॥१०॥

व्याख्यार्थ - भगवान् ने इस प्रथम क्लोक में सात विशेषगों से उसका उत्कर्ष कहा है, श्रीर अपने धमों की विपरीतता इस तरह दिखाई जैसे ग्राप भगवान् हैं, ऐसा देखने में न ग्रावे, चतुर्विध पुरुषार्थं की सिद्धि के लिये, विपरीत पने से चार इलोक निरूपण किये हैं, उनमें उन (रुक्मिण) का किया हुम्रा कार्य योग्य नहीं है, श्री ग्रौर कीर्ति से विपरीत है, यह प्रथम श्लोक में निरूपएा करते हैं, इसमें भी प्रथम श्री के विपरीत कार्य किया, यह दिखाने के लिये कहा कि ग्राप जाति तथा कुल से उत्तम हैं, क्योंकि राजपुत्री हैं, ग्रतः ग्वाले से सम्बन्ध ग्रपनी जाति और कुलकी श्री के विपरीत किया है. दूसरा ग्राप रूप से सुन्दरी होने से राजाग्रों के योग्य हैं, ग्रौर राजा ग्रापको चाह रहे है, उनसे सम्बन्ध न कर एक ग्वाले से कर लेना यह भी उचित नहीं किया है, वे चाहने वाले राजा साधारएा नहीं थे किन्तु लोकपाल सहश विभूति वाले थे, यों कहने से माहातम्य प्रकट किया भीर गुए। प्रकट किये, उन राजाभ्रों की तुलना में भी भ्रापका उत्कर्ष विशेष है, क्योंकि वे महानुभाव श्रीमन्त ग्रीर रूप उदारता तथा बल, इनसे पूर्ण थे तो भी ग्रापने उनका त्याग कर दिया, उत्कर्ष दो तरह के होते हैं १-बाह्य २-ग्रान्तर, उनमें फिर बाह्य लौकिक, ग्रलौकिक प्रकार से दो तरह के हैं, वे दो बताते हैं, एक महान् अनुभाव, दूसरा श्री से युक्त, आन्तर का रूप कहते हैं, रूप से शरीर की सुन्दरता, उदारता सर्व दोषों को निवारण करने वाला, गुण, ग्रीर बल, जो क्षत्रियों को चाहिये ही, उन तीनों से म्रतिशय पुष्ट किये हुवे राजा थे इन गुगों वालों को त्याग दिया, जिससे त्म्हारा वह कार्य श्रभिनन्दन के योग्य नहीं है इस प्रकार एक श्लोक से कहा है।।१०।।

श्राभास—ग्रगत्या तथा कृतमिति पक्षं वारयति तान् प्राप्तानिति ।

ग्राभासार्थ - दूसरी गति न होने से यों करना पड़ा, यों कहना ठीक नहीं है, 'तान प्राप्तान' इलोक में यह सिद्ध करते हैं।

श्लोक — तान् प्राप्तानिथनो हित्वा चौद्यादीन्स्मरदुर्मदान्। दत्ता भ्रात्रा स्विपत्रा च कस्मान्नो ववृषेऽसमान्।।११।।

इलोकार्थ — कामदेव के मद से मत्त तथा प्रार्थना करने वाले चैद्य ग्रादि राजा लोग जिनको तुम्हारे भ्राता ग्रौर पिता ने देने को कहा था, उनको छोड़, हम जो तुम्हारे समान नहीं हैं, उन्हें क्यों वर लिया ? ।।११।।

सुबोधिनी—बहूनां निर्देशो विचार्य ग्रहणाय।
सर्वेषामिथित्वात् । त्वर्दाथित्वमेवापेक्षितिमिति
भावः। प्राप्तानिति शरीरेण सम्बद्धान् । एवं
बहिरन्तःसम्बद्धान् परित्यज्य । तत्रापि तव समानत्वमप्यन्तर्बोहिश्च । कामादिना शरीरेण च
सम्बद्धाः। विवाहश्च समयोरेवेत्यग्रे वक्ष्यते । न
च तेषामप्रसिद्धिरित्याह चैद्यादीनिति । जनपदशब्दत्वादतिप्रसिद्धः। स्मरदुर्मदानिति । देशकालाद्यपेक्षामिप परित्यज्य स्नोहितं कुर्वन्तीत्यर्थः।
तिद्वाहे लोकशास्त्रविरोधाभावमाह दत्ता श्रात्रा
स्विप्त्रोति । वाग्दत्ता । मुख्यतो भ्रात्रीव दत्तोति
प्रथमं तिन्नर्देशः। स्विष्त्रोति । तस्यैव सा कन्येति

न स्वातन्त्रयं स्वतो दाने । ऐहिकार्थं तु विवाहः । तदैहिकं तेष्वेव युवत्या शास्त्र एग लोकेन च सिद्ध-मिति तत्परित्यज्य कस्मादेव हेतोः नोऽस्मान् ववृषे वृतवती । स्रविशेषादिति चेत् । तत्राह् स्रसमानिति । बहुवचनं सम्बन्धिकुलाभिप्रायम्, यथा राजानः त्वत्समाः, तथा नाहम्, नाष्यहं राजसमः, नाष्यस्मदीयाः । तेन लौकिकार्थं वर-एपक्षे लौकिकोत्कर्षाभावात् स्रासक्त्यभावेन सुखाभावाच्च स्रलौकिकस्य प्रकृतेऽपम्भवात् कस्माद्ववृषे । हेतुश्चेदिस्त, वक्तव्य इति भावः ॥११॥

ध्याख्यार्थ — जहां बहु तों का निर्देश हो वहां विचार कर ग्रहण करने के लिये होता है, कारण कि सब प्रार्थी हैं, सब तेरी ही ग्रपेक्षा करने वाले हैं, तुम्हें लेने के लिये पहुँच भी गये थे जिससे शरीर के साथ भी सम्बन्धत थे, इस प्रकार बाहर भीतर जिन्होंने सम्बन्ध जोड़ा है, उनका पूर्ण रीति से त्याग कर, उस पर भी ग्रन्दर बाहर तेरे समान ही थे, कामादि से शरीर के साथ सम्बन्ध थे, विवाह के लिये तो समय हुवा ही था, वह ग्रागे कहेंगे वे ग्रप्रसिद्ध भी नहीं, इसलिये 'चैद्यादि' पद दिया है, जन' पद शब्द देने से विशेष प्रसिद्धि प्रकट की हैं फिर वे काम के मद से मस्त हैं, ग्रतः देश काल ग्रादि की परवाह न कर पहले स्त्री का ही हित करते हैं, यों भी तुम नहीं कह सकती हो, कि उनसे विवाह करने में लोक तथा शास्त्र का विरोध था, त्रयोंकि तुम्हारे भ्राता तथा पिता ने उससे सगाई कर दी थी, भ्राता पहले इसलिये कहा कि मुख्यरूप से भ्राता ने ही देने को कहा था, फिर पिता ने भी दी, पिता ही ग्रपनी कन्या किसी को दे सकता है, कन्या ग्रपने ग्राप किसो को ग्रपंण नहीं कर

१ चैद्य पद से देश विशेष कहा जिससे प्रसिद्धी ही है।

सकती है इस लोक के सुखार्थ, विवाह किया जाता है, वह विवाह, युक्ति ग्रौर शास्त्र तथा लोका-नुसार उससे ही करना चाहिये,यों सिद्ध होते हुए भी उसको त्याग किस कारण से हमको वरा है, उसमें कुछ विशेषता न देखी, यदि यों कहो, तो कहते हैं, 'ग्रसमान्' हम तुम से सम्बन्ध कुल ग्रादि में समान नहीं हैं जैसे वह है क्योंकि तुम राजपुत्री हों, वह भी राजा होने से तेरे समान है, मैं या मेरा कुटुम्ब राजा समान नहीं है, यदि लौकिक के लिए वरण किया है, तो हम में लौकिक उत्कर्ष नहीं है, ग्राशक्ति के ग्रभाव में सुख का भी ग्रभाव होता है इस समय ग्रलौकिक का भी सम्भव नहीं, ग्रतः क्यों वरा ? यदि कोई कारण होवे, तो कहना चाहिये, कहने का यह ही भाव है ॥११॥

ग्राभास - नन्वीक्षीव हेतुः, सर्वोऽपि स्वेष्टमेव वृग्गुते, ग्रतो वस्तुविचारो व्यर्थ इत्या-शङ्कच वस्तुनि दोषानाह राजभ्य इति।

श्राभासार्थ – यदि रुक्मिग्गी कहे कि इच्छा ही कारगा है, सब कोई श्रेष्ठ का ही वरगा करता है, इसलिये वस्तु का विचार करना ही व्यर्थ है, जिसका उत्तर भगवान् 'राजभ्यो' इलोक में देते हैं।

श्लोक - राजभ्यो बिभ्यतः सुभ्रः समुद्रं शरणं गतान् । बलवद्भिः कृतद्वेषान्त्रायस्त्यक्तनृपासनान् ॥१२॥

इलोकार्थ-हे सुन्दर भौंहवाली ! राजाग्रों से डरकर जो समुद्र के शरए। गए ग्रीर जिन्होंने बलवानों से शत्रुता कर रखी है ग्रीर राजगद्दी छोड़ दी है।।१२।।

कारिका-रूपतः फलतश्च व सम्मत्या युक्तिमिस्तथा। चतुर्मिद् षणं प्राह चतुर्विधमिहाच्युतः ॥१॥

कारिकार्थ-भगवान् यहाँ स्वरूप, फल, सम्मति ग्रौर युक्ति इन चारों से चार प्रकार के दूषगा कहते हैं।।१।।

सुबोधिनी - तत्र प्रथमं स्वरूपदोषमाह। राजानो जरासन्धादयः, तेभ्यो बिभ्यत इति । न हि भयानकरसेनाविष्टानां सुखजनकत्वमस्ति । किञ्च। समुद्रं शरगं गतानिति । नह्यन्यं शरणं गतस्य स्वातन्त्र्यमस्ति । नह्यस्वतन्त्रस्य सुखसा-धकत्वम् । सर्वान् यादवःनालक्ष्य बहुवचनम् । कपटमानुषलीलेव यादवलीलाप्याश्रितेति तैः समानधर्मवचनं लीलायां युक्तमेव। लौकिकह-ष्ट्यं व स्वीकृत इति तदुपयोगिप्रकारेगा पदार्थ-

निरूपरोनापि शास्त्रीयो दोषः। तृतीयं दूषणं बलवद्भि कृतद्वेषानिति । द्वेषमात्रस्य करगाम-युक्तम् । फलपयंवसाने तु न दूषगाम् । बलवत्पदा-त्फलपर्यवसानाभावोऽपि सूच्यते । बहुभिश्च सह कलहः न युक्तः । सर्वतः शङ्काया विद्यमानत्वान्न स्वास्थ्यं लोकप्रतीत्या निरूपयति । सर्वबलवद्धि-रोधे फलमपि जातं सूचयति प्रायस्त्यक्तनृयासना-निति । ययातिशापात्त्यक्तं नृपासनं यैः यादवैः । ग्रर्जु नादिव्युदासार्थं प्राय इति । ग्रतो राजकन्यया राजैव विवाह्यो मुख्यः। ग्रथवा राजमित्रम्, राजतुल्यो भवतीति । ग्रथवा। स्वदेशस्थितः खण्डमण्डलाधिपतिर्वा। ग्रथवा। निकृष्टपक्षे निर्भयः। न तु चतुर्विधदोषयुक्तः कश्चिदिष विवाह्यो भवति ॥१२॥

व्याख्यार्थ - चारों में से प्रथम स्वरूप का दोष बताते हैं, जरासन्ध ग्रादि राजाग्रों से डरे हुए हैं, भयानक रस से जो युक्त हैं, वे सुख देने वाले नहीं होते हैं, विशेष में डर के कारण समुद्र की शरण ली है, दूसरे के शरण जाने पर स्वतन्त्रता नहीं होती है, उसके ग्राधीन रहना पड़ता है, ग्राधीनों को सुख प्राप्ति नहीं होती है, क्योंकि पराधीनता के कारण वे कोई साधन स्वतन्त्रता से नहीं कर सकते हैं, बहवचन देने का कारण सब यादवों का लक्ष्य कराना है, भगवान जैसे कपट से मानूष लीला कर रहे हैं, वैसे ही कपट से, यादव लीला भी ग्रहण की है, इसलिये लीला में उनके समान धर्म कहना योग्य हो है। लौकिक दृष्टि से ही स्वीकृत किया हैं, यों उसके उपयोगी ढंग से पदार्थों का निरूपण करना भी शास्त्रीय दोष है, तीसरा दूषण कहते हैं बलवानों से शत्रुता की है, केवल द्वेष करना भी उचित नहीं है, फल प्राप्त होने के बाद तो दूषगा नहीं हैं, 'बलवान' पद से यह भी सूचित किया है कि उसका फल, विपरीत भी हो सकता है, बहुतों के साथ कलह करना योग्य नहीं है, चारों तरफ शङ्का बनी रहती है, जिससे स्वास्थ्य नहीं रहता है, यह लोक प्रतीति से निरूपएा करते हैं, सब बलवानों से विरोध करने का फल भी बताते हैं, बहुत कर राज्यासन छोड़ने पड़े है, ययाति का शाप तो था ही, यादव राज्य न करेंगे, अर्जु न ग्रादि को पृथक् दिखाने के लिये 'प्रायः' पद दिया है, ग्रतः राजा की कन्या को राजा से विवाह करना ही मुख्य कर्त्तं व्य है, ग्रथवा राजा का मित्र भी राजा के समान होता है, अथवा अपने देश में स्थित छोटे राजा से ही विवाह करना चाहिये, अथवा इसी तरह निकृष्ट पक्ष में भी निर्भय रहा जा सकता है, चार प्रकार के दोष वाले से तो विवाह करना ही नहीं चाहिये ॥१२॥

श्राभास-ग्रविचार्य मोहात् नीति परित्यज्य विवाहे बाधकमाह ग्रस्पब्टवत्मंनामिति ।

ग्राभासार्थ — नीति का त्याग कर, बिना विचार, मोह से यदि विवाह किया जाता है तो उसमें इकावटें ग्राती हैं, जिनका वर्णन 'ग्रस्पष्टवर्त्मनां' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक—ग्रस्पष्टवत्मंनां पुंसामलोकपथमीयुषाम् । ग्राश्रिताः पदवीं सुभ्रूः प्रायः सीदन्ति योषितः ॥१३॥

श्लोकार्थ—हे सुन्दर भौंहे वाली, जिनकी नीति का परिज्ञान नहीं है, जिनका मार्ग लोक से पृथक् है, ऐसे पुरुषों का जो स्त्रियाँ ग्राश्रय लेती हैं वे बहुत करके दुःखी होती हैं ॥१३॥

सुबोधिनी - अथ यद्यलौकिक दृष्ट्या दूषगानि परिहृत्य विवाहं कुर्यात्, तदा अलौकिक व्यवहा - रस्तया ज्ञातुमशक्य इति लौकिक पक्षाश्रयगो

उभयभ्रष्टाः स्त्रियः सीदन्ति । स्रलौकिकानां लक्षण्-माह । न स्पष्ट वर्त्म येषाम् । यस्य हि रीतिर्ज्ञायते, तदनुसारेण व्यवहर्तुं शक्यते । कदाचिते लोका- नुसारेगापि व्यवहरन्तीति तेषां नियतमार्गज्ञाना-भावेऽपि तदाश्रितो लौकिकमार्गो ज्ञायत इति कथमवसाद इति चेत्। तत्राह ग्रलोकपथमीयुषा-मिति। ग्रलोका लोकातिरिक्ताः, लोके स्थित्वापि ग्रलौकिकानामेव मार्गमाश्रयन्ति। तेषां लौकिक- व्यवहारोऽप्यलौकिक इत्यर्थः। ग्रत एव क्षिणिका-नामव्यवस्थितगतीनां पदवीमािश्वताः सोदन्ति। प्राय इति । ता ग्रिपि चेत्तत्त्रवणास्तादृश्य एव भवेयुः, तद्वचावृत्त्यर्थं प्रायग्रहणम् ॥१३॥

व्याख्यार्थ — यदि दूषगों पर घ्यान न देकर ग्रलौकिक हिंड से विवाह कर लेती हैं तो भी वे स्त्रियां ग्रलौकिक व्यवहार न जानने से लौकिक प्रकार से चलेंगी, जिससे दोनों तरफ से भ्रष्ट होकर दुःखी होती है, ग्रलौकिकों के लक्षण कहते हैं, जिनका मागं स्पष्ट नहीं है, ग्रयांत् समभने में नहीं ग्राता है, जिसकी रीति जानी जाती है उसके साथ ग्रनुकूल व्यवहार किया जा सकता है, कभी वे लोकानुसार भी व्ययहार करते हैं किन्तु उनका मागं स्थिर नहीं है तो भी उनके ग्रहण किये हुए लौकिक मार्ग को जाना जा सकता है, तो फिर दुख क्यों ? यदि यों कहो तो, इस पर भगवान कहते हैं कि, वे लोक में रहते हुए भी ग्रलौकिक मार्ग पर चलते हैं, ग्रयांत् उनका लौकिक व्यवहार भी ग्रलौकिक है, ग्रतः जिनकी गित स्थिर नहीं है, ऐसों को ग्राश्रय करने वाली दुःखो ही होती हैं 'प्रायः' पद देने का ग्राशय है कि दुःखो होकर भी यदि उननें ही ग्रपने को प्रवण कर देती हैं तो वे भी उनके समान हो जाती है ।१३।।

श्रामास—किश्च। यं न कोऽपि भजते, तं यो भजते, स सोदतीति वक्तुं मां न कोऽपि भजत इत्याह भगवान् निष्किश्चना इति ।

ग्राभासार्थ जिसको कोई भी नहीं भजता है, उसको यदि कोई भजे तो दु:खो होता है, यह कहने के लिये 'निष्किञ्चना' श्लोक में कहते है कि मुभे कोई नहीं भजता है।

श्लोक—निष्किञ्चना वयं शश्चित्रिष्ठिकञ्चनजनित्रयाः । तस्मात्त्रायेगा न ह्याख्या मां भजन्ति सुमध्यमे ॥१४॥

श्लोकार्थ — हे सुन्दर कटिवाली हम निर्धन होने से निर्धनजनों के प्रिय हैं, इस कारण से धनाट्य, बड़े लोग बहुत करके हमको नहीं भजते हैं ॥१४॥

सुबोधनी—धनिन एव स्त्रीएगं प्रियाः, वयं तु निष्किञ्चनाः । नाष्यस्मदीयाः सिकञ्चना इत्य ह निष्किञ्चनजनप्रिया इति । निष्किञ्चना एव जनाः प्रिया येषाम्, निष्किञ्चनजनानां च स्वयं प्रियाः । म्रतः साक्षात्परमपरयापि धनाभाव उक्तः । एत-त्रायिकं भविष्यतीत्याशङ्कच सर्वजनीनं नियत्मेतिदत्याह तस्मादिति । म्राङ्मा धनेन सम्मन्नाः प्रायेणा न मां भजन्ति, धननाशस्योभयथापि सम्भवात् । यद्यप्यस्मासु स्नेहं कुर्यात्, तदा सर्व-

स्वमस्मदर्शं विनियुञ्ज्यात् तदापि निर्धनो भवेत्।
यदि वास्मन्माहात्म्यं बुद्धवा ग्रान्तरमेव भजनं
कुर्यात्, तदापि ग्रस्माक प्रियः स इति ग्रस्माभिरेव स्वप्रियत्वसिद्धचर्थं स निर्धनः क्रियते। ग्रत
उभयथापि लोके प्रतिष्ठाकरमाळ्यत्वं नश्यतीति न
भजन्ति। तव तु ग्राळ्यत्वमेव स्वरूपमिति स्वरूपनाश एव सम्भावित इति भावः। प्रायेगोति
ग्रम्बरीषादिव्युदासार्थम्।।१४।।

#### 

व्याख्यार्थ — धनवाले ही स्त्रियों को प्रिय हैं, हम तो निर्धन हैं, हमारे वे होते हैं, जो भी निर्धन हैं उनको ही मैं प्रिय हूं ग्रीर वे ही मुक्ते प्रिय लगते हैं, यों कह कर साक्षात् तथा परम्परा से भी ग्रपने पास धन का ग्रभाव दिखाया, यह प्रायः होगा इसके उत्तर में कहते हैं, िक यह सर्व मनुष्यों के लिए निश्चित् है, इस कारण से धनिक बहुत कर मुक्ते नहीं भजते हैं, मेरे भजन करने वालों के धन का दोनों तरह नाश होना है, यद्यपि मुक्त में स्नेह करें तो सर्वस्व मुक्ते ग्रपंण करना पड़ेगा, जिससे भी धन समाप्त होगा, यदि हमारा माहात्म्य सुन कर ग्रान्तर भजन भी करेंगे तो भी वह हमारे प्रिय होंगे, तब भी उसको ग्रपना प्यारा बनाने के लिये उसके धन का नाश कर उसे निधन करूँगा इस तरह दोनों प्रकार लोक में प्रतिष्ठा करने वाली साहुकारी नाश हो जातो है, जिससे वे मुक्ते नहीं भजते हैं तेरी ग्राढचता तो स्वरूप ही है तो तुम्हारे स्वरूप का ही नाश हो जाने की सम्भावना है, यों भाव है, 'प्रायेग्ए' पद कहने का ग्राशय यह है िक कोई-कोईग्रम्बरीष ग्रादि जैसे ग्राढच भी भक्त होते हैं।।१४।।

#### श्रामास-नीतिविरोधमाह ययोरात्मसमिति।

स्राभासार्थ — त्रापने जो इस प्रकार कार्य किया है वह नीति से भी विरुद्ध है यह 'ययो' इलोक में बताते हैं।

## श्लोक—ययोरात्मसमं वित्तं जन्मैश्वर्याकृतिर्भवः । तयोविवाहो मंत्री च नोत्तमाधमयोः क्रचित् ॥१५॥

श्लोकार्थ — जिन दोनों का धन, जन्म, ऐश्वर्य, रूप ग्रादि समान हो, उन दोनों का परस्पर विवाह एवं मैत्री होनी चाहिए। एक उत्तम हो ग्रीर दूसरा श्रधम हो, उनका विवाह ग्रीर मैत्री कभी भी न होनी चाहिए।।१५॥

मुबोधनी—सुमध्यमे इति सम्बोधनं निर्धनगृहे स्थातुमशक्ति बोधयित। कार्यकरणासामध्यीत्
भोगाभावाच । ग्रत एव समान एव विवाह्यः,
नासमान इति । लौकिकं समानत्वं यैः सिध्यिति,
तान् धर्मानाह । ययोः स्त्रीपुरुषयोमित्रयोवी समानं
विक्तं भविति, समानं च कुले जन्म,
वयो वा, ऐइवर्यं च समानम्, ग्राकृतिश्च,
वयस्तारुण्यं च, भव उत्पक्तिवीं। जन्मभवयोः कालदेशकृतो भेदोऽनुसन्धेयः। सर्वथा

साम्यं न युक्तमनुपपन्नं चेति ग्रात्मपदम् । स्व-योग्यानुसारि साम्यमित्यर्थः । यथा चतुर्विशति-वाषिकः पतिः, षोडशवाषिको कन्येति । पन्न धर्माः समाः । ऐश्वर्येण सहिता ग्राकृतिः । 'कन्या वरयते रूप'मितिश्लोकेऽपि पञ्चापेक्षिता धर्मा उक्ताः । रूपमत्राकृतिः । वित्तं स्पष्टम् । श्रुतमे-श्वर्यस्थानीयम् । कुलं जन्म । भवः समृद्धिः पक्वान्नस्थानीया । तदेवात्रापि ग्राह्मम् । तत्र लौकिक दृष्ट्या शाजसमानं धनं नान्यस्य भवतीति

१ - बहुत करके, २ - धनाढचता ३ - धनवान ४ - स्त्री, पुरुष ग्रीर मौत्री

साम्याभावः सिद्धः । जन्म । यादवानां तथा न क्लीनत्वमिति लोकप्रसिद्धिः । आकृतिरिप न गौरेति। राज्याभावादेव नैश्वर्यम्, उद्भवोऽपि तत एव निवर्तते । दैवाज्ञातेऽपि विवाहे मैत्री न तिष्ठतीति प्रकृते मैत्र्या ग्रप्यूपयोगात् ग्रहणम्। उत्तमाधमयोस्तु न क्वचिदिति। नेत्यर्थ:। क्वचिज्ञातं वा न सुखकरं भवतीति वैलक्षण्यम् ॥१४॥

व्याख्यार्थ - सूमध्यमे: - यह संबोधन बताया है कि तूम निर्धन के धर न रह सकोगी, क यें करने की ग्रसमर्थता से तथा वहां भोगों का ग्रभाव होने से, इस कारण से ही समान में ही विवाह करना चाहिये. न कि ग्रसमान से, जिनसे लौकिक समानता सिद्ध होती हैं, वे धर्म कहते हैं, जिन स्त्रो पूरुष अथवा मित्रों का घन समान हो, अर्थात् दोनों समान धनिक हो, समान कूल में जन्म हवा हो. ग्राय समान हो, ऐश्वर्य समान हो, ग्रीर ग्राकृति समान हो, वय, युवावस्था, भव, उत्पत्ति जन्म और भव दो शब्दों का काल और देश कत भेद समभना चाहिये, ग्रात्म पद से यह भाव बताया है कि सवंथा समानता न योग्य है और न उचित है, अपनी योग्यता के अनुसार ही समता कहलाती है जैसे २४ वर्ष का वर हो तो १६ वर्ष की कन्या होनी चाहिये, पांच धर्म समान चाहिये ऐश्वर्य वाली प्राकृति हो क्योंकि 'कन्या वरयते रूप' कन्या रूप को वरगा करती है इस इलोक में भी पांच धर्म कहे हैं, रूप का तात्पर्य है 'म्राकृति' वित्त तो स्पष्ट है, ऐश्वर्य के स्थान पर यहां शास्त्र का ज्ञान कहा है. कुल ग्रथीत जन्म, भवः का ग्रथं समृद्धि, यह पद पक्वान्नों के स्थान पर समभना चाहिये ग्रथीत समृद्धि पद से वर के घर भ्रच्छे २ पकान्न बनते हों,वह हो यहां भी ग्रहण करने चाहिये,लौकिक हिंड से राजा के समान किसी ग्रन्य के पास धन नहीं होता है, जिससे समानता का ग्रभाव सिद्ध है। यादव कुलीन नहीं है यह प्रसिद्ध ही है, जिससे जन्म से भी समानता नहीं, (मेरी) ग्राकृति भी गौर वर्ण वाली नहीं है, राज्य न होने से ऐश्वर्य भी नहीं है, उत्पत्ति भी वहां से निवृत्त हो जाती है. देव योग से विवाह हो जावे तो भी मैत्री न रहेगी, प्रकृत में मैत्री का भी उपयोग होने से ग्रहण है, उत्तम ग्रीर मध्यम का तो कभी भी नहीं होना चाहिये, यदि कदाचित् हो भी जावे तो वह सुख देने वाला नहीं होगा यह विलक्षगाता है ।।१५।

श्रामास-तर्हि किमतः परं कर्तव्यमिति चेत्, तत्राह गैदर्भीति द्वाभ्याम् ।

ग्राभासार्थ - इसके ग्रनन्तर क्या करना च।हिये ? यदि यां कहो तो इसका उत्तर 'बैदर्भी' इन दो इलोकों से देते है।

श्लोक - वैदभ्येतदिवज्ञाय त्वयाऽदीर्घासमीक्षया । बृता वयं गुणैहीं ना मिक्षुमिः श्लाचिता मुधा ॥१६॥

श्लोकार्थ — हे रुक्मिएरि ! तुमने इस बात को न समभकर ग्रीर दूर का विचार भी न कर, केवल भिक्षुग्रों के सराहने पर विश्वास कर, गुणों से हीन हमको भूल से वर लिया है ॥१६॥

१-चालू प्रसंग में

मुबोधनी एकेनाज्ञानं समर्थ्यते । 'ग्रज्ञाना-त्कृतमकृतमेवे'ति हविविषयीस इव पुनर्यथाकरगा मित्युपाय इति प्रथममज्ञानमाह । वैदिभ विदर्भ राजदृहितः। ग्रनेन सत्कुलप्रसूतत्वमुक्तम्। ग्रवि-ज्ञाय वयं वृता इति । एतत्तस्या ग्रज्ञानसमर्थनं कार्यान्तरविधान।र्थम् न तु दोवारोपार्थम् । नन् स्तोत्रद्वारा विज्ञापनया च तया पदार्था ज्ञायन्त एव. तत्कथमज्ञानमित्याशङ्कचाह श्रदीघंसमोक्ष-येति । न दीर्घा सम्यगीक्षा यस्याः । स्रापातत उत्कर्ष हष्ट्रा ग्रलीकिकमज्ञात्वा लौकिकं सुखं भविष्यतीति वरगाददीघंदशित्वम् । वस्तुतस्तु भगवान् सर्वसंक्षारिनवारकः, न तु संसारप्रद इति वस्तुतोऽप्यदीर्घदिशत्वम् । तत्र हेतुमाह गुणैहीना इति । सगुगादेव संसारो भवति । ननु पूर्वं नार-दादिभिः त्वदीयैः ग्रनन्तगुरापूर्णत्वेन भवान्

म्तुतः, तत्रथं गुणैहींना इति चेत्,तत्राह भिक्षुभिः श्लाघिता इति। भिक्षवो हि न वस्तुस्वरूपं जानन्ति, परस्य कथमिष्टमनिष्टं वा भवतीति स्वकार्यमात्रं पश्यन्ति । ग्रन्यथा न याचेरन्। तदुक्तं पूर्वम् 'नून स्वार्थपरो लोको न वेद पर-सङ्कटम्। यदि वेद न याचेते'ति सामान्यतो याचकदूषराम्। भ्रतः स्वयं गुरातीता इति केवलं मोक्षार्थिनः संसार।पेक्षिएगेपि स्थाने स्तुवन्तीति भिक्षुभिः श्लाघिता इति दूषग्रम्। तत्रापि मुघा। तेषां स्वाचरणादेव पुरुषार्थोऽपि सिध्यतीति मोक्षेऽपि न मद्दानापेक्षा, परमभक्तानां तु सुतरा-मेव न मदपेक्षा। श्रतो मुधेव स्वरसात्ते स्तु-वन्ति । ये पुनः संसारापेक्षिगाः, तैर्न तद्ग्राह्मम्। ग्रतः स्वतः परतश्च ग्रभिप्रायापरिज्ञानात् भ्रम-स्तवोत्पन्न इति स्रज्ञानादेव वरणमित्यर्थः ॥१६॥

ट्याख्यार्थ - एक श्लोक से तुम्हारा किया हुआ यह कार्य भूल वाला है अर्थात् अज्ञान से किया े गया है. यदि अज्ञान से भी हो गया तो अब क्या होगा ? हुआ सो तो हुआ, जिसके जिये कहते हैं, कि यों नहीं है, इस भूल को मिटाने का भी उपाय है, नीति शास्त्र कहता है कि 'म्रज्ञानात्कृतमकृतमेव' जो कार्य भ्रज्ञान से किया है, वह नहीं किये हुए के समान है, इसलिये हिव के उलटने की तरह उन कार्य को भी बदला जा सकता है, अब यह ही उपाय है, यों प्रथम अज्ञान बताया, वैदर्भी नाम देने से बताया हैं कि तूं विदर्भ के राजा की बेटी होने से सत्कुलवती है, हमारे कुल ग्रादि का ज्ञान न होने से हमको वरा है, यह उसके प्रज्ञान का समर्थन, दूसरे कार्य के विधान के लिये किया गया है, न कि दोषारोपए करने के लिये, स्राप यों कैसे कहते है ? जब स्तोत्र द्वारा स्रोर प्रार्थना से जाना जाता है कि वह पदार्थों को जानती है तब ग्राप ग्रज्ञान कैसे कहते हैं ? इस शङ्का का उत्तर देते हैं कि ग्रदी-र्घसंमीक्षया' इस कार्य करने का ग्रन्तिम परिगाम क्या होगा यह विचार नही किया, ऊपर ऊपर से उत्कषं देख ग्रलौकिक न जानकर लौकिक सुख होगा, इतना ही विचार वरण किया, यह ही तुम्हारी अदूरदर्शिता है, वास्तविक विचार किया जाय तो भी भगवान् संसार को मिटाने वाले हैं, न कि संसार देने वाले हैं, इसलिये भी तुमने सचमुच दीर्घ हिष्ट से कार्य नहीं किया, जिसमें हेतु बताते हैं कि हम गुर्गों से हीन हैं, गुर्गों वाले से ही संसार सुख प्राप्त होता है, यदि कहो कि नारद म्रादि भक्तों ने प्रथम ही आप अनन्त गुरा वाले हैं यों स्तुति की है, फिर आप कैसे कहते हैं कि हम गुरा हीन हैं, इस पर कहते है कि हमारे गुणगान भिखारियों ने किये हैं, भिक्षुक वस्तु के स्वरूप को नहीं जानते हैं, सामने वाले का लाभ वा हानि किस में है, इस पर घ्यान न देकर केवल अपना स्वार्थ जिससे सिद्ध होवे वह कार्य करते हैं, यदि यों न होवे तो स्तुति के अनन्तर याचना न करें, यह आगे कहा ही है कि 'नूनं स्वार्थ' परो लोको न वेद पर सङ्कटम् यदि वेद न याचेत' इम प्रकार मामान्य रूप से याचक के दूषणा कहे हैं, अतः आप तो गुणातीत हैं केवल मोक्षार्थी हैं, जो संसार चाहते हैं वे भी अवसर पर स्तृति करते हैं, इसलिये भिखारियों से हम स्तृत हैं यह तो एक प्रकार दूषणा ही है, वहां भी सीमा रिहत भूठो बड़ाई करते हैं, उन भक्तों का तो अपने आचरणा से हो पुरुषार्थ भी सिद्ध हो जाता है, मोक्ष प्राप्ति में भी मेरे देने की अपेक्षा नहीं है इसमें भी जो परम भगवदीय हैं उनको तो बिल्कुल ही मेरी वांछना (गरज) नहीं है अतः व्यर्थ ही स्तृति करते हैं, किन्तु स्तृति करने से उनको आनन्द आता है केवल इसलिये इतनी बड़ी २ प्रशंसा करते हैं, जो फिर संसार मुख चाहने वाले हैं वे तो इसको ग्रहण करना नहीं चाहते हैं अतः स्वतः व परतः अभिप्राय न जानने पर तुभे अम उत्पन्न हो गया, इस कारण से तूं ने ग्रज्ञान से मुभे वर लिया है।।१६।।

म्रामास - तह्य तः परं किं कर्तव्यमित्याकाङ्क्षायामाह।

ग्राभासार्थ — यों है तो, इसके बाद जो करना चाहिये वह बता इसे यह इस 'ग्रथात्मनो' इलोक में पूछती है।

श्लोक — प्रयात्मनोऽनुरूपं वे मजस्व क्षत्रियर्षमम्। येन त्वमाशिषः सत्या इहामुत्र च लप्स्यसे ॥१७॥

श्लोकार्थ- अब भी अपने योग्य उत्तम क्षत्रिय को तूँ वर ले, जिससे इस लोक व परलोक की कामनाएँ तूँ पूर्ण कर सकेगी ॥१७॥

मुबोधिनी— ग्रथेति भिन्नप्रक्रमेगा। पितृगृहे गत्वा पूर्ववत् कृत्वा ग्रात्मनोऽनुरूपं संसारैकप्रव-गम्। स्त्रियः संसारैकस्वभावा इति स्त्रीगां न मुक्तिरिति मर्यादा। स्त्री च भर्नु सायुज्यं प्राप्नोति। ग्रतः समाने भर्तिर सर्वमेतदुपपद्यते, न विषम इति, ग्रन्यथा स्त्रीनाशो भर्नु नाशो वा स्यात्। स को वा वरगीय इत्याकाङ्क्षायां बहिर्मु खं निर्दिशति क्षत्रियर्षभमिति। ते हि बहिर्मु खा एव। ग्रन्यथा निर्देयाः परघातं न कुर्युः। क्षत्रिय-श्रेष्टत्वात् न कोऽपि वाच्यतां मन्यत। तेषां जये

ग्रन्यसम्बन्धित्योऽप्याह्नियन्त इति न दूषण्मिष । ग्राकाङ्क्षा तु तेषां वर्तत इत्युक्तमेव । ततः किं स्यादित्याशङ्कचाह येनेति । सत्या ग्राशिषः, प्रवाहनित्या विषयाः, तैरेव सिघ्यन्ति, न त्वन्यः । ऐहिकामुष्टिमकफलरागरहितस्तु मत्परायण् इति न मत्सेवया सर्वजन्मस्वैहिकामुष्टिमकफलसिद्धः । ग्रतः संसार्येकस्वभावक्षत्रियर्षभवरणेनेव फलप्रा-प्रितित युक्तम् । त्विमिति मायारूपत्वमुक्तम् । कापट्यं तत्रैव सफलं भवति न तु ब्रह्मणीत्यर्थः ।

व्याख्यार्थ — ग्रथ शब्द कह कर यह बताया है, कि ग्रब भिन्न कम (सिल सिला, प्रारंभ होता है, पिता के घर जाकर पहले की तरह रह कर ग्रपने ग्रनुरूप संसार में ग्रासक्त किसी क्षत्रिय श्रेष्ठ

१-निश्चय लोक स्वार्थी होते हैं दूसरे के सङ्कट को नहीं देखते हैं,यदि देखते तो याचना न करते।

को वरले, स्त्रियों का स्वभाव संसार ही चाहता है, इस लिये उनकी मुक्ति नहीं होती है, यह मर्यादा है, स्त्री भर्ता से सायुज्य पाती है, ग्रतः यह सर्व तब होता है, जब भर्ता समान होवे. विषम हो तो नहीं होता है, ग्रन्य प्रकार होने पर, स्त्री वा पित का नाश होवे, तब मैं किसकों वह ? यदि यह ग्राकांक्षा है, तो विहम् इस को वरने के लिये कहते हैं कि 'क्षत्रियर्षभम' क्षत्रियों में जो श्रेष्ठ हो, क्योंकि वे बिहम् इस ही होते हैं यदि बिहम् इस न होवे तो निर्दयी तथा दूसरों का घात करने वाले न होवें, यदि श्रोष्ट क्षत्रिय को वरोगी तो कोई भी निन्दा न करेगा, उनके जय में दूसरी सम्बन्धिनयां भी ले जा सकती हैं, इसमें कोई दूषण् नहीं है, उनको भी ग्राकाङ्क्षा तो है ही यह कहा गया हो है, उससे क्या होगा। जिससे ग्रापकी कामनाएँ पूर्ण होगी, प्रवाहवत् नित्य विषय उनसे ही सिद्ध होंगे, न कि ग्रन्यों से, इस लोक ग्रीर परलोक की कामना रहित हो, वह मेरे परायण हो ग्रर्थात् मुभे वरे कारण कि मेरी सेवा से सब जन्मों में इस लोक तथा परलोक की कामनाएँ सिद्ध नहीं होती हैं, ग्रतः जिसका स्वभाव संसारी हो, ऐसे क्षत्रिय श्रेष्ठ का वरण करने से ही तुभे फल की प्राप्त होगी ये ही योग्य है 'त्वं' शब्द से बताया कि तेरा माया रूप है, कापट्य माया रूप से ही सफल होता है, न कि ब्रह्म में । १७।।

श्रामास—नन्वेवं कर्तव्ये, सर्वज्ञेन त्वया किमित्यहमाहृतेति चेत्, तत्राह चंद्येति द्वाभ्याम् ।

ग्राभासार्थ — यदि मैं इस प्रकार करूं, तो ग्राप सर्वज्ञ मुक्ते इस प्रकार हरण कर वयों लाये ? जो यों कहती हो तो इसका उत्तर चैद्यशाल्व' दो श्लोकों से कहते हैं।

श्लोक—चैद्यशात्वजरासन्धदन्तवक्षत्रादयो नृगः।

मम द्विषन्ति वामोरु रुक्मो चापि तवाग्रजः।।१८॥

तेषां वीर्यमदान्धानां दृष्तानां समयनुत्तये।

ग्रानोतासि मया भद्रे तेजोऽपहृतयेऽसताम्॥१६॥

श्लोकार्थ—हे वामोर ! शिशुपाल, शाल, जरासन्ध, दन्तवक्र ग्रादि राजा ग्रीर तेरा भाई रुक्मी भी मुभ से वैर करते हैं ॥१८॥

हे भद्रे ! उन पराक्रम के मद से ग्रन्धे ग्रीर ग्रिभमानी राजाश्रों का मद दूर करने के लिए तथा तेज हरए। करने के लिए ही तुभे ले ग्राया हूँ।।१६।।

मुबोधिनो—तान् तेषां दोषं च निरूपयति । ग्रायन्तौ शापवशात् द्वेषिणौ । मध्यमौ देवता-न्तरोपासकौ बहिर्मु खाविति चत्वार डक्ताः । तेन शापात् वा स्वभावाद्वा ये ग्रन्यपराः, ते द्विष- न्तीति । येऽप्यन्ये तानप्येताहशधर्मवतः स्रादिशब्देन परिगृह्णाति । नृपा इति तेषां सर्वथा स्रमारगो हेतुः । मम सम्बन्धिनोऽपि मां द्विषन्ति । किस्त्र । स्वःसम्बन्धिनोऽपीत्याह स्वमो चापीति । तव मख्यः सम्बन्धो ज्येष्ठभाता । चकारात्तत्सम्ब-न्धिनः । सम्बन्धविशेषस्योक्तत्वात् ते तवापरि-हार्या इत्यपि सुचितम् । अतस्तेऽस्मदीयास्त्वदी-याश्चे ति तेषां गर्वलक्षग्रसन्निपातनिवृत्त्यर्थं त्वमा-नीतेत्याह । वामोविति सम्बोधनाददृष्टत्वं च द्योतितम् । निवार्यं दोषमनुवदित तेषां वोयंमदा-न्धानामिति । वीर्यमदेन ग्रन्धानाम् । यथा ग्रन्धः निकटे स्थितमपि गर्तं न जानाति, श्रपि तू पत-त्येव, तथा ते बैष्णवानलेषु पतन्तः मया निवा-रिता इति भावः । किञ्च । हप्ताः हृदयशून्या ग्रपि। न वा प्रमागाम्, न वा विचारस्तेषामि-त्यर्थः । ताभ्यां जातो यः स्मयः तस्य नृत्तये ग्रानीतेति समानयने हेत्वन्तरमिति, दोषाभावश्च पूर्वं प्रतिपादित इतीतरभजनं समर्थितं भवति। नन् तेषां गर्वाभावस्तत्पराजयेनीव सिद्धो भवतीति कि मदाहरऐोनेत्याशङ्कचाह तेजोऽपहृतय इति। तेषां तेजोऽप्यूपहर्तव्यम् । उपहत्ये नाशाय वा । जयपराजयावव्यवस्थिताविति शास्त्रेगा कदाचि-ज्ञातेऽपि पराजये न यावज्ञीवं ग्लानि मन्यन्ते । सत्प्रतिभाः सन्तः पुनरायान्ति च। एवं कृते तु गततेजसो भवन्तीति न तेषां पुनरुद्गमः। तेजो-हरणं दोषाय भविष्यतीत्याशङ्कचाह असतामिति। श्रसतां तेजोनाशः युक्त एव ।।१८-१६।।

व्याख्यार्थ-उनके दोषों को कहते हैं, शिशुपाल ग्रीर वन्तवक ये दो तो शाप के कारण शत्रु बने हैं, शाल्व तथा जरासन्ध ग्रन्य देव के उपासक होने से बहिम ख हैं, इसलिये विरोधी हैं, सारांश यह है कि शाप से वा स्वभाव से जो दूसरे के परायगा हैं वे मुक्त से द्वेष करते हैं, इन ४ के सिवाय जो दूसरे हैं, वे भी इस प्रकार के धर्म वाले ही हैं ग्रतः वे भी शत्रुता करते हैं, यदि वे शत्रु ही हैं तो उनको मारा क्यों नहीं ? जिसके उत्तर में कहा है कि 'नृपा' राजा हैं, राजाग्रों को मारा नहीं जाता है, मेरे तेरे सम्बन्धी भी मुक्त से वैर करते हैं. जिनमें तेरा भ्राता रुक्मी मुख्य है, 'च' से यह बताया है कि उसके सम्बन्धी भी शत्रु बने हुवे हैं, उनको तूं समका नहीं सकती है ग्रतः तेरे ग्रीर मेरे सम्बन्धियों को ग्रिभिमान रूप सन्निपात रोग हुवा था उसको मिटाने के लिये तुभी लाये हैं, 'वामोर' सम्बोधन से रुक्मिग्गी को दोष रहित कहा है, उनके जो दोष मिटाये वे वर्गान करते हैं. वीर्य के मद से वे अन्धे हो गये थे, जिस प्रकार अन्धा समीपस्थित खड़े को न देख उसमें गिरता है वैसे ये अन्धे भी वैष्णवानल रूप गर्त में गिरते थे. जिनको उसमें गिरने से हमने बचाया है, यह भाव है, ये ऐसे हृदय शून्य हैं, जो इनको न कोई प्रमाण है ग्रीर न कोई विचार है इन कारणों से जो इनको ग्रहङ्कार हुवा था इसको मिटाने के लिये तुभी लाया है. यह दूसरा कारण है, दोषाभाव तो प्रथम प्रतिपादन किया ही है, जिससे ग्रन्य के भजन का समर्थन हुवा है, यदि तूं कहे कि उनको पराजय से हो उनका गर्व नष्ट हो गया, फिर मुभे लाने की क्या ग्रावश्यकता थो ? इसके उत्तर में कहते हैं कि 'तेजोऽपह-तये' उनके तेज को भी नाश करने के लिये तुभे लाया गया है, जय ग्रौर पराजय निश्चित नहीं रहती है, इसलिये यदि कदाचित् कभी पराजय हो भी जाय, तो भी उससे जीने तक हृदय की ग्लानि नहीं मिटनी है, यदि उनमें फिर शौर्य माजाय तो पुनः लड़ने म्रा जाते हैं. इस प्रकार करने से उनका तेज निकल जाता है, जिससे वे फिर उठ नहीं सकते हैं ग्रर्थात् उनमें फिर लड़ने का बल ग्राता ही नहीं है, किन्तु तेज का हरएा तो दोष उत्पन्न करनेवाला होगा, इसके उत्तर में कहते हैं कि 'ग्रसताम्' वे दुष्ट हैं, दुष्टों का तेज हरएा करना योग्य ही है ॥१८-१६॥

१- उनकी स्त्री को ले ग्राने से।

ग्रामास एवं रुक्मिण्या उपयोगमुक्त्वा स्वार्थं सा स्थापनोयेति पक्षं वारयित उदासीना इति ।

ग्राभासार्थ — इस प्रकार रुक्मिग्गी के लाने का कारण बताया, यदि कहो कि प्रपने ग्रर्थं के लिये रखलो, तो इस पक्ष का समाधान 'उदासीना' श्लोक से करते हैं।

श्लोक— उदासीना वयं तूनं न स्त्र्यपत्यार्थकामुकाः । ग्रात्मलब्ध्यास्महे पूर्णा गेह्योज्योतिरिक्रयाः ॥२०॥

श्लोकार्थ — हम तो निश्चयपूर्वक उदासीन हैं, ग्रतः स्त्री, पुत्र ग्रीर घन नहीं चाहते हैं, कारण कि ग्रात्मानन्द से पूर्ण हैं, इसलिए घर तथा देह की परवाह नहीं है, ज्योति की तरह किया रहित हैं।।२०।।

मुबोधिनी - नूनिमिति नात्र सन्देहः युक्त्या कर्तव्यः । ईषगात्रयं पर्यवसितं स्त्रीपुत्रधनरूपम् । तदपेक्षायामन्तस्तन्निवार्यरोगे तदपेक्षा भवति । पूर्णानन्दस्य स्वस्मिन् दोषाभावात् स्रौदासीन्य-मेव। द्वेषाभावात् नापि त्याज्यम्। ग्रतः स्व-स्योपचयापचयाभावात् न स्त्र्यपत्यार्थकामुकाः। ग्रत्र भगवत्सम्बन्धः नोभयेच्छा हतः, किन्त्वन्यत-रेच्छ कृत एव । कार्यमुभयेच्छा घोनमिति तदनु-रोधे भगवतः सकाशात्तत्कार्यमुत्पद्यते । स्रननुरोधे तु नेति नावश्यकत्वं कायंस्य। स्रनुरोधस्तु न नित्यः भिक्षुकेष्विव । श्रतोऽन्यत्र नित्यापेक्षिगो गमनमुचितम्। 'धमिथंकाममोक्षार्थं य इच्छे दि-त्यादिवाक्यमपि पृथगेत दानं बोधयति, न तु क्रियायां भगवत्सम्बन्धम्, ग्रन्यथा भगवां तहाता न भवेदेव, स्वस्य निर्बन्धसम्भवात् । ग्रकामुकत्वे हेतुमाह ग्रात्मलब्ध्येति । यद्यपि भगवति नायं हेतुः, ग्रात्मत्वात् ग्रज्ञानादिव्यवधानाभावाञ्च। 'ग्रात्मलाभान्न परं विद्यते' इति श्रुतिरिप न फल-

स्य फनसम्बन्धं बोधयति । तथापि लौकिकोक्त्या सम्मतिप्रदर्शनार्थं तथोच्यते । यथा लब्धात्मानः न स्त्र्यादिकामुकाः, एवं वयमिति । वाच्य त्वेता-वत्पूर्णा भ्रास्मह इति । सर्वदैव वयं पूर्णास्तिष्ठाम इत्यर्थः । नित्यप्राप्त एवात्मा हेतुत्वेनानुद्यत इति । ननु तथापि क्रीडार्थं समागतस्य क्रीडानिर्वाहार्थं कामना भवत्येवेति चेत्. तत्राह गेहयोज्योंतिर-क्रिया इति । ग्राविभू तमनाविभू तं वा तेजः स्वयं कार्ये न व्यापृतं भवति, किन्त्वाविर्भू तं केनचिन्नि-मित्तेन स्वसम्बन्धिनं प्रकाशयति । सम्बन्धिन एव च दोष नाशयित, न तु स्वस्य काचिदपेक्षा। ग्राविभ् तमिति गेहयोर्देहगेहयोः। तुल्यमिति स्यापयितुं समानशब्देन निर्देशः। ज्योतिरिव कियारहिताः ज्योतिरिकयाः। अनेन तेजोबद्भगवदाविभीव इत्युक्तम्। स्रतः क्रिया विकारात्मिका नास्तीति नास्माकं काप्यपेक्षा। फलं च न नियतमिति फलापेक्षायामन्यानुसरणं कर्तव्यमिति सिद्धम् ॥२०॥

द्याख्यार्थ — मैंने जों कहा है, उसमें किसी प्रकार संशय नहीं करना चाहिये युक्ति से कार्य करना चाहिये लोक में तोन ईषएगाएं हैं, १-स्त्री. २-पुत्र, ३-धन उनकी अपेक्षा तब होती है जब करना चाहिये लोक में तोन ईषएगाएं हैं, १-स्त्री. २-पुत्र, ३-धन उनकी अपेक्षा तब होती है जब अन्त.करण का रोग नष्ट न हुवा हो, उस रोग के नाश हो जाने पर उनकी अपेक्षा नहीं रहती है, अन्त.करण को पूर्णानन्द है, उसमें दोषों के अभाव से उदासीनता रहती है, उनसे द्वेष मी नहीं है, जिससे उनका जो पूर्णानन्द है, उसमें दोषों के अभाव से उदासीनता रहती है, उनसे द्वेष मी नहीं है, जिससे उनका

त्याग करना भी उचित नहीं है, ग्रतः भगवान् में उपचय ग्रौर ग्रपचय न होने से हम स्त्रो ग्रपत्य तथा धन की कामना वाले नहीं हैं, जिससे हममें उदासीनता ही है यहां जो भगवत्सम्बन्ध हुम्रा है वह दोनों की इच्छा से नहीं हुमा है, किन्तू एक की इच्छा से ही हुमा है। कार्य दोनों के इच्छाधीन होता है, यों उसके अनुरोध होंने पर भगवान की तरफ से वह कार्य हुआ है, यदि अनुरोध न होवे तो न होवे, इसलिये जा कार्य हुन्ना है वह म्रावश्यक नहीं है, भिक्ष्कों की तरह मनुरोध तो नित्य नहीं होता है, ग्रतः जहां नित्य ग्रपेक्षा वाले हो वहां जाकर कार्यं करना उचित है 'धर्मार्थकाम मोक्षार्थ य इच्छेत्' धमं, ग्रर्थ, काम ग्रीर मोक्ष के लिये जो इच्छा करे, यह वाक्य भी दान पृथक ही बताता है, उस किया में भगवत्सम्बन्ध नहीं होता है, नहीं तो भगवान् उनके दाता बने ही नहीं। अपने आग्रह के सम्भव होने से अपनी अकामुकता में हेतू कहते हैं कि 'आत्मलब्ध्य' आत्मानन्द की प्राप्ति से, यद्यपि भगवान् की श्रकामुकता में यह हेतु उचित नहीं है कारए। कि श्राप स्वयं श्रात्मरूप है तथा श्राप में श्रज्ञान ग्रादि व्यवधान है ही नहीं, 'ग्रात्मलाभान्नपरं विद्यते' यह श्रति कहती है कि ग्रात्मलाभ से विशेष कोई फल नहीं है, अत: फलरूप आत्मा को फल का सम्बन्ध नहीं होता है श्रुति भी यह ही भाव बताता है तो भी जो ध्रकामु कपन में यह ग्राहम लिब्ध हेतु कहा है. वह केवल लौकिक उक्ति में सम्मति दिखाने के लिये ही कहा है जैसे लोक में जिनको म्रात्मलाभ हवा है उनको स्त्रो म्रादि की कामना नहीं रहती है. इस प्रकार हमें भी, कहना तो इतना ही है कि हम नित्य पूर्ण हैं, अर्थात् हम को तो ब्रात्मा नित्य ही प्राप्त है जिससे नित्य ही पूर्ण हैं. यदि तुम कहो, कि सत्य है कि ब्राप नित्य पूर्ण है तो भी ग्राप कीड़ा के लिये पधारे हैं, तो कीड़ा के निर्वाह के लिये कामना करनी पड़तो ही है, तो इसके लिये मेरा उत्तर यह है कि गेहयोज्योंतिरिकया'तेज प्रकट हो ग्रथवा ग्रप्रकट हो तो भी स्वयं कार्य में व्यापार वाला नहीं होता है, किन्तु प्रकट होकर किसी निमित्त द्वारा अपने सम्बन्धी को प्रकाशित कर देता है सम्बन्धी के दोष को नाश करता है, अपने को किसी प्रकार की अपेक्षा नहीं। श्राविभाव देह वा गेह में हा, दोनों समान हैं यह जताने के लिये सहश शब्द से निर्देश किया ह. जैसे ज्योति किया रहती है वैसे वे भी इससे यह बताया, कि भगवान् का प्रकाटच तेज की भांति ह म्रतः हमारी क्रिया विकाररूप नहीं है, इसलिये हमको कुछ भी अपेक्षा नहीं है, और फल निश्चित नहीं है इसलिये फल की अपेक्षा में दूसरों का अनुसरण करना चाहिये न कि हम उदासीनों का अनु. कर्गा करना चाहिये । २०॥

श्राभास-निःसम्बन्धं निरूप्य भगवान् निवृत्त इत्याह एतावदुक्तवेति ।

ग्राभासार्थ - भगवान् ने ग्रपना सम्बन्ध राहित्य बताकर मौन करली, यह एतावदुक्ता रलोक में श्री शुकदेवजी कहते हैं।

श्लोक-श्रीशुक उवाच-एतावदुक्त्वा मगवानात्मानं वल्लमानिव । मन्यमानामविश्लेषात्तहपंचन उपारमत् ॥२१॥

श्लोकार्थ-श्री शुकदेवजी कहने लगे कि रुविमागी समभती थी कि भगवान मुभ से कभी भी पृथक् नहीं होते हैं, अतः ग्रपने को ही सबसे ग्रधिक भगवान् की प्यारी मानतो थी, इस कारण से उसका गर्व भङ्ग करने के लिए ही भगवान ने यह वचन कहकर मौन धारण करली ॥२१॥

सुबोधनी—इदमेव वाचा तिरोधानम् निमत्तमाह स्रात्मानं वल्लभामिवेति तत्रापि हेतुः स्रविइलेषात् । यथा चैद्यादीनां दपंहननार्थं एषा समानीता, एवमेतस्या स्रपि दपंिनराकरणार्थं सम्बन्धनिराकरणां दपंहेतुना सह सम्बन्धे विद्यमाने
स्मयाभावो न भवतीति स्रनेनैव ज्ञात्वा कृतवा—
निति ज्ञापयित । बल्लभा भगवतोऽत्यन्तं प्रिया ।
प्रीतिविषयत्वादपेक्षिता इवेति । बहुस्लोकत्वात्कार्यस्यान्यथापि सिद्धेः । एकभार्यस्य यथा सा बल्लभा
भवति, तथा सा मन्यते, स्रन्यथा स्रविश्लेषो हेतुनं

स्यात् श्रथवा । ग्रज्ञानेन भगवन्तं भजतीति प्रबोधार्थं भगवानेवं वदतीति ज्ञापियतुं हष्टान्तमाह ग्रात्मानं वल्लभामिवेति । भगवन्तं स्त्रियमिव मन्यते, यथा स्त्रिया सम्परिष्वक्तो न बाह्यं कञ्चनवेदे'ति सुषुप्त्युपाख्याने 'शारीर ग्रात्मा प्राज्ञेनात्मना सम्परिष्वक्त' इति निरूपितम् । 'सुषुप्त्युत्कान्त्यो-भेंदेने' त्यत्र विवृतम् तस्य यथा प्रबोधः कार्यते, एवमस्या ग्रपीति । ग्रधंवल्लभां वा ग्रात्मानं मन्यत इति वेति उपारमत् वाक्यात् कायिकमानस-व्यापाराच्च ॥२१॥

व्याख्यार्थ — यह भगवान का तिरोधान वाणी रूप से है, यों तिरोधान होने का कारण 'श्रात्मानं वल्लभामिव' रुक्मिणी अपने को सब से विशेष भगवान की प्यारी समभने लग गई थी, क्योंकि भगवान मुभ से कभी पृथक नहीं होते हैं, जिससे इसको गवं हो गया था, अतः जैसे चैद्य झादि के दर्प का नाश करने के लिये इसको ले आये वैसे ही अभिमान को तोड़ने के लिये सम्बन्ध विच्छेद ही योग्य समभा, सम्बन्ध रहेगा तो अहङ्कार उतरेगा नहीं यों विचार कर ही, यह लीला की है 'वल्लभा' पदका भावार्थ है कि अत्यन्त प्यारी, जो वस्तु अतिशय प्रिय होती है, उसकी अपेक्षा रहती है क्योंकि वह वस्तु प्रीति का विषय होता है, भगवान को बहुत स्त्रियां हैं. उन स्त्रियों से भी कार्य पूर्ण कर सकते हैं, वह यों मानती है, कि मैं ही एक भार्या हूँ जिससे में ही प्रिया हूँ; यदि प्रिया न होती, तो सदैव मेरे पास कैसे रहते हैं?अथवा भगवान को जानकर भी नहीं भजती है इसका ज्ञान कराने के लिये भगवान यों कहते हैं, 'आत्मानं वल्लभामिव' भगवान को स्त्री की तरह मानती है, जैसे स्त्री से युक्त होकर बैठा हुआ पुरुष बाहर का ज्ञान नहीं रखता है, इस प्रकार सुषुप्ति उपाख्यान में शारीर आत्मा प्राज्ञनात्मना सम्परिष्वक्त कहा है, जिसका सारांश यह है कि जीवात्मा प्राज्ञआत्मा के साथ मिल कर रहा है, यों निरूपण है, सुषुप्ति और उत्कान्ति भेद से यहां इस प्रकार वर्णन है उसका ज्यों प्रबोध कराया जा सकता है, इस प्रकार इसका भी अथवा अपने को अर्थ वल्लभ यानि अपने को अर्थ विल्लभ मानती है इसी तरह भगवान ने कायिक और मानस व्यापार से शान्ति ले ली ।।२१॥

श्राभास-ततो यजातं तदाह इतीति त्रिभि:।

श्राभासार्थ - पश्चात् जो कुछ हुग्रा वह 'इति'श्लोक से लेकर तीन श्लोकों में कहते हैं।

श्लोक—इति त्रिलोकेशपतेस्तदात्मनः व्रियस्य देव्यश्रुतपूर्वमित्रयम् । श्राश्रुत्य मीता हृदि जातवेपश्रुश्चिन्तां दुरन्तां रुदती जगाम ह ॥२२॥

श्लोकार्थ — त्रिलोक पतियों के ईश, अपने प्यारे पति के कभी भी नहीं सुने हुए ऐसे अप्रिय वचन सुन, रुविमणीजो हृदय में भयभीत हो काम्पने लगी और रोती हुई अपार चिन्ता में पड़ गई ॥२२॥

श्लोक—पदा सुजातेन नखारुएश्रिया भुवं लिखःत्यश्रुभिरञ्जनासितैः। ग्रासिञ्चती कुङ्कुमरूषितौ स्तनौ तस्थावधोमुख्यतिदुःखरुद्ववाक् ॥२३॥

इलोकार्थ—नख की श्ररुण कान्ति से शोभायमान कमोल चरण से पृथ्वी को कुचरती हुई, श्रञ्जन युक्त होने से, स्याम बने श्राँसूश्रों से, केसर से रंगे हुए स्तनों को सींचती हुई श्रौर श्रति दुःख से जिसकी वाणी रुक गई है. ऐसी वह नीचे मुख कर बैठ गई।।२३।।

श्लोक—तस्याः सुदुःखभयशोकविनष्टबुद्धे हंस्ताच्छ नथद्वलयतो व्यजनं पपात । देहश्च विक्कत्रधियः सहसैव मुह्यत् रम्भेव वायुविहता प्रविकोर्य केशान् ।२४।

श्लोकार्थ — ग्रिप्रय वचन सुनने से ग्रत्यन्त दुःख एवं त्याग के भय से तथा पश्चाताप से जिसकी बुद्धि नष्ट हो गई है ऐसी उस रुक्मिग्गों के हाथ में से पंखा गिर गया ग्रोर कंक्गा भी गिरने लगे, परवश बुद्धि वालो रुक्मिग्गों का शरीर भी मूर्छा खाकर, वायु से गिरी कदली के समान तुरन्त भूमि पर गिर गया ।।२४।।

सुबोधनी—सम्यक् ज्ञानवत्याः किञ्चिज्ज्ञान-वत्याः मूछितायाश्च श्रवस्थाः क्रमेणोच्यन्ते । यतिक्षगुणा हि सा । श्रवः सत्त्वादितमोन्ता श्रवस्था विण्ताः। प्रत्येकं गुणानां त्रैविध्यमिति त्रितयं त्रितयं निरूपते । तत्र प्रथमं सत्त्वे कार्यत्रयमःह । इति पूर्वोक्तप्रकारेण निःसम्बन्धप्रतिपादकं वाक्यमा— श्रृत्य प्रथमं भीता जाता, त्यक्ष्यतीति । ततो हृदये वेपथुः कम्पोऽपि जातः । दुरन्ता चिन्तापि । चिन्ता सात्त्वकीः भयं तामसम् । त्रिलोवयाः ईशः, पित्रश्च स्वस्यापि, लौकिकवैदिकोत्कृष्टसम्बन्धौ निरूपितौ । तदेति । तस्यामवस्थायाम् । तदिति वा प्रसिद्धं सर्वजनीनम् । श्रतः सत्यमपि कुर्यात् । केवलं लोकतो वेदत्रश्चैव सम्बन्ध इति न, किन्तु स्वस्यापि रोचत इत्याह प्रियस्येति । नन् परिहा- सवचनमेत द्भविष्यतीति कथं भयमिति चेत्, तत्राह देवीति । देवतारूपा सा, सत्यमेव भगवान् वद्-तीति ज्ञातवती । तर्ह्या भिप्रायं ज्ञात्वा दर्पं परि-त्यज्य कथं न प्रपन्न त्याशङ्कचाह प्रश्नुतपूर्वमिति । दर्पः सर्वदेव जायते, वाक्यं तु न कदाचिद्ययेवं श्रुतम् । तद्यासमन्तात् श्रुत्वा ग्रभिप्रायतोऽर्य-तश्च । ग्रतः प्रथमतो भय मनसि जातम् । हृदय-स्थाने कम्पोऽपि जातः इदं कायिकमिव बुद्धेः । ग्रहङ्कारस्तु निवतंनीय एव । चिन्ता चेतसः । हदतोति रोदनमिन्द्रियागाम्, ग्रहङ्कारः तद्र्णेगा निगंत इति ज्ञापनार्थः । हेत्याश्चर्यम् । कथं वाक्य-मात्रोगैतामवस्थां प्र प्रवतोति । ग्रान्तरमेतन्निह-पितम् । बाह्यं निरूपयित पदा सुजातेनिति । सुजातेनातिकोमलेन लक्षगायुक्तेन वा । तेन लक्ष- गानामृत्पादकस्य वा दोषमापादयन्ती तथा कृत-वती । भ्रथवा । उत्कृष्टत्वाच्चरणस्य नैवमनिष्टं भविष्यतीति ज्ञापनार्थं तथोच्यते । नखारुगिश्र-येति । नखेषु नखैः कृत्वा वा ऋरुएा श्रीर्यस्येति । म्रनेन नखानां मिण्हिपत्वमुक्तम् । भ्रयं सात्त्विक उत्कर्षः। सहजागन्तुकोत्कषयुक्तोन पदा भुवं लिखन्ती । चिन्ताकृलितायास्तथैव व्यापार इति भूमि लिखन्तीति । भूभ्यां किञ्चिह्रेखनं निषि-द्धम्, भूमि भित्त्वान्तःप्रवेक्ष्यामीति भावेन तथा लेखनम्। इयं हि लौकिकी भाषा, लौकिकभाव-निराकरणार्थमेव भगवता तथोक्तमिति यः कश्चन भावः परमोत्कर्षं प्राप्तः फलप्यंवसायो भवतोति ज्ञापनार्थं तथोच्यते । स्रतस्तस्याः कायिकव्यापारो निरुपितः। मानसमाह। अश्रुभि. कुङ्कुमरू-षितौ स्तनावासिञ्चती । मनस्यतिशोकान्निरन्त-रोत्पन्नान्यश्राण ग्रञ्जनमपि भित्तवा निगंचछन्तीति तस्या अतिरिक्तः सर्वोऽपि वर्णस्तै । पनोत इति सुच्यते । कुङ्कुमं कज्जलं च उभयमपहृतमिति । ग्रधोमुखीति च मानसमेव। ग्रतिदृ:खेन रुद्धा व।गिति वाचो निवृत्तिः । उभयोरल्पो व्यापारः । वाक् तु निवृत्तीवेति । बाह्याभ्यन्तरामवस्थामुक्त्वा देहस्य पातमाह तस्या इति । ग्राद्येन मानसपा-तश्च । तस्या देहः पपात । देहधारिका बुद्धः प्रय त्नद्वारा। सा तु त्रिभिर्नष्टेति सुदुःखभयशोका निरूपिताः । सुदुःखं पुरुषोत्तमलक्षरणविषयाभावात् ग्रानन्दरूपस्य भगवतस्तिरोभावाद्वा । भयं भग-वानन्येभ्यो दास्यतीति । शोकः स्वस्य सर्वना-

शात् । त्रिदोषेगा बुद्धिनाशः । स स्वकीयं प्रयत्ना-भावमपि करोतीत्याह हस्तात् श्रुथद्वलयतो व्य-जनं पपातेति । कृशत्वात् श्लथद्वलयत्वम् । श्रादौ धर्मनाशः, पश्चाद्धिम्गा इति । क्रमेगा हास इति नालौकिकप्रकारेगा तस्याः पातः । व्यजनं वीज्य-मानं घारकप्रयत्ननाशात् पपात । स्रवेन स्थूतः प्रयत्नो नष्ट इत्यूक्तम् । सुक्षमोऽपि नष्टः येन प्राग्गो धार्यत इत्याह देहश्चेति । देहश्च पपान । चकार। त्तत्सम्बन्धीन्याभरगादोन्यपि । इतोऽपि सुक्षमः कारराप्राराधारकोऽवशिष्यते । तस्मिन्न-वतो सर्वनाशो भविष्यतीति भगवत एतावह रं परोक्षा । लौकिक्याः पुनर्जीवनमलौकिकं न युक्त-मिति ततः पूर्वमेव प्रतोकारं करिष्यति । सूक्ष्मा घारिका बुद्धिः स्वप्नेऽपि तिष्ठतीति कथं देहपात इति चेत्, तत्राह विक्रविधय इति । सूक्ष्मापि बुद्धिर्वेक्कव्यं प्राप्तवती । विवारेगा तदपनोदाभा-वमाह सहसेव मुह्यदिति । 'मुग्धेऽर्धसम्पत्ति'रिति न्यायेन अर्ध मृता। केवलमासन्यस्तिष्ठति। अत एव पतिता, न मृता। पतनादिप भयं भवतीति भयेन प्रयत्नाभिन्यक्तिमाशङ्क्य तन्निषेघार्थमाह रम्भेव वातविहतेति । वाय्वाघातेन यथा कदली भग्ना पतित, सर्वथा प्रयत्नरहिता स्वतोऽपि कोमला। प्रविकीयं केशानिति रम्भात्ल्यत्वं निरूपितम् । अथवा । मूर्च्छासमये शिरोभ्रमणं जातिमिति केशग्रन्थिविस्रसनात् केशविकोर्णता जाता। केशा वेण्याकारेगा न बद्धाः।।२२-२३-२४।।

द्याख्यार्थ - रुकिमणी तीन गुणोंवाली है उसकी सम्यक् ज्ञान वाली, कुछ ज्ञानवाली श्रीर मूच्छित इन तीन अवस्थाओं का क्रम से वर्णन किया जाता है, अतः सत्व से लेकर तमोगुण पर्यन्त अवस्थाओं का वर्णन किया गया है, हर एक गुण तीन प्रकार का है. इसलिये उनकी तीन प्रकार को अवस्थाओं का वर्णन किया है उनमें पहले सत्व के तोन कार्य कहते हैं यों पूर्व कहे हुए प्रकार से निःसम्बन्ध का प्रति पादन करने वाला वाक्य सुनकर प्रथम डर गई, क्योंकि समक्ष गई कि मेरा त्याग करेंगे, अनन्तर हृदय में कम्पन हुआ एवं अपार चिन्ता भी हुई. चिन्ता सात्विकी, भय तामस हं, त्रिलोको के पति हैं और मेरे भी पति हैं, इस प्रकार लोकिक वैदिक दोनों उत्कृष्ट सम्बन्ध कहे. उस अवस्था में और वह प्रसिद्ध कथन होने से सबको मालूम हो गया है. इसलिये उस वचन को सत्य भी कर दे, केवल लोक श्रीर वेद से सम्बन्ध नहीं है किन्तु अपने को रुचता है इसलिये कहा है कि

'प्रियस्य'यदि कहो कि जब प्यारा है तथा रुचता है तो ये वचन परिहास से कहे हुए होंगे,तो फिर भय क्यों? जिसके उत्तर में कहती है कि 'देवी' वह वागी देवतारूप है, भगवान सत्य ही कहते हैं यों रुक्मिग्गी' ने जाना, जब यों जाना तब गर्व का त्याग कर शन्एा क्यों न गई ? इसके उत्तर में कहा है कि दप (स्रिभमान) सदव होता हैं किन्तु ऐसे वचन कभो नहीं सुने हैं वे वचन भी पूर्ण रीति से सून, उनका ग्रर्थं ग्रिभिप्राय समभ कर ही, प्रथम मन में भय उत्पन्न हुग्रा, हृदय स्थान पर कम्पन भी हुग्रा, यह कायिक की तरह बुद्धि को हवा ग्रहङ्कार तो छोड़ना ही चाहिये, हृदय का कार्य चिन्ता है, इन्द्रियों का कार्य रोदन है, इन दोनों कार्यों के करने से यह बताया है कि मैंने ग्रहङ्कार का त्याग कर दिया है, "ह" पद आश्चर्य प्रर्थ में दिया है, केवल कहने से ही इस प्रवस्था को कैसे प्राप्त हो गई, यह ग्रान्तर (भीतर) का भाव बताया, ग्रब बाहर के भाव कहते हैं, 'पदा सुजातेन' बहुन कोमल ग्रथवा लक्षगों भे युक्त पाद से, उससे लक्षगों को उत्पन्न करने वाले के दोष को सिद्ध करती हुई यों करने लगी, ग्रथवा चरगों की उत्कृष्टता दिखाने के वास्ते यों कहने लगी कि ग्रनिष्ट न होगा, जिसके नखों में लाल शोभा है ग्रथवा नखों के कारण जिसकी लालास हो रही है, जिससे नखों का मिण्हिपत्व कहा है, यह सात्त्विक उत्कर्ष है, स्वभाविक उत्पन्न उत्कर्ष वाले चरण से पृथ्वी को कुचलती (बोदती) थीं, जो चिन्ता ग्रस्त होती है वह यों ही करती है, इसलिये पृथ्वों को कुचलने लगी थी, पृथ्वी को कुचलने का निषेध है, किन्तु यह तो पृथ्वी को इस भाव से कुचलती थी कि पृथ्वी को खोलकर भीतर समा जाऊँ, यह लीविक भाषा है, लीकिक भाव के निराकरण के लिये भगवान् ने ये वचन कहे थे, इसलिये जो कुछ भाव होवे वह परमोत्कर्ष को जब प्राप्त होता है तब फलरूप बनता है अर्थात् फल प्राप्त करता है, यह जताने के लिये इस प्रकार कहा जाता है अतः इसका कायिक व्यापार निरूपरा किया है, ग्रब मानस व्यापार कहते हैं. रुक्मिग्गी के स्तन कुङ्कम के रंग से रिझत थे, उन पर, विशेष शोक से बिना रुकावट के आँखों से काजल मिश्रित आँसुओं की धारा बहती हुई पड़ती थी, जिससे कालास तथा लालास दोनों रंग धूल गये थे नीचे मुख से स्थित थी, यह मानसी चिन्ता की सूचना है, म्रति दुःख से वाग्गी हक गई, यों वाग्गी की निवृत्ति हो गई, स्रथीत कुछ बोल न सकी, दोनों की किया थोड़ी सी ही रही, वासी तो निवृत्त हो ही गई, इस प्रकार बाहर तथा भीतर के भाव कह कर, भव देह का पात किस प्रकार हमा जिसका वर्गान करते हैं, प्रथम जो कहा उससे मानस पात कहा, उसकी देह गिरी, देह का धारएा करने वाली बुद्धि प्रयत्न द्वारा होती है, वह तो सुदु:ख, भय ग्रौर शोक इन तीनों ने नष्ट करदी. सुदुःख क्यों हुया ? जिसके लिये कहते है कि, पुरुषोत्तम के लक्षगों के विषय के ग्रभाव से ग्रर्थात् पुरुषाताम के स्वरूप के ग्रज्ञान से, ग्रथवा ग्रानन्द रूप भगवान् के तिरोधान हो जाने से, भगवान मुक्ते दूसरों को देंगे इससे भय हुवा है सर्वनाश होने से शोक उत्पन्न हुम्रा है, इस तरह तीन प्रकार के दोषों से बुद्धि का नाश हो रहा है, वह यह भी प्रकट करती है कि मैं अपने लिये भी कुछ भी प्रयत्न नहीं कर सकती हूँ जिससे हाथ से कङ्करण तथा पंखा गिर रहा है, शरीर के कृशरे होने से पहले क द्धारा गिरा, प्रथम धर्म का नाश होता है पीछे धर्मी का नाश होता है, कम से नाश हुमा है इसलिये इसका 3 पात मलौकिक प्रकार से नहीं हुम्रा है, पंखा, पकड़ने वाले में से प्रयत्न की शक्ति का नाश होने से गिरा इससे यह बताया है कि पहले स्थूल प्रयत्न नाश हुआ जिस सूक्ष्य प्रयत्न से प्राग्णधारण किया जाता है वह भी नष्ट हो जाने से देह को भी नाश हुन्ना प्रथित देह' भी गिर

गई, 'च' पद देने का ग्राशय यह है कि देह से सम्बन्ध रखने वाले ग्राभरण भी गिर गये, ग्रथति पहने हुए श्राभूषमा भी गिर गये, इससे भी सूक्ष्म प्रामां को धारमा करने वाला, 'कारमा' शेष रहता है, यदि वह भी निवृत्त होता तो सर्वनाश हो जाता, इसलिये भगवान् ने यहां तक की ही परीक्षा ली है. लौकिकी का फिर म्रलौकिक जीवन होवे यह उचित नहीं है, इसलिये उससे पूर्व ही उपाय करेंगे, सुक्ष्म धारण करने वाली बुद्धि, स्वप्न में भी रहती है, तो फिर देह का पात कैसे हुआ ? इसके उत्तर में कहते है कि वह सूक्ष्म बुद्धि भी घबराहट को प्राप्त हो गई थी, ग्रौर विचार से भी उस घबराहट को दूर नहीं कर सकती थी, क्योंकि ग्रचानक ग्रथवा विवश होने से मोहित वे (मूच्छित) हो गई, थी, 'मुग्घेऽर्घ सम्पत्ति' मूर्छित होने पर आधी सम्पत्ति रहती है, इस न्याय के अनुसार 'अधमरी' हो गई, भ्रव केवल 'ग्रासन्य प्राएए' रह गया था इस कारएा से पड़ गई, किन्तू मरी नहीं गिरने से, भय उत्पन्न होता है, भय से प्रयत्न की ग्रिभिव्यक्ति होती है. वह क्यों न हुई ? जिसके उत्तर में कहते है कि जैसे केले का पेड़ वायू के भाके से टूट कर गिर पड़ता है वैसे यह भी गिर जाने से, सर्वथा प्रयत्न रहित हो गई तथा स्वतः भी कोमल हो गई श्रर्थात् सर्वथा अशक्त हो गई, जब गिरी तब मस्तक के केश भो बिखर गये जैसे केले के पत्ते बिखर जाते है, ग्रयवा मूर्छा ग्राने के समय शिर घूमने लगा जिससे केशों की गांठ खुल गई इससे केश बिखर गये, इससे यह जाना जाता है कि केश वेगाी के भाकार से गूंथे हुवे नहीं थे, जिससे खुलकर बिखर गये ॥२२-२३-२४॥

ग्राभास-तदा भगवान् क्षराविलम्बे समाधानमशक्यमिति उपेक्षाभावं परित्यज्य, तस्यामपेक्षाभावं कृत्वा, शींझं प्रतिक्रियार्थं प्रवृत्त इत्याह तह ष्ट्रेति ।

ग्राभासार्थ- तब भगवान् ने सोचा कि एक क्षण भी देरी करने से समाधान करना कठिन होगा, ग्रतः उपेक्षा त्याग कर उसकी ग्रपेक्षा का भाव ग्रावश्यक जान शीघ्र ही प्रतिक्रिया करने के लिये प्रवृत्त हुए, जिसका वर्णन 'तद्हष्ट्रा' श्लोक में करते हैं।

श्लोक-तद्दृष्टा भगवान्कृष्णः त्रियायाः प्रेमबन्धनम् । हास्यत्रीढिमजानन्त्याः करुगः सोऽन्वकम्पत ।।२४।।

भूतेकार्थ - श्रीकृष्ण भगवान् हास्य की गंभीरता न जानने वाली ग्रपनी प्यारी के इस प्रेम बन्धन को देख दया से द्रवीभूत होते हुए काँप गये ।।२५।।

मुबोधिनी-तस्याः पतनं दृष्ट्रा करुगायुक्तो भूत्वा भ्रन्वकम्पत । तस्या दु:खनिवृत्तिमियेष । ग्रमिप्रायानुसारेगा यत्तयाग्रे निरूपितं तावद्वतः-व्यम् । ततश्च ग्रभिमानाभावे ज्ञाते भगवान् कृपां कूर्यात् । यत् मध्ये मूर्च्छया पतनम्, तदभित्राया-ज्ञानात् । ईश्वरवाक्ये च यावत्स एव स्वाभिप्रायं न प्रकाशयति, तावदर्थान्तरं न वर्णनीयम् । स्रतो लौकिकत्वात्तस्या अभिप्रायापरिज्ञानात् त्याग-

भयेन तथावस्थोचितैव। तदा भगवानुत्तरेऽदत्तो ग्रभिमानाभावे चाजातेऽपि कृपामेव कृतवान्। तत्र हेतः करुण इति । दयायुक्तः । दयायामपि हेतुः तद्दृष्ट्रित । भगवानिति सर्वार्थाभज्ञता । कृष्ण इति स्त्रीणां प्रियः। तासामृद्धारार्थे ग्रागतः कथं तां मारयेत्। ननु बहव एव मूच्छिता भवन्ति वचसा त्राम्ताः, किमत्राश्चर्यमिति चेत्, तत्राह त्रियायाः प्रेमबन्धनमिति । सापि भगवत त्रिया, भक्तत्वात्। तस्याश्च प्रेमातिशयः सम्बन्धाभावे ज्ञात एव प्राग्पपरित्यागरूपः। प्रेमैव बन्धनमिति भगवत्प्रेमणैव सा बद्धा तिष्ठति । तदभावे ज्ञात

एव पतितेति । नन् युक्तमेव तस्यास्तथात्वम्, केनांशेन सन्तुष्टः, सन्तोषहेतोराश्चर्यस्याभावादि-त्याशङ्कचात हास्य गौढिम जानन्त्या इति । हास्य-रसे पूर्वपक्ष सिद्धान्तन्यायेन पदार्थनि रूपणं प्रौढि:। तत्र भगवता पूर्वपक्षः कृतः । यता रुक्मिग्गी न लौकिको । नापि लौकिकविषयमपेक्षते । ग्रतोऽव-श्यं सिद्धान्तो वक्तव्यः। तद्वक्तं न जानातोति मुग्धभावात् बालानामिवाभिमानो न दोषायेति मूच्छा ह्या स्वभावतोऽपि परमकारुशिक: ग्रन्-कम्पां कृतवान् ॥२५॥

व्याख्यार्थ - उसका पतन देख, दया से म्राद्र चित्त हो गये जिससे काँप गये म्रत: उसके दु:ख . की निवृत्ति की इच्छा को, श्रिभप्राय के धनुसार, जितना उसने ग्रागे निरूपए किया उतना ही कहना चाहिये, अनन्तर रुक्मिग्गी को अभिमान नहीं है ऐसा जानने से भगवान को रुक्मिग्गी पर कृपा करनी चाहिये, यह जो बीच में रुक्मिग्गी का पतन हुन्ना उसका कारण भगवान के हास्यवचनों का नहीं समभाना ही है, ईश्वर के वाक्यों का क्या ग्रिभिप्राय है, वह जब तक स्वयं प्रकट न करें तब तक उसका दूसरा भाव कहना वा समभना नहीं चाहिये, इसलिये लौकिक होने से उसने भ्रिभिप्राय न समभा जिससे उसको रयाग का भय हो गया। त्याग के भय के कारण वैसी अवस्था होना, उचित ही है, मूच्छित होने से वागा स्तब्ध हो गई थी, जिससे उत्तर न देसकी, ग्रिभमान के ग्रभाव का ज्ञान न होने पर भी भगवान् ने कृपा ही की, यों कृपा करने में कारएा, ग्राप दयालु हैं, दया होने में भी कारण कहते हैं कि, उसकी यह दशा देखकर, ग्राप भगवान हैं जिससे सर्व प्रकार के ग्रर्थों के ग्रिभ-प्रायों को जानते ही हैं, कुष्ण होने से स्त्रियों को प्रिय हैं स्त्रियों के उद्धार के लिये तो आये हैं, तब उनको मरने कैसे देंगे ? यदि कहो, कि बहुत ही वचनों से डर कर मूच्छित होती हैं, इसमें कौनसी अचम्भे की बात है ? इसके उत्तर में कहते हैं कि 'प्रियाया: प्रेम बन्धनम्' वह भी भक्त होने से भगवान् की प्यारी है, सम्बन्ध न रहेगा, केवल इतना जानते ही प्राग्गों को छोड़ने लगी यह इसके प्रेम की विशेषता है, प्रेम ही बन्धन है, भगवान् के प्रेस से ही वह बन्धी हुई है, उसके स्रभाव के ज्ञान होते ही, गिरी है, उसका यों होना उचित ही है, किस ग्रंश से सन्तुष्ट होगा ? सन्तोष के हेतु ग्राश्चर्य का ग्रभाव है ? इसके शङ्का के समाधान के लिये कहते हैं कि, हास्य रस में पहले पूर्व पक्ष का सिद्धान्त कहा जाता है जिसको 'प्रौढि' कहा जाता है, यह इस हास्य रस के शौढि को नहीं समभ सकी, कि भगवान् पूर्वपक्ष कह रहे हैं, क्यों न समभी ? जिसका कारए रुक्मिएी लौकिकी नहीं है. भीर न लोकिक विषय की उसकी अपेक्षा है अतः अवश्य सिद्धान्त कहना चाहिये, वह सिद्धान्त कहना इसको नहीं ग्राता है, कारण कि मुग्ध भाव वाली है इसलिये बालकों की तरह ग्रभिमान दोष के लिये नहीं है, यों मूच्छित होती देख स्वभाव से भी परम दयालु श्री कृष्ण अनुकम्पा कृपा) करने लगे।२१।

श्रामास—ततो यत्कृतवांस्तदाह पर्यङ्कादिति ।

ग्राभासार्थ - ग्रनन्तर जो कुछ भगवान् ने किया वह 'पर्यं द्धात्' इलोक से कहते हैं।

श्लोक-पर्यङ्कादवरुद्याञ्च तामुन्थाप्य चतुर्भु जः । केशाव समूहा तद्वक्त्रं प्रामृजत् पद्मपाश्मिना ॥२६॥

श्लोकार्थ - चतुर्भु ज ग्राप शीघ्र ही पल द्वा से नीचे उतर, उसको उठाकर उसके केशों को सँवार हस्त कमल से मुख को पोंछने लगे ॥२६॥

हस्तद्वयेन तामुत्थाप्य,हस्तद्वयेन च केशान् समूहा. , एकेन हस्तेन केशबन्धं घृत्वा, दक्षिरोन तद्वक्त्रं । प्राराशः समागताः ॥२६॥

सबोधनी - स्वयं शीघ्रमवरुह्य पर्यङ्कात्, प्रामुजत् । पद्मपाशिनेति शीतलेनामृतस्र।वेरा। तेन तापापनोदः जीवनं च जातम् । स्पर्शेनैव

व्याख्यार्थ - ग्राप शीघ्र ही पलंग से नीचे उत्तर कर, दो हाथों से उसको उठाकर, दो हाथों से केशों को संवारने लगे बाद में एक हाथ से केश बन्ध किया और जिस शीतल दक्षिए। हाथ से अमृत बह रहा था उससे उसका मुख पोंछने लगे, यों करने से ताप मिट गया ग्रीर जीवन हो गया, स्पर्श करने से ही प्राण ग्रा गये ॥२६।

श्रामास—ततः स्वस्थां सान्त्वयामासेत्याह प्रमृज्येति ।

/ कि व्याख्यार्थ - इसके बाद सावधान हुई को 'प्रमुख्य' क्लोक से सान्तवना देने लगे।

श्लोक - प्रमुज्याश्रुकले नेत्रे स्तनी चोपहती शुचा। म्राश्चिच्य बाहना राजञ्चनन्यविषयां सतीम् ।।२७।।

श्लोकार्थ-हे राजन् ! ग्राँसुग्रों से भरे हुए नेत्र, ग्राँसुग्रों से उपहत स्तनों को पोंछकर ग्रन्य के ग्राश्रय रहित सती का भुजा से ग्रालिङ्गन किया।।२७॥

सुबोधिनी - तेनैव पाणिना ग्रश्र एए प्रमृज्य, ग्रश्र गां कला यत्र। तत उत्थाप्यैव घृत्वीव हस्त-द्वयेन मध्ये एकेन केशबन्धम् । उक्तां क्रियां कृत-वान् । ग्रतः सान्त्वनपर्यन्त चतुर्भे ज एव स्थितः । प्रवर्षेण मार्जनं ग्रश्नू णि दूरीकृत्य परितः स्थित-कज्जलस्य सर्वत्र स्थापनम्, तथौवान्यत्रापि स्नेह-प्रकाशार्थं त्यागाभावविश्वासार्थं च बाहना म्राश्लिष्य । ननु स्वयमेव 'न स्त्र्यपत्यार्थकाम्का' इत्युक्त्वा, पुनः किमथं तथा कृतवान्, तत्राह

श्रनन्यविषयामिति । न विद्यते ग्रन्यो विषयो यस्याः। यद्ययमपि विषयो न भवेत्, तदा शरीर-नाशः स्यादिति । 'ये त्यक्तलोकधमश्चि मदर्थे तान् बिभर्म्यहमि'ति । तस्यास्तथात्वं ज्ञात्वा स्वप्रति-ज्ञास्थापनार्थमेव तथा कृतवानित्यर्थः। तत्रश्र स्रीत्वेन न कामिता, किन्त्वनन्यविषयत्वेन। किञ्च। सती पतिवता। तदुपेक्षायां मर्यादाविरो-घोऽपि स्यात्। राजित्रिति सम्बोधनं भ्रमाभावाय। राजा हि पूर्णविषयो भवतीति ॥२७॥

कर दोनों भुजाओं के मध्य में बिठाया और धागे (डोरे) से केशों को बान्धने लगे, कही हुई किया की, अत: सान्त्वना देने तक चतुर्भज रूप से ही बिराजे रहे. आसूँ ओं को दूरकर चारों तरफ स्थित काजल को सर्वत्र स्थापित किया, उसी तरह दूसरे स्थान पर भी स्नेह का प्रकाश करने के लिये, त्याग नहीं करूँ गा, ऐसा विश्वास कराने के लिये बाहु से आलिङ्गन किया, भगवान् ने पहले जो कहा है कि हम स्त्री और अपत्य की कामना वाले नहीं हैं, फिर यों क्यों किया ? इस शङ्का निवृत्ति के लिये कहते हैं कि इसको भगवान् के सिवाय कोई विषय स्मरण नहीं है, यदि यह भी विषय न रहे तो शरीर का नाश हो जाय, इसके अतिरिक्त मेरी प्रतिज्ञा है कि जो मेरे लिये लोक धर्म त्याग देते हैं उनका पालन मैं करता हूं. इसका यह त्याग देख अपनी प्रतिज्ञा के पालनार्थ यों किया, स्त्री है किन्तु स्त्रियों में जो काम भावना होती है वह इसमें नहीं है, क्योंकि भगवान् में ही इसका ध्यान है उसके सिवाय दूसरा विषय विचार में भी नहीं है, कारण कि 'पतिव्रता' है, यदि उसकी उपेक्षा करे तो मर्यादा का भी विरोध हो, हे राजन् ! यह संबोधन भ्रम के अभाव के लिये हैं, कारण कि जो राजा होता है उसको सब विषयों का ज्ञान रहता है । २०।।

श्लोक — सान्त्वयामास सान्त्वज्ञः कृपया कृपणां प्रभुः । हास्यप्रौढिभ्रमिञ्चत्तामतदहाँ सतां गतिः ।।२८।।

श्लोकार्थ — सान्त्वना देने में दक्ष, 'सत्पुरुषों की गति प्रभु', हास्य रस के पूर्व पक्ष के तत्त्व को न जानने से भ्रमित चित्र वाली, हास्य करने के ग्रयोग्य कृपणा रुक्मिणी को कृपा कर सान्त्वना देने लगे।।२८।।

मुबोधनी—किञ्च, सान्त्वयामासेति । ततो वाक्योः सान्त्वयामास । ननु स्वयमेव निःसम्बन्धं प्रतिपाद्य, कथं सान्त्वनं कुर्यादित्याशङ्क्रचाह सान्त्वज्ञ इति । सान्त्वनं हेतुः कृषयेति । न तु भयेन कथिद्वदिष । कृष्णामिति दयायां हेतुः । न तु भार्याम् । ननु धर्मद्वयस्य विद्यमानत्वात्कथं कार्षण्यमेव हेतुरित्यत म्नाह प्रभुरिति । स हि स्वतः समर्थो न भार्यादिकमपेक्षते । हास्यप्रौढिवाक्यं भ्रमित्तामिति वाक्यसान्त्वने हेतुः। म्रन्यथा कायसान्त्वनेनौव चरितार्थता स्यात् । म्रतिभ्रत्त-

श्रमोऽपि निवारणीयः। ननु तिष्ठतु चित्ते भ्रमः, किं स्यात्, ग्रत ग्राह ग्रतदहीमित। तद्द्विरूप-तयावस्थानं नर्हित। शरीरेण कृपाम्, वाचा श्रकृपां च। शरीरे स्वास्थ्यम्, चित्तेऽस्वास्थ्यं वा। यतो भगवान् सतां गितः। सन्तो हि निःस-न्दिग्धा भवन्ति, भगवद्वावयविश्वासेन प्रवर्तन्ते। 'द्विःशरं नाभिसन्धत्ते द्विःस्थापयित नाश्चितान्।' 'कौन्तेय प्रतिजानोहि न मे भक्तः प्रणश्यती'ति। ग्रतश्चित्तभ्रमापनोदनार्थं वाचा सान्त्वनं कर्त-व्यम्।।२८।।

व्याख्यार्थ — वाक्यों से सान्त्वना देने लगे, स्वयं ही सम्बन्ध राहित्य का प्रतिपादन कर फिर

स्वयं ही कैसे सान्त्वना कैराने लगे ? इस शङ्का का समाधान करते हैं कि स्राप सान्त्वना कैसे देनी चाहियें इसको जानते हैं, सान्त्वना कराने का क्या कारण है ? कृपा है, उसकी दशा देख कर डर से सान्त्वना नहीं कराते हैं किन्तु उस पर कृपा कर प्यार करते हैं, भार्या है इसलिये कृपा नहीं करते किन्तु दीना है इसलिये कृपा करते है, दो धर्मी के होते हुए दीनता कारण कैसे कहा जाता है? इस पर कहते हैं कि 'प्रमु' सर्व समर्थ हैं, वे स्वतः समर्थ हैं इसलिये उनको भार्यादि की प्रपेक्षा नहीं है, दूसरा हेतु सान्त्वना के लिये देते हैं कि हास्य रस की प्रौढ़ि के वाक्यों से जिसका चित्त भ्रमित हो गया है, उस भ्रम को भी मिट ना है, यद्यपि काया की सान्त्वना से भी कार्य हो सकता है, तो भी, चित्त का भ्रम भी मिटाना चाहिये, चित्त में भ्रम रहने से क्या होगा ? इसके समाधान के लिये कहते है कि 'ग्रतदहीं' दो रूपों से रहने के याग्य नहीं है हास्य को सहने जैसी नहीं है ग्रतः शरीर से कृपा भीर वागाी से म्रकृपा करने से शरीर में स्वास्थ्य भीर चित में मस्वास्थ्य रहे इस प्रकार दो रूपों से रहने के योग्य नहीं है, क्योंकि भगवान् सत्पुरुषों की शरण है, सत्पुरुष ही संदेह रहित होते हैं, उनको भगवान् में किसी प्रकार सन्देह नहीं रहता है, भगवान् के वचनों पर, विश्वास पर ही प्रवृत्त होते हैं "द्वि:शरं नाभिसन्घते" 'द्वि: स्थापयित नाश्रितात्' जैसे धनुष में दो शर नहीं लगाए जाते है वैसे भगवान ग्राश्रितों को दुविधा में नहीं डालते हैं, 'कौन्तेय प्रतिजानीहि न में भक्तः प्रग्रशयित' हे ग्रर्जुनी मेरी तरफ से तूं प्रतिज्ञा जान ले कि मेरा (भगवान का) भक्त नष्ट न होता, यतः चित्त भ्रम मिटाने के लिये वासी सान्त्वना देनी ही चाहिये ॥२८॥

श्रामास—तामेवाह त्रिभिः।

श्राभासार्थ - उस सान्त्वना को ही तीन इलोकों से कहते हैं।

श्लोक-श्रीभगवानुवाच-मा मा गैदर्म्यसूयेथा जाने त्वां मत्परायणाम् । त्वद्वचः श्रोतु कामेन क्ष्वेल्याचरितमङ्गने ॥२६॥

श्लोकार्थ - श्री भगवान कहने लगे कि हे रुक्मिएगी ! तूँ मेरे कहे हुए वचनों में दोषारोपए कर क्रोध मत कर, मैं जानता हूँ कि तूँ मेरे परायए है। हे म्रङ्गना! तेरे वचन सूनने की इच्छा से मैंने यह हँसी की है।।२६।।

मुबोधिनी - मा मेति । कायवाङ्मनसां पूर्वं पूर्वं बलिष्ठमिति कायेन सान्त्वने कृते फलरूप-त्वात्तस्य वाचिकस्य दुर्बालत्वाच्च जातमेव सान्त्व-नम्। परं कायवाचोः परस्परविरोधात् भगवान्न विश्वसनीय इति स्यात्, तन्निषेधति, हे वैदिभ, मां मासूयेथा इति । दोषारोपेगा मा पश्य। ग्रथवा । निष्कारणमेतावद्दुःखं दत्तमिति कदा-चिदसूयां कुर्यात् । ग्रन्यत् सहजमेव, न तेन

कश्चिदुपकारं मन्यते । तह्ये वं वचनस्य प्रवृति विरुद्धस्य कोऽभिप्राय इति चेत्, तत्राह जाने ला-मिति । अन्यथा ज्ञात्वा अन्यथावचनमभिप्राय सूचयति । ननु निर्दुष्टा सर्वथा चेत्, तदैवमिष दोषं न मंस्यत इति किं दोषनिराकरगोनेत्यत ग्राह वैदर्भीति । जन्मभूमिसम्बन्धात् कदाचिदेव-मिप भावयेदिति, ग्रन्यथा चित्तवृत्तिर्भगवता कृतेति तद्दर्पहननं क्ष्वेल्यर्थं चन परस्परं विक घ्यते । शब्दस्य त्रेधा वृत्तिः । मुख्या गौगाी तात्पर्य वृत्तिश्चे ति । लक्ष्मगार्गीण्योस्त्वमेदः,तात्पर्ये वा अन्तर्भावः । तत्र मूख्यार्थबाघः दर्पहननपक्षे क्ष्वेलिपक्षे च तृत्यः । ततः प्रासङ्गिको गौगाः क्ष्वे-ल्यां पर्यवस्यति । तात्पर्यं तु दर्गहनन इति उभ-यमविरुद्धम् । 'स्त्रीषुनमंविवाहे चे'ति वाक्यात् मुख्यार्थरहितशब्दप्रयोगो न दोषाय । अन्यशा तात्पर्यादीनां वैयर्थ्यं स्यात् । 'परोक्षवादा ऋषयः परोक्षं च सम विय'मिति भगवद्वाक्याञ्च । पूर्व-पक्षन्यायेन बहिर्मु खत्वं लौकिकत्वं च तस्यामा-रोप्य, वाक्यानि प्रयुक्तानीत्यवोचाम । प्रासिङ्ग-

कानि फलानि भगवान् निर्दिशति सान्त्वनार्थम् ।

मुख्यार्थो न विवक्षित इत्यत्र हेतुः जाने त्वां मत्य-

रायगामिति । ग्रहमेव परमयनं यस्याः । तर्हि

कथने कोऽभिप्राय इति चेत्, तत्राह क्ष्वेल्याचरि-

तमिति । क्ष्वेलो परिहासः । परिहासार्थमेव हि गाल्यः उत्पन्नाः । श्रतः क्ष्वेल्यैवाचरितं ताहश-वचनभाषणं कृतमित्यर्थः । तथाकरेेे दोषाभाव-माह अङ्गने इति । अङ्गं नयति प्रापयतीति ताहरया सह रसोत्पत्त्यर्थं वक्तव्यमेव । प्रासिङ्ग-कत्वात्तदानीमेवैतदभावेऽपि न दोष:। अग्रे त् भविष्यति । दर्पस्तु भगवदीयतया स्वल्पो मृग्य एव, अन्यथा ज्ञानमार्गात् को विशेष: स्यात्। परमूद्गतो नापेक्ष्यते । तस्मिन्नराकार्ये वक्ता ईश्वर इति सर्वोऽपि निवृत्तः, तदाधाराः प्रागा श्रपि । तदनभिप्रेतिमिति पुनः प्रतिप्रसवमाह जाने त्वामिति । परन्त्वहमेव वल्लभेति न मन्तव्यमिति भावः । क्ष्त्रेल्याः प्रयोजनमाह त्वद्वचः श्रोतुका-मेनेति । गुढ वाक्यमपि श्रोतव्यमिति भावः।

व्याख्यार्थ - काया, वागाी भीर मन ये तीन हैं इनमें पूर्व पूर्वबल वाला है, इसलिये काया से सान्त्वना करने पर फल रूप होने से, वाचिक दुर्बल होने से, सान्त्वना तो हो गई, परन्तु काया ग्रीर वागी का परस्पर विरोध होने से भगवान् विश्वास योग्य नहीं रहे, यों समभती हो तो इस तरह मत समफ, हे वंदर्भी ! मुक्त पर क्रोध न करो, धर्थात् मेरे कहने से मुक्त पर दोषारोपए। मत करो, ग्रथवा यों कह कर तुमकों इतना समय दुःख दिया, इसलिये कदाचित् रोष करती हो, दूसरा तो सहज ही है, उससे कुछ भी उपकार नहीं माना जाता है, तब इस प्रकार प्रवृत्ति के विरुद्ध वचन कहने का क्या तात्पर्य है, यों कहती हो तो, जिसका उत्तर यह हैं कि मैं तुभी जानता हूँ, एक तरह जान कर, दूसरी भाँति के वचन कहने, इसमें भी कुछ ग्रभिप्राय होगा, यदि सर्वथा दोष रहित है तो यों भी दोष न मानेगी, फिर दोष निराकरण की क्या ग्रावश्यकता है तथा निराकरण करने से क्या लाभ होगा ? इस कारएा से कहते हैं कि हे वैदर्भी ! जिस देश में तुमने जन्म लिया है देश की भूमि के सम्बन्ध से कदाचित् यों भी भावना करें, यों नहीं तो भगवान् ने ऐसी चित्त वृत्ति की है, उसके दर्प का नाश एवं हास के लिये ऐसे वचन कहना परस्पर विशेध नहीं है, शब्द की वृत्ति तीन प्रकार की होती है, मुख्य, गौगाी ग्रौर तात्पर्य वाली, लक्षण ग्रौर गौगाी इन दोनों में भेद नहीं है, दोनों के तात्वर्य में ग्रन्तर्भाव है, वहाँ मुख्य ग्रर्थ का बाध दर्प के नाश करने के पक्ष में है, हास के पक्ष में तुरुव है, उससे प्रासिङ्गिक गौगा है वह हास में पर्यवसान पाता है, तात्पर्य दर्प के नाश करने में है, इस-लिये दोनों विरुद्ध नहीं है, 'स्त्रिषुनर्मविवाहे' वाक्य के अनुसार मुख्य अर्थ से रहित शब्द का प्रयोग दोष के लिये नहीं है नहीं तो तात्पर्य ग्रादि की व्यर्थता हो जाय, ग्रीर इस प्रकार का कार्य 'परोक्ष-वादा ऋषयः परोक्षं च मम त्रियं, इस भगवद्वाक्य के अनुसार है, पूर्व पक्ष के न्याय के अनुसार, उसमें बहिर्मु खत्व ग्रीर लौकिकत्व का ग्रारोपए। कर ये वाक्य कहे हैं, भगवान् सोन्त्वना के लिये प्राप्तिक फलों का निर्देश करते है, मुख्यार्थ विविक्षित न्ीं है, कारए कि 'जानेत्वांमत्परायएां' मैं

१ - त्याग करना, यह कहने का तात्पर्य नहीं है।

जानता हूँ कि तूं मेरे परायण है जब यों जानते हैं तो इस प्रकार क्यों कहा ? इसके उत्तर में कहते है कि परिहास से ही से वचन कहे हैं यों परिहास करने में कोई दोष नहीं है, हे ग्रङ्गने ! ग्रङ्ग को प्राप्ति के लिये प्रार्थना इस प्रकार रस लीला में की जातो है, जिससे मिलने की इच्छा होती है, वैसी के साथ रस की उत्पत्ति के लिये यों कहना ही चाहिये, परिहास से वह जानना, कि रुक्मिणी मेरे परायगा है वा नहीं, यह प्रासिङ्गिक है, वह उस समय न था तो भी परिहास करने में दोष नहीं है, धागे तो होगा, भगवदीय होने से स्वल्प भी गर्व दूंढना ही चाहिये अथवा होना चाहिये, नहां तो ज्ञानमाग से इम मार्ग में कौनसी विशेषता दिखाई जायेगी, परन्तु वह सीमा रहित नहीं होना चाहिये, उसके निराकरण कार्य में वक्ता ईश्वर हैं इसलिये सर्व ही निवृत्त हुग्रा, उसके ग्राघार प्राण भी, उसको म्रभिप्रेत नहीं हैं, इसलिये फिर उत्पन्न हुवे कहते हैं 'जानेत्वां' किन्तु मैं ही प्यारी हूँ यों न समभना, यही कहने का भाव है, परिहास करने का कारण कहते हैं, तुम्हारे मन के गूढ़ भाव प्रकट करने वाले वचनों के सुनने की इच्छा थी ॥२६॥

श्रामास-प्रयोजनान्तरमाह मुखं चेति ।

म्राभासार्थ - दूसरा प्रयोजन 'मुखं च' श्लोक से कहते हैं।

श्लोक-मुखं च प्रेमसंरम्भस्फुरिताधरमीक्षितुम्। कटाक्षेपारुणापाङ्गं सुन्दरभ्रु कुटीतटम् ॥३०॥

श्लोकार्थ-प्रेम प्रकोप से स्फुरित ग्रधर वाले, कटाक्ष चलाने से ग्रह्ण ग्रपाङ्ग वाले ग्रौर सुन्दर तथा टेढ़ी भ्रकुटी वाले तेरे मुख को देखने के लिए ये परिहास वचन कहे हैं ॥३०॥

मुबोधिनी-मुखं च ईक्षितुम्। गालिदाने हि लोकाः कुप्यन्ति, तथा त्वमपि कोपं करिष्यसीति कोपोत्पादनार्थं तथोक्तम् । प्रेमरसिखविधो भवति, सात्त्विको राजसस्तामसश्च । सात्त्विकस्तत्र पुत्रा-दिसाधारणः। राजसः स्त्रियामेव धर्मसहितः। तामसस्तु जार एव भवति। सहजः स भावः कदाचिदत्र द्रष्टव्य इति तदुत्पादनार्थं वचनम्। प्रेम्गा यः कोधसंरम्भः, तेन स्फुरितमधरं यत्र, कटाक्षेपा वकहष्टयः, तत्सहितमरुणं ग्रपाङ्गं नेत्रान्तं यस्य । सुन्दरश्च भू कुट्याः तटः । मुख रसालं तामसं तदेव भवति । दृष्टिश्च सात्त्विकी तदैव रसाला । तदैव भ्रूभङ्गश्च रसालः ॥३०॥

व्याख्यार्थ - कुपित मुखको देखने के लिये ये वचन मैंने कहे हैं, ग्रपशब्द गालियां देने पर लोक कुपित होते हैं,वैसे तू भी कोप करेगी इसलिये कुपित करने के लिये ये वचन कहे,प्रेम रस तीन तरह का होता है, सात्विक, राजस ग्रीर तामस, उनमें पुत्रादि साधारण सम्बन्ध से जो प्रेम रस प्राप्त होता

१—भगवान् का ज्ञान सिद्ध विषय होने से, ज्ञान से प्राग्ग फिर उत्पन्न हुए, प्राग्गों के बिना भगवत्परायणत्व सिद्ध नहीं होता है:।

है वह सात्विक है, धर्म सिहत स्त्री में से जो प्रेम रस मिलता है वह राजस है, जार से जो प्रेम रस का अनुभव होता है वह तामस है, सहज वह भाव किसी समय यहां देखना चाहिये, इसलिये उस कोच युक्त मुख को देखने के लिये कोप प्रकट कराने के लिये ये वचन वहे हैं मेरे प्रेम वचन से उत्पन्न कोध से अधर फरकने लगे हैं जिस मुख में टेडी हब्टी सिहत लाल अपाङ्ग जिस मुख के हो गये हैं, सुन्दर अ़कुटी के किनारे जिसके हुवे हैं, ऐसे मुखको देखने के लिये परिहास वचन कहे, जब कोध उत्पन्न होता है तब ही तामस रसाल मुख इस प्रकार का होता है, और हिंद्ट भी सात्विकी रसोली तब ही होती है, तथा तब ही भूभङ्ग भी रसाल होता है।।३०।।

ग्रामास -- ननु किमेवं वाकाययोः श्रवणादिनेति चेत्. तत्राह श्रयं होति ।

श्राभासार्थ – केवल श्रवण ग्रादि से वाणी श्रीर काया का इस प्रकार होना कैसे होता है यदि यों कहें तो इसका उत्तर 'ग्रयं' श्लोक में देते हैं।

श्लोक—श्रयं हि परमो लामो गृहेषु गृहमेधिनाम् । यन्नमैंनीयते यामः प्रियया भीरु भामिनि ॥३१॥

श्लोकार्थ — हे भीरु भामिनी ! गृहस्थियों के घरों में यही तो परम लाभ है कि जो प्रिया के साथ हँसी के वचनों से समय व्यतीत हो ॥३१॥

सुबोधनी - गृहमेधिनां गृहेषु कामैकप्रधानेषु ग्रयमेव परमो लाभः, ग्रनिषिद्धः सन् पूर्णः काम-रसः प्राप्यत इति । ग्रतो यत्र रसाभास एव, तत्र चेद्रसः प्राप्यते, स कथं न परमो लाभो भवेत् । गृहमेधिनामिति स्वभावतो रसाभाव उक्तः । नर्मैः परिहासवचनैः । यामः कालः याममात्रं वा । तित्रयामा रात्रः । तत्र निद्रार्थं यामद्रमम् ततो याममात्रमेवावशिष्यते । प्रियया सहेति । प्रीति-स्वन्तरा, कायिकः साधारणः, वाचनिकं चेन्न

स्यात्, तदैकाङ्गविकलमिति सर्वथा परिहासो वक्तव्यः। नन्वेवं सित विरसता चेत्स्यात्, तदा-धिकं नश्येदित्याशङ्क्र्याह । भीविति सम्बोधनम्। 'विश्रेषास्त्वङ्गना भीरुः कामिनी वामलोचना' इति स्त्रीविशेषवाचित्वान्नेवं विरसं करोति। भामिनीति लौकिकं चातुर्यमुच्यते। तेन स्वभा-वतः गुरातश्चोत्तमेति नान्यथा करिष्यतीति भावः॥३१॥

ट्याख्यार्थ — गृहस्थियों के काम प्रधान घरों में यही परम लाभ है, जिसका शास्त्र में निषेध नहीं है ऐसा पूर्ण रस प्राप्त किया जाता है, अतः जहां रसाभास ही हो वहां यदि रस प्राप्त किया जाय तो, वह क्यों न परम लाभ कहा जावे, 'गृहस्थी' शब्द कह कर स्वभाव से रसाभास सिद्ध किया है, परि-हास के बचनों से एक प्रहर व्यतीत किया जा सकता है, रात्री के तीन प्रहर माने गये हैं, उनमें से दो प्रहर तो नींद में जाते हैं, शेष एक प्रहर रहता है, जो प्यारी के साथ रहा जाता है, प्रीति तो भन्दर की बस्तु है, कायिक रस साधारण है, शेष वाचिक रस न लिया जावे तो रस का एक श्रङ्ग टूट जावे, इसलिये परिहास कहना वा करना ही चाहिये, परिहास करने से यदि रस का अभाव हो जावे तो प्रेम भी नष्ट हो जावेगा ? जिसका समाधान करते हुए कहते हैं कि हे भीक ? 'विशेषास्त्वङ्गना

भीर: कामिनी वाम लोचना:' शास्त्रों में स्त्रियों के विशेषण कहे हैं कि जो स्त्री ग्रङ्गना है वह भीर कही जाती है ग्रीर वाम लोचन वाली कामिनी है, ग्रत: परिहास से रस का ग्रभाव उनमें नहीं हो सकता है जिसमें लौकिक चतुराई है वह भामिनी कही जाती है, इससे स्वभाव से गूण से जो उत्तम

है, वह ग्रन्य प्रकार न करेंगी ॥३१॥

ग्रामास-ततः स्वस्था भूत्वा भगवदिभित्रेतं कृतवतीत्याह सैविमिति द्वाभ्याम् ।

श्राभासार्थ — बाद में स्वस्थ होकर, भगवान् को जो इच्छित था वह करने लगी जिसका वर्णन 'सैवं' से दो श्लोकों में करते हैं।

श्लोक — श्रीशुक उवाच- सैवं भगवता राजन्वैदर्भी परिसान्त्विता। ज्ञात्वा तत्परिहासोक्ति प्रियत्यागभयं जहा ॥३२॥

श्लोकार्थ — श्री शुकदेवजी कहने लगे कि हे राजन् ! श्री कृष्ण भगवान् ने इस प्रकार रुक्मिणों को सान्त्वना दी, जिससे वह समक्ष गई कि ये वचन भगवान् ने परिहास से कहे हैं, ग्रतः 'प्यारे मुक्ते त्याग देंगे', यह भय छोड़ दिया ॥३२॥

मुबोधिनी—ग्रादो स्वास्थ्यमुच्यते। सा पूर्वं तथोक्ता तथाभूता च। ननु उभयमपि भगवद्दा-वयमेवेति कथमस्मिन्वाक्ये विश्वासः, पूर्वोत्तरभा-वस्त्वप्रयोजकः, यथा पूर्वत्र हेतुरुक्तः, तथात्रापि मरणमनभिप्रतं भविष्यतीति हेतुः कुतो न भवेत्. ततो निविचिकित्सं कथं प्रवृत्तिरित्याशङ्क्र्याह भगवतेति। स हि सर्वसमर्थो यथेच्छं करोतीति। राजिञ्चिति पूर्ववत्। वैदर्भी स्वभावतो भक्ति- प्रधाना राजसीति । परितः सान्त्वनं कायवाङ्मनोभिः । बाधकं च विरुद्धं वाक्यं परिहासोक्ति
ज्ञात्वा उदासीनत्वे चिन्तारिहता ग्रलौकिकी त्यध्यतीत्येव स्फुरितबाधा ग्रभिप्राये ज्ञाते प्रियत्यागभयं जहौ । ग्रन्यथा सशेषोभिमानो न भवेदिति । तया क्ष्वेल्यर्थतैव ज्ञाता, न तु स्मयाभावार्थता । ग्रत एव यथार्थत्वे प्रियत्यागेन यद्भयं
तत्त्यक्तवती ॥३२॥

स्याख्यार्थ — प्रथम उसके स्वास्थ का वर्णन करते हैं कि वह पहले जैसी कही गई थी वैसे ही सब भी थी, पूर्व के वचन भीर सब के वचन दोनों भगवान के ही हैं, इस वाक्य में विश्वास कैसे किया ? पूर्व और उत्तर भाव तो यहां प्रयोजक नहीं है जैसे पहले में हेतु कहा, वंसे यहाँ भी मरण स्राभित्रेत नहीं है, यह हेतु क्यों न माना जाय ? उसमें बिना संशम प्रवृत्ति कैसे करने लगी ? इसका समाधान करते हैं कि कहने वाले भगवान हैं, वे सर्व समर्थ हैं, जैसा चाहे वैसा करा सकते हैं, राजन् ? यह संबोधन पूर्व की भांति विश्वास के लिये ही है, वैदर्भी (श्वमणी) स्वभाव से भिक्त की प्रधानता वाली, राजसी है, काया, वाणी और मन यों सब तरह से सान्त्वना करा दो, जो बाधक विश्व वाक्य समभे थे, सब उनको परिहास समभ, उदासीपन में, चिन्ता रहित हो एवं स्रलौकिकी जो वाधा स्फुरित हुई थी, उसका त्याग कर देगी स्रभिप्राय जानने पर, प्यारे मुभे छोड़ दो यह भाव त्याग दिया, यदि यह भय न छूट गया हो तो शेष स्रभिमान न रहता, उसने समभा कि यह परिहास ही था, न कि इसमें स्रहङ्कार वा सारचर्य के सभाव की सर्थता थी, इस कारण से हो सचमुच जो प्रिय प्याग का भय था, उसको त्याग दिया। ।३२।।

ग्राभास—ततः स्वस्था भगवदिभलिषतं किश्चिदुक्तवतीत्याह बमाष इति । ग्राभासार्थ – पश्चात् स्वस्थ हुई,वैदर्भी भगवान् का इच्छित 'बभाषे' श्लोक से कुछ कहने लगी।

श्लोक — बनावे ऋषमं पुंसां वोक्षन्ती मगवन्मुखम् । सत्र डहासरुचिरस्निग्धायाङ्गेन भारत ॥३३॥

श्लोकार्थ — हे भारत ! लज्जा सिहत हास्य से सुन्दर, स्नेह भरे कटाक्ष से, पुरुषों में श्रेष्ठ भगवान के मुखारविन्द का ग्रवलोकन करती हुई कहने लगी ॥३३॥

सुबोधिनी — पुंसामृषभं पुरुषोत्तमम् । स्रनेन भगवान् न स्त्रोपितिरित्युक्तम् । ततश्च स्त्रोबुद्धिः कापट्यं स्त्रोवश्यता च भगवतो निवारिता । एवं ज्ञात्वैव सा यथार्थं वदित, न तु साप्यन्यथा ज्ञात्वा ग्रन्यथा वदित । तथा सत्यभिप्रायान्तरकल्पना-यामनवस्था स्यात् । वीक्षन्तो भगवनमुखमिति । हष्ट्यं व परमः सन्तोषः वाच्यार्थस्पूर्तिरिप निरू-पिता । ग्रन्तर्गतं भावत्रयं ग्राविष्कुर्वती तथोक्त- वतीत्याह सत्रोडेति । लज्जा स्वाभाविकी सात्त्विकी, हासो राजसः शृङ्कारप्रधानः । रुचिरं स्निग्धं यदपाङ्कं तदिष गुणत्रययुक्तम् । तेन वीक्षन्तीति स्वान्तःस्थितभावोद्गिरणं निरूपितम् । स्रतंश्वि-त्तमनेनैवाकृष्यतं इति वचनानि पोषकाण्येव भव-न्ति, नत्वन्यार्थंकल्पनया कदाचिदिष विरुद्धानि भवन्तीति भावः ॥३३।।

व्याख्यार्थ — पुरुषों में श्रेष्ठ ग्रर्थात् पुरुषोत्तम को, इससे यह बताया कि भगवान् स्त्रीपित नहीं है, यों कहने से भगवान् में स्त्री बुद्धि का कापटच ग्रौर स्त्री की ग्राधीनता का निवारण किया, इस प्रकार जान कर ही वह सत्य कहती है, न कि वह भी एक प्रकार जान कर दूसरे प्रकार से कहती है, यदि यों होवे तो दूसरे ग्रीभप्राय की कल्पना करने में स्थिरता न रहे 'वीक्षन्ती भगवन्मुलम्' भगवान् के मुख का ग्रवलोकन करती हुई (कहने लगी,) हिष्ट से हो परम सन्तोष हुग्रा, इससे जो ग्रर्थ कहने का है, उसकी भी स्फूर्ति निरूपण की है, भीतर रहे हुए तीन भावों को प्रकट करती हुई कहने लगी, लज्जा करने लगी, वह स्वाभाविकी सात्विकी थी, हास किया वह शृङ्गार रस प्रधान राजस था, सुन्दर, स्नेहमिरत कटाक्ष, तीन गुणों से युक्त था, इस प्रकार देखती थी जिससे ग्रपने भीतर स्थित भावों के प्रकट करने का निरूपण किया, इस कारण से, चित्त को ये ही ग्राकर्षण करते हैं, ये बचन पोषण करने वाले होते हैं, न कि ग्रन्य ग्रथं की कल्पना से कभी भी विरुद्ध होते हैं, यह भाव है ॥३३॥

ग्राभास - व चनान्याह पश्चदशिम: नन्वेविमिति ।

म्राभासार्थ — 'नन्वेवं' श्लोक से १५ श्लोकों द्वारा रुक्मिग्गी के वचन कहते हैं।

श्लोक — रुक्मिण्युवाच — नन्वेवमेतदरविन्दविलोचनाह यद्वै भवान्भगवतोऽसहशी विभूमनः।

### क्व स्वे महिम्न्यभिरतो भगवांस्यधीशः कः हं गुराप्रकृतिरज्ञगृहीतपादा ॥३४॥

श्लोकार्थ - रुक्मिग्गो कहने लगी-हे कमल नेत्रा ! ग्रापने जो कहा कि हम ग्रापके समान नहीं हैं, यह सत्य है; क्योंकि अपने ही स्वरूपानन्द में मग्न रहने वाले तथा ब्रह्मादि के स्वामी, ग्राप कहाँ ग्रीर पामर तथा ग्रज्ञानी, जिसकी सेवा करते हैं,ऐसी मैं जो त्रिगुर्गात्मक लक्ष्मी रूप है, वह कहाँ? ॥३४॥

सुबोधिनी - कला एवैताः त्रिविधमपि पञ्च-विधं कामरसं प्रबोधयन्तीव । कथं भगवता तद्वा-क्यश्रवणार्थं सुत्ररूपाणि वाक्यानि निरूपितानी-त्याकाङ्क्षायां बहिरङ्गप्रकारं परित्यज्य ग्रन्तर-ज्जप्रकारेणैव तद्वाक्यव्याख्यानरूपाणि वाक्यानि श्रोध्यतीत्यवगत्य तद्वचाख्यानमेवाह । भ्रन्यथा 'म्रप्रतिषिद्धमनुमतं भवती'ति विरोधोऽङ्गीकृतः स्यात्. ईश्वरवाक्यं वा बाधितार्थमिति । ग्रतो दोषिनराकरणार्थं प्रवृत्तो भगवान् तस्यां नैवं दोषं सम्पादयेत् । ग्रतः स्ववाक्यान्येव इयं व्याच-ष्टामिति भगवदभिप्रायः। तत्र भगवता यदुक्त 'कस्मान्नो वव्षेऽसमा'निति. तत्रार्थद्वयं सम्भवति। हीनत्वेनोत्तमत्वेन वा। तत्रोत्तमत्वेनैव तत्पदं सार्थकमित्याह नन्वेवमेतिदिति । ग्रसमानिति पदं परित्यज्य, प्रथमं श्लोकद्वयमर्थतोऽङ्गीकृतमिति न तद्बाधनार्थं कि ख्रिद्रच्यते । प्रयोजनं त्वग्रे वक्त-व्यम् । दोषस्त्वादौ परिह्रियते । तमपि शब्दं स्व-रूपतोऽङ्गोकरोति । हे ग्ररविन्दविलोचन, यद्वे निश्चयेन भवानाह । निन्वति कोमलसम्बोधनेन प्रयंतो विचायंमारो प्रातीतिके स पूर्वपक्ष एवेति ज्ञापयति । ग्राद।वेव निन्वत्युक्तत्वात् । सर्वाण्येव वाक्यानि यथाश्रुतानि पूर्वपक्ष एवेत्युक्तं भवति, एवमेतत्तथैव स्वार्थपरमित्यर्थः । सम्बोधनेन हुद्धीव तापहारकः कथं वाक्यैस्तापं जनियद्य-तीति विरुद्धार्थपरित्यागो युक्त इति सुचितम् । वै निञ्चयेन । नत्वेकदेशेनापि बाध्यते । ग्रसमानि-त्यस्य व्याख्यानम् न भवतः सहशीति । न विद्य-न्ते समा येषां न समा इति वा। एवमर्थद्वये प्रथ-

मार्थ एव ग्राह्यः। भगवित्ररूपितं साम्यमन्यत्र नास्तीति । भगवां स्त्र सर्वसमः, 'समः प्लूषिएो'-त्यादिश्रतेः । यथाकाशः सर्वसमी भवति, नत्वा-काशसमः किच्त्। ग्रतः ग्रहं भवतः समा न भवामीति । तत्र हेतुः विभूम इति । विशिष्टो भूमा यस्येति, विगतो भूमा यस्मादिति वा। वैशिष्ट्यं सर्वतः, ग्रन्यत्र भूमाभावे च ग्रसमान-त्वं सिद्धमेव । भगवतो व्यापकत्वं सर्वश्र तिसिद्धम्, गुणानां मायाया वा न तथेति सर्वजनीनत्वाद्धे तु-रयं युक्तः। नन् तथापि त्वय्येव रमत इति तस्यापि रत्यूत्पादिका त्वमेव महती समा वेत्या-शङ्क्याह क स्वे महिम्नीति। भगवान् सर्वदा स्वस्मिन्ने व रमते । श्रभितो रमणं तत्रौव । केन-चिदंशेन कदाचिदेव कार्ये रमणम्। ग्रत एव तत्कार्याण्यपि घटादोनि कदाचिदेव व्यापृतानि भवन्ति, नत् सर्वदा । स्वे महिन्नि स्वपूर्णानन्दे । इयं च सुष्टिरूपा माया, नत् भूख्या लक्ष्मीर्ज ह्या-नन्दरूपापि । तस्या एवांशो मायेति न क्वचिद्ध-रोघ: । यतो भगवान् । नन् समशो भवत्, तत्रापि को विशेष इति चेत्,तत्राह अधीश इति । त्रयागां गूणानां तत्कार्याणां चाधीशः। नहीशितव्यैरी-इवरो रमते । तर्हि त्वमपि भगवति वा स्वस्मिन् वा रमसे । अतः साम्यमेवोचितमिति चेत् तत्राह काहं गुराप्रकृतिरिति । मम त् प्रकृतिर्गु रा:, भग-वतस्तू परमानन्दः। यथैको मृण्मयेन व्यवहरति, ग्रपर: सौवर्णेनेति । ग्रत: स्वरूपरमरामपि ममा-प्रयोजकम्। भगवत्यपि रमणं क्वचिदपि परि-च्छिन्नत्वान्ममौकदेशेनीव ! न हि परिच्छिन्नः

सर्वथा व्याप्त महीत । किञ्च । कार्यद्वारापि ममा-पक्षं एवेत्याह अजगृहीतपादेति । यद्यपि मत्से-वका बहवः, मां चाकाङ्क्षन्ते संसाररूपाम् तथापि ते अज्ञाः । श्रेष्ठाश्रयग्रमेव महत्त्वसूचकम्, नत्व-श्रेष्ठानां बहनामि । न हि बह्नची मिक्षकाः यं

कञ्चिदपकृष्टमाश्रयन्त इति गरुडाश्रितभगवत्त्वो भवति । गृहीतपादपदेन दोषाभावोऽप्यूक्तः । ग्रने-नान्ये मत्सेवका एवेति न तेऽपि मत्समाः। तेना-न्यान समत्वेनाभिष्रेत्य यद्भगवतोक्तम्, तदिष निवारितं ज्ञातव्यम् ॥३४॥

व्याख्यार्थ - ये कलाएँ ही तीन प्रकार ग्रीर पञ्च प्रकार के काम रस को जगाती हैं भगवान ने उसके वचनों को सुनने के लिये सूत्र रूप वाक्य कैसे कहे ? इस ग्राकाङ्क्षा में विहरङ्ग प्रकार का त्याग कर, ग्रन्तरङ्ग प्रकार से ही, उन वाक्यों के व्याख्या रूप वाक्य सुनेंगे, यों विचार कर ही वह वाक्य प्रकट किये हैं, यदि यों न होता तो जिसका निषेध नहीं किया गया हो, वह माना हुआ समभा जाता है यों विरोध मुङ्गीकृत समभा जाये, ईश्वर के वाक्य को म्रथवा बाधितार्थ को, मृत: दोषों के निराकरण के लिये प्रवृत्त भगवान्, उसमें इस प्रकार दोष का सम्पादन नहीं करें, ग्रतः भगवान् का यह ही ग्रिभिप्राय है कि, यह ग्रपने वाक्यों को स्पष्ट वर्णन करे. वहाँ जो भगवान ने ये शब्द कहे कि 'कास्मान्नो व वषेऽसमान्' इस वाक्य के हीनत्व ग्रौर उत्तमत्व से, दो ग्रर्थ ही सकते हैं, उन दोनों ग्रथों में से उत्तम ग्रथं करने से ही वह पद साथंक होता है, इसलिये कहा, निश्चय पह इस प्रकार ही है. 'ग्रसमन' इतना पद छोडकर, पहले दो इलोक ग्रर्थ से ग्रंगीकार किये हैं, इसलिये उनके बाध के लिये कुछ नहीं कहा जाता है, प्रयोजन तो ग्रागे कहना चाहिये, दोष तो प्रथम मिटाया जाता है उस दोष रूप शब्द को भी स्वरूप से भ्रंगीकार किया है हे ग्ररिवन्द लोचन! हे कमल समान नेत्रवाले! जो निश्चय से आपने कहा है, ननू इस प्रकार के कोमल सम्बोधन कहने से, यदि अर्थ से विचार किया जावे तो प्रतीति में वह पूर्वपक्ष ही यों जनाता है, क्योंकि ग्रादि में ही 'ननू' पद कहने से, सब ही बाक्य जो सूने हैं ये पूर्व पक्ष के ही कहे हैं यों जचता है, इस प्रकार वे यों ही हैं. ग्रथीत स्वार्थ पर है यह तात्पर्य है, इस प्रकार कहने का तात्पर्य यह है कि जो हिन्द से ही तापहारक हैं वे वाक्यों से ताप कैसे पैदा करेंगे, इसलिये विरुद्ध अर्थ का त्याग करना ही चाहिये, यह सूचित किया है, निश्चय से, एक देश से भी बाध नहीं करता है, 'ग्रसमान' इसका यह व्याख्यान है, ग्रापक समान नहीं हं, ग्रथवा जिनके समान नहीं दीखते हैं, इस प्रकार दी ग्रथं होने पर भी प्रथम ग्रथं ही ग्रहण करना चाहिये, भगवित्ररूपित साम्य दूसरे स्थान पर नहीं होता है, भगवान् तो सर्वसम हैं, 'सम:प्लूषिरो', इत्यादि श्रुतियों में कहा है, जैसे ग्राकाश सब के समान हो जाता है किन्तु ग्रन्थ कोई भी ग्राकाश के समान नहीं हो सकता है, ऋतः मैं ऋापके समान हो नहीं सकती, जिसमें कारण 'विभूम्न' पद दिया है, ग्राप विभूमा हैं, ग्रथीत् ग्रापका बाहुल्य विलक्षण है, ग्रथवा जिससे विलक्षण बाहुल्य प्रकट हवा है, चारों तरफ विलक्षणता जिसकी फैली हुई है, ग्रापके सिवाय ग्रन्य में बाहुल्य के न होने से ग्रस-मानता सिद्ध ही है. भगवान् का व्यापक पन श्रुतियों से सिद्ध ही है, गुर्गों का वा माया का व्यापक व वैपा सिद्ध नहीं है, यह सर्वजनीन होने से यह हेत् उचित ही दिया है, फिर शङ्का की जाती है कि यों है तो भी भगवान तुभमें ही रमण करते हैं, उसमे भी रित को पदा करने वाली तूं ही महती वा समान होनो च।हिये ? इस शङ्का का समाधान करती है कि 'कस्वे महिन्नि' भगवान सदा अपने में हो

१- 'नन्त्रेवमेतत्', २- भगवान् में भी

रमगा करते हैं पूर्ण रमगा तो वहाँ ही है, किसी ग्रंश से, कदाचित् ही कार्य में रमगा करते हैं, इस कारण से ही उसके कार्य घट ग्रादि भी कभी ही उनसे व्यापार वाले होते हैं, न कि हमेंशा, ग्रपने पूर्ण आनन्द में तो सर्वदा पूर्ण रमण है, तब घट ग्रादि को यों व्यापार वाले कैसे वा क्यों करते हैं ? इस पर कहती है कि यह 'सूंट रूपा माया है न कि मुख्या ब्रह्मानन्द रूपा लक्ष्मी है, उसका ही ग्रंश रूप'माया' है, इसलिये कोई विरोध नहीं है, क्योंकि भगवान् हैं, समान जैसा हा ! उसमें भी कौनसी विशेषता होगी ? यदि यों कहो तो, वहाँ कहतो है, कि भगवान तोन गुर्गों के तथा उनके कार्यों के भी स्वाभी है जिनके ईश्वर हैं, उनसे ईश्वर रमण नहीं करते हैं, तो तूं भी भगवान् में वा अपने में रमण करती हैं, श्रतः समानता मानना ही उचित है, यदि यों कहो तो उत्तर देती है, क्वाहं गुएां प्रकृति' में गुणों की प्रकृतिवाली कहाँ ? ग्रौर परमानन्द स्वरूप भगवान् कहाँ ? जैसे एक मृतिका से खेलता है ग्रौर दूसरा सुवर्ण से, श्रतः स्वरूप रमणा भी मेरा बिना प्रयोजन वाला है, भगवान में मेरा रमणा भी परिच्छिन्न होने से कचित् एक देश से ही होता है जो परिच्छिन्न है वह सर्वथा ज्याप्त होने के योग्य नहीं होता है, विक्रा, काय द्वारा भी मेरा हीनत्व ही है, क्योंकि मेरे सेवक बहुत हैं, किन्तु मूर्ख हैं कारण कि संसार रूप मुक्त माया की चाहना वाले हैं बहुत मूर्ख आश्रय करें उनसे महत्व नहीं होता है, किन्तु थोड़े भी सुज्ञ आश्रय करें तो महत्व बढ़ता है, जैसे बहुत मिक्खयां किसी गन्दे पदार्थ का ग्राश्रय करें तो वह उत्तम नहीं हो जाता है, किन्तु एक ही उत्तम किसी साधारए। का ग्राश्रय करे तो वह उत्तम हो जाता है जैसे भगवान् गरुड़ का ग्राश्रय करते हैं, तो गरुड़ का महत्व हो गया है भगवच्चरगारिवन्द के ग्रहण करने से दोषों का ग्रभाव भी कहा है, इससे यह बताया है कि दूसरे मेरे सेवक ही हैं, इसलिये मेरे समान नहीं हो गये हैं, इससे दूसरों की समानता मान कर जो भगवान ने कहा था, उसका भी निवारण कर दिया है ॥३४॥

म्रामास-एवमसमपदं व्याख्याय, 'राजम्यो बिम्यत' इत्यर्धेन यद्भयं निरूपितम्, तदपि तथैवेति व्याचष्टे सत्यमिति ।

श्राभासार्थ — इस प्रकार श्रसम पद की व्याख्या कर, ग्रब 'राजभ्यो बिभ्यत' इस ग्राघे क्लोक से जो भय निरूपण किया, वह भी वैसे ही हैं यो 'सत्यं' क्लोक से वर्णन करती है।

श्लोक—सत्यं भयादिव गुणोभ्य उरुक्रमान्तः शेते समुद्र उपलम्भनमात्र ग्रात्मा । नित्यं कदिन्द्रियगर्गः कृतविग्रहस्त्वं त्वत्सेवकैन् पपदं विश्वतंतमोऽन्धम् ॥३४॥

श्लोकार्थ — हे उरुकम ! ग्रापने कहा कि राजाग्रों से डरकर मैंने चिद्रूप समुद्र के भीतर शरण ली है, वह भी सत्य है, ग्रापने कहा कि हमने बलवानों से शत्रुता की

१ - इन वाक्यों कों कहने वाली, सृष्टि का निरूपण करने वाली ग्रानन्द शक्तिरूपा माया है।

है, वह भी सत्य है, राज्यासन छोड़ा है, वह भी सत्य है; क्योंकि विषयासक्त बलवान इन्द्रियों से ग्राप वैर रखते ही हैं, पापमूल जो ग्रज्ञान रूप राज्यासन तुम्हारे सेवक ही जब छोड़ बैठे हैं तो ग्रापने छोड़ा इसमें क्या ग्राश्चर्य है ? ।।३४।।

सुबोधिनो-रजसो धर्मा राजसा राजानः। ते हि निरन्तर प्रकृत्येकस्वभावाः। तेषु विद्यमानेषु न कदाचिदप्यात्मसुखस्फूर्तिः। 'सुखमस्यात्मनो रूपं सर्वेहोपरतिस्तन् रित्येव विवृतम्। ग्रतः स्वानन्दानुभवे रजस्तमःप्रधानान् गुराान् परित्य-ज्य, समुद्रे मुद्रासहिते यत्र गुर्गानां प्रवेशो न भवति, ताहशे उपलम्भनमात्रे केवले चिद्रपे। ज्ञानं हि मायानिवतं क भवतीति । तत्राप्यन्तः यथा दूरादिप न कोऽपि पश्यति, तथा लीन सन् ग्रात्मा सूक्ष्मो व्यापको भूत्वा तदात्मकः सन् व्या-प्नोतीति च ज्ञापयितुमप्यात्मपदम्। ते त्विक-ख्रित्करा इति भयादिवेत्युक्तम्। तत्र हेतुः उरु-क्रमेति । यथाश्रुतमग्रे निगकरिष्यते । ग्रनेनात्रापि द्वारकायां ग्रात्मरमणार्थमेव स्थीयत इति गूण-रूपेम्यस्तेभ्यः पलाय्य समागमनं युक्तमिति सम-थितम् । यदप्युक्तं 'बलविद्धः कृतद्वेषा'निति, तदपि सत्यमेव। व्याचष्टे नित्यमिति। कदि-न्द्रियाणां कृत्सितेन्द्रियाणां गणा येषु । सर्वाण्ये-वेन्द्रियाणि बहिर्म्खानीति। ते हि बलवन्तो भवन्ति ग्रदान्तैरिन्द्रिय:। वस्तुतस्तु दुर्शला एव,

इन्द्रियपरवशत्वात् । ते हि दुष्टाः काका इव स्त्र-क्ष्यन्तीति तद्दतं न ग्राह्यमिति । वैदिकप्रकारेगा कदाचित्ते यज्ञ कूर्य रिति, 'न द्विषतोऽन्नमश्रीया'-दिति तहत्तभागाभजनेऽपि न दोष इति, तदर्थं तै: सह सवंधीव भवान् कलहं करोति । एतदेव दैत्यौः सह नित्यविरोधे निमित्तम्। 'प्रायस्त्यक्तन्यास-ना'निति व्याचष्टे त्वत्सेवकंन् पपदं विधूतं तमो-**ऽन्धमिति ।** त्वत्सेवकैरपि तत्पदं त्यज्यते । ततो ज्ञायते नृपसिहासनमधमिति। तस्मिन्न त्कृष्टे तःप्राप्य पश्चात्त्वत्सेवारसमनुभूय तत्परित्यागो नोपपद्येत । अतो भगवच्चरणसेवातो राज्यमप कृष्टमिति सिद्धम् । ततश्चापकृष्टे भगवान्न तिष्ठ-तीति युक्तमेव। यत्र भगवद्धर्मा ग्रपि न तिष्ठन्ति, तत्र कथं भगवांस्तिष्ठेत् । यत्र कमलादेर्गन्घोऽपि न सम्भाव्यते, तत्र कमलस्थितिरिव । स्पष्टं तद्-गतं दोषमाह तमोऽन्धमिति । तत्रोपविष्टोऽन्धो भवतीति। तम इव सिंद्ररोधी च भवतीति। प्राय.पदं लौकिक हब्ड्या अपेक्षितमिति न निरा-कृतम् ॥३४॥

स्याख्यारं — राजा लोग रजोगुए। के धर्म वाले होने से राजस होते हैं, वे सदेव प्रवृत्ति करने के स्वभावों वाले रहते हैं, उन स्वभावों के रहते हुए कभी भी आतम सुख को स्फूर्ति नहीं होती है, जिसमें सर्व प्रकार की इच्छाओं का शमन हो, ऐसा आतमा का स्वरूप हो जावे वह सुख है, अतः रजो और तमोगुए। जिनमें प्रधान हैं, उन गुएगों का परित्याग कर, जहाँ गुएगों का प्रवेश नहीं होता है, वैसे मुद्रा सहित केवल चिद्रूप में आप स्थिति करते है, जो माया को मिटावे. वह ज्ञान है, उसमें भी जैसे अन्दर दूर से कोई भी नहीं देखता है, वैसे आतमा लोन हो तथा सूक्ष्म एवं व्यापक तद्रूप हो, व्याप्त होता है, यों जताने के लिए भी 'आतमा' पद दिया है। वे तो न कुछ करने वाले हैं, इसलिए 'भयादिव' पद कहा है, उसमें कारए। 'उरुक्रम' कहा, जैसे सुना है, वैसे आगे निराकरए। करेंगे. इससे यहाँ द्वारका में भी आतमरमए। के लिए स्थिति की है, इसलिए उन गुए। रूपों से भागकर यहाँ आना योग्य ही है, यों समयंन किया है। यह जो कहा मैंने बलवानों से द्वेष किया है वह भी सत्य है, बहि-मुंख सब इन्द्रियों के गए। कुत्सित एवं बलवान हैं, वास्तव में दुर्बल हैं; क्योंकि वे गुए। इन्द्रियों क

ग्राधीन हैं, वे दुष्ट कौग्रों के समान छूते हैं, ग्रत: उनका दिया हुग्रा ग्रहण नहीं करना चाहिए, कदा-चित् वे वैदिक प्रकार से यज्ञ करें, तो भी उनका दिया हुम्रा ग्रहण नहीं करना चाहिए; क्योंकि शास्त्र में कहा है कि 'न द्विषतोऽल्लमशीयात्' शत्रु का ग्रत्न नहीं खाना चाहिए, उसका दिया भाग काम में न लाने में कोई दोष नहीं है, इसलिए उनके साथ ग्राप हमेशा कलह करते हैं। यह ही दैत्यों से नित्य विरोध करने में कारण है, श्रापने राज्यासन प्राय: छोड़ दिया है, इस पर कहती है कि श्रापके सेवकों ने ही इस राज्यासन को ग्रज्ञानान्ध रूप कह त्याग दिया है, इससे समक्ता जाता है कि राजाग्रों का सिहासन अधम है। उसे उत्कृष्ट समभ उसको ग्रहरण कर अनन्तर आपकी सेवा के रस का अनुभव कर बाद में उसका त्याग करना योग्य नहीं लगता है, अतः आपको चरगारिवन्द की सेवा से यह राज्यासन अधम है, यह सिद्ध हुआ। इस कारण से अधम स्थान में भगवान नहीं ठहरते हैं, यह योग्य ही है, जहाँ भगवान् के धर्म ही नहीं ठहरते हैं, वहाँ भगवान् स्वयं कैसे ठहरेंगे ? जहाँ कमलों के गन्ध की सम्भावना भी नहीं है, वहाँ कमलों की स्थिति कैसे होगी ? उसमें जो दोष हैं, वह स्पष्ट कहते हैं कि 'तमोऽन्धम्' वहाँ रहने वाला ग्रन्धा होता है, तम की तरह वह सत् का विरोधी होता है । 'प्रायः' पद लौकिक हष्टि से ग्रपे क्षत था, इसलिए उसका निराकरएा नहीं किया है ॥३४॥

श्राभास-यत्कार्ये कारणदोषमङ्गीकृत्य प्रवृत्ती दूषणं द्वयं हेतुत्वेनोक्तं 'ग्रस्पष्टव-त्मंनां पुंसामलोकपथमीयुषा'मिति, तदपि सत्यमिति व्याचष्टे त्वत्पादपद्मेति ।

म्राभासार्थ - जिस कार्य में कारण दोष का मङ्गीकार कर प्रवृत्ति में दो दोष 'शुद्ध राह में न चलना ग्रौर लोक पथ से विपरीत पथ पर चलना' दिखाया, वह भी सत्य है। इसका उत्तर 'त्वत्पाद-पद्म' श्लोक से देती हैं।

श्लोक—त्वत्पादपद्ममकरन्दज्ञषां मुनीनां वरमस्पुटं नृपशुभिनंनु दुविभाव्यम्। यस्मादलौकिक मिवेहितमीश्वरस्य भूमंस्तवेहितमथो ग्रनु ये भवन्तम् ॥३६॥

श्लोकार्थ - ग्रापने कहा हमारा मार्ग जानने में नहीं ग्राता है, यह भी सत्य ही है; क्योंकि श्रापके चरएा कमल के मकरन्द का सेवन करने वाले मुनियों का श्राचरएा भी पशु तुल्य मनुष्यों को समभ में नहीं ग्राता है तो ग्रापका ग्राचरण कैसे समभ में ग्रा सकेगा ? श्रापका मार्ग लोक से विलक्ष ए है, यह भी सत्य है, कार ए कि जो लोक ग्रापका अनुसरण करते हैं, उनका मार्ग भी लोगों से पृथक् हैं तो ग्राप ईश्वर का मार्ग निराला अलौकिक हो, जिसमें कहना ही क्या है ॥३६॥

मुबोधिनी—'सीदन्ती'ति तु फलमग्रे विवेच- | चरणरजसा जातदेहाः, त्वचरणरजोभिलाषिणो नीयम् । तव मार्गो न स्पष्ट इत्यास्ताम् । ये त्व- वा, त्वामुपासते, तेषामिप वर्त्मास्फुटम् । स्फुटत्वे

तु तै प्रतिबन्धान्न मननं सिध्यनि यथा कालं वञ्चयित्वा भगवान् भक्तान् नेष्यत्यभिप्रेतानेव, तथा तेऽपि ग्राश्चरन्तीति त्वद्पासकाः किमगो-ऽपि गृषा भवन्ति । सुतरां चरगोपासकाः ज्ञानिनः, स्तरामपि पादपद्मीपासका भक्ताः। तत्रापि भक्तिरसाभिजाः मकरन्दनिषेवकाः तं रसमन्यो ग्रहीध्यतीति । ग्रतो बहिवसहशाचरणात्ते षामपि मार्गो न स्फुटः । ग्रयं मार्ग एवैताहश इति ग्रस्प-ष्टवर्त्मत्वं न दोषाय, श्रपि तु गुणायौव । 'स्वे स्वेऽधिकारे या निष्ठा स गुगाः परिकोतितः। विपर्ययस्तु दोषः स्यादुभयोरेष निश्चय' इति वाक्यात् । नन् तथापि लोके प्रसिद्धमेतह परा-मिति चेत्, तत्राह नृपश्भिनंनु द्विभाव्यमिति । युक्तमेबौतत् । नहि सर्वे हत्कृष्टो मार्गः ज्ञेयो भवति तथा सति साधारगाः स्यात् । विशिष्टास्त्वत्रापि जानन्त्येव । अन्यथा कथं तत्सेवका भवेयु: । कथं वा तथा कूर्य:। अतो ये नराकाराः पशवः अपु-च्छप्रङ्गाः, ग्रन्यः सर्वोऽपि व्यवहारः पशुतुल्य एव, तैर्द्रविभाव्यमेव। नन्विति युक्तमित्यर्थे सम्बोधनम् । तेऽपि विवेकिनश्चेत्, श्रग्ने ज्ञास्य-

न्तीति । प्रथमं दुर्विभाव्यत्वं पूर्वपक्षोऽपि । 'म्रलो-

कपथमीयुषा'मिति लोकवीलक्षण्यमपि दूषणं लोके प्रसिद्धं तत्परिहरति यस्मादलौकिकमिवेति। भगवानलौकिकः भगवद्धमश्चि । ग्रन्यथा भगवतो न किञ्चित्कार्यं स्यात्। भगवन्मार्गस्य वा। संसारस्यान्यथैव सिद्धत्वात्तन्निवारकं त्वलीकिक-मेव। किञ्च। लोकेपि साधारगस्येश्वरस्य च कृतौ बैलक्षण्यं प्रतीयते । न च तहोषाय भवति । तथा भगवतोऽपि मलौकिकमिव ईहितम्। नन् तथा सति कार्येषु लोकाः सहाया न भविष्यन्तीति चेत्, तत्राह भूमन्निति । त्वमेव महान्, कि तुच्छै-रित्यर्थ: । किञ्च । न सर्वथा ग्रलौकिकम्, किन्त्व-तिमुढानामेव तदगम्यम्। ग्रन्यथा भगवतः सेवकाः मार्गपारम्पर्यं च न स्यादित्याशयेनाह अथो अनु ये भवन्तमिति । भगवतस्त्वोहितं शास्त्रेषु भाव-वर्णनाज्ज्ञातुमपि शक्यम् । तदीयानां तु सुतरामे-वाभित्रायो न बृध्यत इति भिन्नप्रक्रमः । तस्माद-लीकिकेऽपि बहव प्रकाराः सन्तोति लोकवत्तदपि प्रसिद्धम् । तस्माद्यावन्तो गुगा लौकिके, ततोscयधिका ग्रलीकिके इति नैतद् पराम्, किन्तु गुरा एवेत्यर्थः । साधनस्यादोषत्वे कार्यस्यान्यथा-त्वं परिहृतमेव, तथाप्यग्रं परिहरिष्यते ॥३६॥

व्याख्यार्थ - सीदन्ति' इसके फल का तो ग्रागे विवेचन करना है, ग्रापका मार्ग स्पष्ट नहीं है, यों सत्य है। जिनकी देह ग्रापके चरगा रज से बनी है ग्रथवा जो ग्रापके चरगा रज के ग्रभिलाषा वाले हैं, वे ग्रापकी उपासना करते हैं, उनका भी मार्ग प्रकट नहीं है, प्रकट होवे तो प्रतिबन्धों के होने से मनन सिद्ध नहीं हो सकती है। जिस तरह भगवान काल को ठग कर प्यारे भक्तों को ले जावेंगे. इसी तरह वे भी गुप्त ही विचरण करते हैं, इमलिए ग्रापके उपासक कम्मी भी छुपे रहते हैं, सुतरां चरगा के उपासक ज्ञानी एवं पाद पद्यों के उपासक भक्त भी गुप्त ही घूमते रहते हैं, इनमें भी जो भक्ति के रस को जानते हैं और उसके मकरन्द के सेवन करने वाले हैं, वे तो इस विचार से गुप्त होकर विचरण करते हैं कि उस रस को भ्रन्य कोई ले न जावे, भ्रतः बाहर भ्रन्य प्रकार के भ्राचरण से उनका मार्ग भी प्रकाशित नहीं है, यह भक्ति रस मार्ग ऐसा ही है. इसलिए यदि वह मार्ग छुपा हो तो कोई दोष नहीं है, बल्क गुरा के लिए ही है, ग्रपने-२ ग्रधिकार में जो स्थिति है, वह गुरा है, इससे विपरीत होवे तो दोष है, इस वाक्य के अनुसार दोनों का यही निश्चय है। यदि कहो कि तो भी लोक में तो यह दूषएा प्रसिद्ध ही है, जिसके उत्तर में कहती हैं कि जो बिना श्रुङ्ग सींग धौर पूँछ के मनुष्य के ग्राकार वाले पशु हैं, वे बौसे उत्कृष्ट मार्ग को नहीं जान सकते हैं. यदि वे भी समभ सकें तो उसकी उत्कृष्टता चली जावे, इसलिए जो श्रष्ठ उत्तमजन हैं, वे यहाँ भी जानते ही हैं, यदि यों नहीं हो तो उनके सेवक कैसे बने ? ग्रथवा यों किस प्रकार कर सकें ? इसलिए नर पशुग्रों को ही

यह जानना कठिन है। 'ननू' यों युक्त हैं. इस ग्रर्थ में सम्बोधन है, वे भी यदि विवेकी हैं तो ग्रागे जानेंगे, प्रथम पूर्वपक्ष भी जानना कठिन है। 'ग्रलोकपथमीयूषां' यह लोक से विलक्षगाता दोष भी लोक में प्रसिद्ध है, उसका परिहार करती है कि 'यस्मादलौकिकिमव' भगवान ग्रौर उनके धर्म म्रलौकिक हैं ही, यदि न होते तो भगवान को लोक में कुछ भी कर्त्तव्य नहीं है ग्रथवा भगवन्माग का भी कोई कार्य न होने से आवश्यकता नहीं है। संसार, दूसरे प्रकार से ही सिद्ध होने से, उसका निवारक तो ग्रलौकिक ही है, किंच लोक में साधारण महापुरुष की कार्य में भी विलक्षणता देखने में माती है, वह दोष के लिए नहीं होती है, वैसे ही भगवान का कार्य भी मलौकिक है, जिसमें किसी प्रकार का दोष नहीं, यदि यों ईश्वर का कार्य विलक्षण होगा तो लोक सहायक न हो सकेंगे। इसके उत्तर में कहती है कि स्राप 'भूमन्' हैं, स्राप ही महान् हैं, तुच्छों को सहायता से क्या ? स्रौर विशेष कहती हैं कि आपके कार्य सवंथा अलौकिक नहीं हैं, किन्तु अतिमूढ़ों को ही वे जानने में नहीं आते हैं, यों न होवे तो भगवान् के सेवक श्रौर मार्ग की परम्परा देखने में न श्रावे। इस श्राशय से कहते हैं कि 'ग्रथो ग्रनु ये भवन्तं' भगवान् के कार्य तो शास्त्रों में उनके भाव वर्णन से जाने जा सकते हैं। भगवदीयों का तो सुतरां ही अभिप्राय नहीं जाना जा सकता है, यों यह अलग प्रक्रम सिलसिला) है, इससे ग्रलौकिक में भी बहुत प्रकार हैं. इसलिए लोक की भाँति वे भी प्रसिद्ध हैं। इस कारएा से लौकिक में जितने गुए हैं, उनसे भी विशेष ग्रलौकिक में हैं इसलिए यह दूषएा नहीं है, किन्तु गुए ही हैं. साधन निर्दोष हुम्रा तो कार्य का सदोष होना स्वतः मिट ही गया, तो भी उसका म्रागे परिहार होगा ॥३६॥

ग्राभास—यदप्यभजनसम्मत्यर्थं स्वतः परतश्च धनाभावलक्षरणं दूषरामुक्तम्,तस्या-प्यन्यथार्थं व्याचष्टे निहिकश्चन इति ।

ग्राभासार्थ - जो भी ग्रभजन की सम्मति के लिए ग्रपने से व पर से धन के ग्रभाव का दूषण दिया है, जिसका भी ग्रन्य प्रकार के भाव को 'निष्किञ्चन' श्लोक से प्रकट करती है।

श्लोक — निष्किञ्चनो ननु मवास्त्रयतोऽस्ति किञ्चि-द्यस्मै बील बिलभुजोऽपि हरन्त्यजाद्याः । न त्वां विदन्त्यसुतृपोऽन्तकमाठ्यतान्धाः प्रेष्ठो भवान्बलिभुजामपि तेऽपि तुभ्यम् ॥३७॥

श्लोकार्थ—ग्रापने कहा मैं निष्किञ्चन हूँ, वह भी सत्य है; क्यों कि जो कुछ है, वह ग्रापसे निकला है, ग्राप से भिन्न दूसरा कुछ है ही नहीं, इसलिए ग्राप निष्कञ्चन हो ही। इस पद का दूसरा ग्रर्थ जो दरिद्रता होता है, वह बन नहीं सकता है कारण कि दूसरों से बिल लेने वाले ब्रह्मा ग्रादि देव भी ग्रापको बिल देते हैं, तो ग्राप निष्किञ्चन (दरिद्री) कैसे हो सकते हैं? कदापि नहीं ग्रौर ग्रापने कहा मुभे निष्किञ्चन जन प्यारे हैं, मैं उनको प्यारा हूँ, यह भी यथार्थ है, जिनको देह ग्रादि में

श्रिभमान नहीं है, वैसे ग्रजादि ग्रापको प्यारे हैं, उनको ग्राप प्यारे हैं ग्रौर ग्रापने कहा कि समृद्धि वाले मुभे नहीं भजते हैं, वह भी सत्य है, वे धनान्ध तो धन के ग्रिभमानी ग्राप काल रूप को नहीं जानते हैं, जिससे वे धन से इन्द्रियों को ही तृप्त करने में सलग्न होने से ग्रापका भजन नहीं करते हैं।।३७।।

स्बोधिनी - निष्किञ्चनपदं यौगिकमत्र, न तु रूढं निर्धनार्थम् । योगमाह न यतोऽस्ति किन्ति-दिति । निविति निश्चयेनैव । भवान् निष्किञ्चनः । यस्य किञ्चन नास्ति, किन्तु सर्वमेव । यतो हेतोवी किञ्चित्रास्ति, किन्तू सर्वमेवास्ति । यतो भिन्नं वा । ग्रत्रापि ज्ञानोदये सर्वं भगवतः सकाशादलप-मेव भविष्यतीति यता सर्वं किञ्चिदेवेति नन्वथं:। श्रथवा। निरुपसर्गो निर्गतार्थे। यतो भगवतः सकाशान् सर्वमेव निर्गतमिति । नयतः सर्वं प्राप-यतो भगवतः सकाशात्किञ्चदस्तीत्यर्थः । नन् रूढि परित्यज्य, किमिति योग आश्रीयते इति चेत्, तत्राह यस्मै बलि बलिभुजोऽपि हरन्तोति । न हि बाधितोर्थः स्वोकतुँ शक्यते । यथा प्रकर-गावशात्सैन्धवादिपदेषु युद्धार्थं प्रवृत्तौ, सिन्धुज-त्वमेव प्रस्कृत्य, अश्व एव प्रतीयते, न तू लव-गम् तथात्रापि बलिभूज इन्द्रादयोऽपि सर्वोपास्या यस्मै बर्लि हरन्ति । चरग्रक्षालने ग्रजः प्रसिद्ध इति तेनापि बलिर्दत्तो भविष्यति । चरगासेवका इति ज्ञापयितुं वा तदादित्वम्। अनेन स्वतो धनाभावपक्षः परिहृतः। परतो धनाभावपक्षे सिद्धान्तमाह न त्वां विदन्तीति ज्ञात्वा हि भज-नम्। नन्वज्ञानमपि दोषाभावप्रतिपादकमिति चेत्। सत्यम्। यदि प्रतिबन्धाभावेऽप्यज्ञान भवेत्। श्रत्र तु त्वदज्ञाने हेतुरस्तीत्याह श्रस्तुप

इति । प्रागातर्पगा एव व्यापृता न जानन्ति । ज्ञापनार्थं प्रयत्ने भ्रवकाशाभावात् । नन्वनावश्य-कत्वं तथासति जातिमिति प्रागापेक्षया ग्रपकर्षात्, ग्रज्ञानमदोषायेवेति चेत्, तत्राह ग्रन्तकमिति । स हि मारकः सर्वसंहर्ता। ग्रतः सर्वैरेव ज्ञातव्यः। तथाप्यज्ञानं बहिम् खत्वादेव । हेत्वन्तरमप्याह श्राढ्यतान्धा इति । श्राढ्यतया ग्रन्धाः । न हि चक्ष्षि द्रव्यादिना पिहिते कश्चिःपश्यति । तथा-ढ्यता सर्वत्र व्यापृता निरन्तरा ग्रन्धत्वमेव सम्पा-दयति । परिमितमेव गुगो, नत्वपरिमितं धनम्। ग्रजीर्णात्रवत् । ग्रतो ज्ञानाभावात् परतो धना-भावो युक्तः । नह्यन्घत्वापादकं धनं भवति । यद-प्यूक्तं 'निष्किञ्चनजना एवास्माकं प्रियाः, नत्वा-ढ्या' इति स्वरुचिनिरूपण्म, तदपि युक्तमेवेत्याह प्रेष्ठो भवानिति । बलिभुजां विरक्तानां देवानां वा भवान् प्रियः, पूरुषार्थसाधकत्वात् । ग्रविशब्देनो-भये सङ्गृहीताः । तदन्गामिनश्च । तेऽपि त्रभ्यं त्वदथंमेव जातास्तव प्रियाः। यो हि यदथंमेवो-त्पद्यते, स तु तस्य प्रियः । नात्रार्थशब्दो निवृत्ति-वाची। अतोऽन्योन्य प्रियत्वात् निष्किञ्चना एव जनाः त्रियाः, न तु घनवन्तः,पुरुषाथपिक्षाभावात्। ग्रतदर्थत्वाच । ग्रनेन 'तस्मात्त्रायेण नह्याक्या' इत्यभजनं समिथतम् ॥३७॥

ध्याख्यार्थ — यहाँ 'निष्किञ्चन' पद योगिक है, न कि 'निर्धन' ग्रथं वाला रुढ़ि, यौगिक ग्रथं कहते हैं कि 'न यतोऽस्ति किञ्चित्'निश्चय से ही ग्राप निष्किञ्चन हैं जिसका कुछ नहीं है परन्तु सर्व ही है, जिससे भिन्न कुछ नहीं है, उसका तात्पर्य है, कि ग्रन्य वस्तु न होने से उनका कुछ नहीं ग्रौर सर्व ग्राप हैं भिन्न कुछ नहीं है इसलिये सर्व ग्राप ही हैं, वा ग्रापका ही है, जब ज्ञान का उदय होता है उस समय में भगवान् से सर्व जो कुछ भी है वह ग्रल्प ही दीखता है, यह 'ननु' पद कहने का भाव है, ग्रथवा 'निष्किञ्चन' पद में 'निर्' उपसर्ग निकलने के ग्रथं में है जिससे इस पद का ग्रथं होता है कि जो कुछ है वह सर्व भगवान से ही निकला है, 'नयत:' पद देकर अर्थ करते हैं कि जो कुछ है वह सब भगवान के पास से ही प्रकटा है, 'ननु' शङ्का होतो है कि रूढ़ि को छोड़ कर योगार्थ क्यों लेती हो, जिसके उत्तर में कहती है कि, जिसको बिल लेने वाले भो बिल देते हैं, बाधित ग्रर्थ हो तो स्वीकार नहीं किया जाता है, जैसे प्रकरण वश जब युद्ध के समय कोई कहे कि 'सैन्घव' ले ग्राग्रो तो वहां सैन्धव का अर्थ अरव किया जावेगा न कि नमक, और घोड़ा ही लाया जायगा, वंसे ही यहाँ भी, सब जिनकी उपासना करते हैं, ऐसे बलि लेने वाले इन्द्र ग्रादि भी जिनको बलि देते हैं, ब्रह्मा ने चरगों को घोया, यह कथा प्रसिद्ध ही है, जिससे इसने भी बलि दी, अन आदि कहने से सब का चर्गा सेवकत्व बना दिया, यों कह कर स्वतः घन का अभाव है यह पक्ष मिटा दिया, अर्थात् आप दिरद्र नहीं हैं पद से घनाभाव के पक्ष में सिद्धान्त कहती है, 'न त्वां विदिन्ति' जान कर ही भजन किया जाता है, शङ्का होती है कि अज्ञान भी दोष प्रतिपादक है यदि यों कह। जाय तो सत्य है जिसका उत्तर यह है, कि यदि प्रतिबन्ध न होने पर भी ग्रज्ञान रहे तो वह ग्रज्ञान, दोष प्रतिपादक है, यहां तो स्रापके स्रज्ञान में 'स्ततृतः' हेतु है, जो प्रास्तों का ही पोषस् किर एहे हैं, वे स्रापको नहीं जानते हैं, जानने के लिये प्रयत्न करने का उनको भ्रवकाश नहीं है, प्रास्पों से इस ज्ञान के प्रयत्न करने को कम समभते हैं, जिससे ग्रनावश्यक जानते हैं प्राणों की रक्षा ग्रावश्यक जानते हैं, इसलिये ग्रज्ञान हो तो कोई दोष नहीं यदि यो है तो इसका उत्तर देती है कि 'अन्तक' वह भगवान ही सब का संहार करने वाले हैं, अतः सब को उसके स्वरूप का ज्ञान प्राप्त करना चाहिये अतः अज्ञान दोष है, 'ग्रज्ञान' बहिमुं ख होने से ही होता है, दूसरा हेतु देते है, कि धन के ग्रिममान से ग्रन्धे हो गये हैं, द्रव्य ग्रादि के ग्रहङ्कार से ग्राँखे बन्द हो जाने से कोई देख नहीं सकता है यदि ग्रिभमान सर्वत्र फल जाता हैं तो वे निरन्तर सदैव अन्धे ही हो जाते हैं, गुगा परिमित हैं न कि धन अपरिमित है, अजीगं हुए अन्न की तरह है, अत: ज्ञान के अभाव से, परत: धन का अभाव उचित ही है, धन अन्धःव करने वाला नहीं होता है, आपने जो कहा है कि निष्किञ्चन जत ही मुक्ते प्यारे है न कि धनी अभिमानी प्यारे हैं यों ग्रपनी रुचि के ग्रनुसार निरूपएा किया है, यह ग्रापका कहना भी उचित है, क्योंकि बलि लेने वालें, विरक्त भीर देवों के पुरुषार्थों के साधक होने से आप उनको प्रिय हैं 'अपि' शब्द से दोनों लिये हैं, एक उपरोक्त ग्रौर दूसरे उनके ग्रनुगामी, वे भी ग्रापके लिये उत्पन्न होने से ग्रापको प्यारे हैं, जो जिसके लिये उत्पन्न होता है, वह तो उसको ही प्यारा लगता है, यहाँ 'ग्रथं' शब्द निवृत्ति वाला नहीं है, स्रतः परस्पर प्रिय होने से निष्किञ्चन जन ही प्यारे होते हैं न कि धनवान प्रिय होते हैं, क्योंकि उनको पुरुषार्थ की कुछ अपेक्षा नहीं है, और तदर्थ न होने से, इससे 'तस्मात्त्रायेगा नहा ढ्या' इस इलोक से यह सिद्ध कर बताया कि धनिक ग्रिभमानी भजन नहीं करते हैं,यह समर्थन कर बताया ।३७।

श्राभास-यदुक्तं भगवता 'ययोरात्मसमं वित्त'मिति विवाहयोग्यत्वाय, तत्र निर्ण-यमाह तवं वौ समस्तपुरुषार्थमय इति ।

१ - पुस्तक में 'दोषाभाव प्रतिपादकम्' छपा है, ग्रौर नीचे फुट नोट में 'दोषप्रतिपादकम्' छपा है,

२-पुस्तक में 'प्रदोषाय्' श्रौर फुट नोट में 'दोषाय' छपा है।

श्लोक—त्वं वै समस्तपुरुषार्थमयः फलात्मा
यहाञ्ख्या सुमतयो विसृजन्ति कृत्यम् ।
तेषां विभो समुचितो भवतः समाजः
पुंसः स्त्रियाश्च रतयोः सुखदु खिनोर्न ।।३८।।

होना चाहिये, इस विषय में 'त्वं वे' श्लोक से निर्णय कहती है।

इलोकार्थ — ग्राप (भगवान्) ने कहा कि ग्रसमानों में परस्पर विवाह नहीं होना चाहिए, यह भी सत्य है; क्योंकि ग्राप पुरुषार्थ रूप ग्रीर फलात्मा हैं, ऐसा जानकर बुद्धिमान लोग ग्रापकी इच्छा से ग्रन्य सर्व कृत्य छोड़ देते हैं। हे प्रभो ! उनका ग्राप से सम्बन्ध होना उचित हो है, परन्तु सुख-दुःख से व्याप्त ग्रीर परस्पर प्यार की ग्रन्थि बाँधे हुए पामर स्त्री-पुरुषों से ग्रापका सम्बन्ध होना योग्य नहीं है ।।३८।।

सुबोधिनी-पृष्पार्थश्चे द्वर्मादिभवेत्, उभया-तिरिक्तः, तत्र जन्मादयः पद्म विचारगीयाः। क्षेत्रबीजयोर्वेजात्ये फलानृत्पत्तेः। नत् फलसाधन-योर्जन्मादिकं तुल्यमपेक्ष्यते। ग्रतो लौकिकहष्ट्येव यो भवन्तं साधनत्वेन मन्यते, तं प्रत्येगैषा वाचो-यक्तिः, नत्वस्मान् प्रतीति ग्रसमतयाऽविवाहकथनं न मां प्रति न त्वा प्रतीति प्रकर्णादिदं वाक्यम्-त्कषंमेवार्हति, नत् प्रकरगो केनाप्यंशेन सम्बध्यत इत्यभिप्रायेगाहः त्वं सर्वपुरुषार्थमयः। धमदियः पुरुषार्थाः त्वदवयवेषु वर्तन्ते । यथा गङ्गायां जलम् । ततोऽपि गङ्गा महती, तथा भवानिति मयडर्थ:। साधनौः साधितास्तत्र भविष्यन्तीत्या-शङ्चाह फलात्मेति । पूरुषार्थाः साधनरूपा ग्रपि भवन्तीति साधनफलरूपत्वं वा प्रतिपाद्यते। सर्वे-षामेव वा फलानां त्वमात्मा। नहि परमानन्दे कश्चित् स्वाधिकारो नास्तीति विलम्बते । भग-वतः फलत्वं साधनत्वं चार्षज्ञानेनोक्त्वा लौकिक-बुद्धचा तदनङ्गीकारं मत्वा तेषामध्यनुग्रहाय यक्तिमाह यद्वाञ्छयेति । फलाकाङ्क्षायामेव विरुद्धानां च परित्यागः, साधनानां च ग्रहराम्, नत् फलयोः म्रन्यफलाकाङ्क्षया । न ह्यन्यत्फलं त्य-

ज्यते, बैषम्यादेकस्य सिद्धत्वादपरस्यासिद्धत्वात्, ग्रतो राज्यं न फलम्, नापि फलसाधनम्, तद्च्यते यद्वाञ्छ्यापि त्यज्यत इति । नन् तथापि राज्य-मौहिकं फलं भवतीति तत्परित्यागे भ्रान्तत्वं स्था-दित्याशङ्क्ष्याह सुमतय इति । कृत्यं कर्तव्यम् । साधनसाध्यरूपत्वात् भगवतः स एव ग्राह्यः नत्व-न्य इति कृत्यं छेदनमईतीति सुमतित्वे हेत्र-प्युक्तः। ग्रतस्त्वदर्थमेव ये सिद्धाः, तेषां तव च समाजो युक्त इत्याह तेषामिति। यद्यपि मेत्री विवाहश्च तेर्वाप न सम्भवति, तथाप्येकगोष्ठ्यां सम्बन्धमात्रमपि युज्यत इति तन्निरूप्यते । विभो इति सामर्थ्यम् । राज्यादिपरित्यागिनां परमसूक्-मारागां सन्तोषजनने । सम्यग्चितः समाजः राजमन्त्रिगामिव। सर्वथा ग्रानुगृण्यं प्रतिपाद-यितुं हष्टान्तमाह पुंसः खियाश्चेति । यथा पुंसः स्त्रियाः समाजः, चकारान्मित्रयोः समानशीलव्य-सनयोः । 'ग्रश्वं न त्वा वारवन्तं' इतिवत् उपमा-र्थवाचकाभावेऽपि निरुक्तादिवोपमार्थत्वमूच्यते । तत्रापि प्रसङ्घं वारयति रतयोरिति । सर्वक्रेश-रहितत्वे सत्यन्योन्यं प्रीतयोः । प्रीत्यादिसद्भावेऽपि बाधकं चेद्भवेत्, तदा न भवतीति व्यावर्तयति

सुखदुः खिनोर्ने ति । एकः सुखी, प्रपरो दुःखी रोगा- । सुखिनोर्वा समाज उक्तः ॥३८॥ दिना, तयोः कथमपि न समाजः । अनेन दुःखिनोः

व्याख्यार्थ - भगवान तो पुरुषार्थ रूप ही हैं, यदि धमं ग्रादि पुरुषार्थ होवे. तो स्त्री पुरुष से ग्रतिरिक्त होना चाहिये, वहाँ जन्म ग्रादि पाँच पदार्थों का विचार करना चाहिये, क्षेत्र ग्रीर बीज समान जाति के न हों तो फल पैदा नहीं होगा, न कि फल और साधन के जन्म ग्रादि की समानता चाहिये, ग्रतः लौकिक हिष्ट से ही जो ग्रापको साधनरूप मानते हैं उनके लिये ही इस वागाी की यक्ति है, न कि हम लोगों के लिये है, असमान से विवाह न करना यह यक्ति आपके और हमारे लिये नहीं है क्योंकि साधन प्रकरण से ही यह वाक्य उत्कर्ष के योग्य है, न कि इस फल प्रकरण में किसी भी ग्रंश से सम्बन्ध रखता है. व्योंकि ग्राप ही सर्व पुरुषार्थ रूप हैं, धर्म ग्रादि पुरुषार्थ ग्रापके ग्रवयवों में रहते हैं, जैसे गङ्गा में जल, जल से गङ्गा महान है, वैसे ही भ्राप पुरुषार्थों से महान है, इसलिये' 'पूरुषार्थमय' पद में मयट प्रत्यय दिया है, पूरुषार्थ, साधनों से वहाँ सिद्ध होंगे ? यह शङ्का कर उत्तर देती है कि 'फलात्मा' पुरुषार्थ साधन रूप भी होते है, यों साधन और फल रूप का प्रतिपादन किया जाता है, अथवा सब फलों की आतमा आप हैं यों भी नहीं है, कि परमानन्द में कुछ भी अपना अधि-कार नहीं हैं, इसलिये विलम्ब करते हैं, श्रार्ष ज्ञान से यह बताया, कि भगवान ही साधन तथा फल हैं लौकिक बुद्धि से उनको न मान कर, उनके भी ग्रनुग्रह के लिये युक्ति कहती है, 'यह। ञ्छया' जब फल प्राप्त करने की इच्छा होती है, तब उसकी प्राप्ति में जो विरुद्ध कर्म हैं, उनका त्याग करना पड़ता है श्रीर साधनों को ग्रहरण किया जाता है न कि श्रन्य फल की इच्छा से सिद्ध हुए फलों का त्याग किया जाता है, फलों में विषमता है क्योंकि एक सिद्ध है दूसरा सिद्ध नहीं है, इस कारएा से जो सत्य सिद्ध फल है उसका त्याग नहीं किया जा सकता है, ऋतः राज्य न फत्र है और न साधन है, इसलिये कहा है कि जिस फल की प्राप्ति की इच्छा से राज्यादि को छोड़ दिया जाता है, शङ्का होती है, कि राज्य ऐहिक फल तो है, उसके त्याग से क्या भ्रान्तपन होगा? जिसके उत्तर में कहा कि 'सूमतयः' जो राज्यादि का त्याग करते हैं, वे ज्ञानी हैं, श्रत: भ्रान्त नहीं होते हैं, श्रब सुमतिपन में हेतू कहती है कि, कर्ताब्य, साधन ग्रौर साध्यरूप होने से भगवान को वह ही ग्रहण करता है न कि दूसरा कोई, इस-लिये कृत्य का भावार्थ छेदन है, संसारासिक को तोड डालना, ग्रत: ग्रापके लिये ही जो, संसार तोड कर ग्रापकी शरण लेकर सिद्ध हवे हैं, उनका ग्रीर ग्रापका समाज ही उचित है, यद्यपि मैत्री ग्रीर विवाह उनमें भी नहीं बन सकता है. तो भी एक गोष्टी में सम्बन्ध मात्र भी बन जाता है, इसलिये वह निरूपए। किया जाता हैं, हे विभो ! संबोधन से सामर्थ्य प्रकट किया है, राज्य प्रादि का त्याग करने वाले, बहुत सुकूमारों के सन्तोष करने में यह समाज राज मन्त्रियों के समान भ्रच्छी तरह उचित है, सर्व प्रकार उनकी समानता प्रतिपादन करने के लिये हुण्टान्त देती है, 'पूंस: स्त्रियाइच' जैसे पुरुष और स्त्री का समाज, 'च' पद से समान शील और व्यसनवाले मित्रों का समाज, 'ग्रश्वं न त्वा वारवन्तं इस वाक्यानुसार, उपमार्थ को कहने वाले पदों के ग्रभाव होते हए भी निरुक्त की तरह उपमार्थत्व कहा जाता हैं, वैसे यहाँ भी, वहाँ भी प्रसङ्घ को 'रतयोः' कह कर निषेध करती है। सर्व प्रकार के क्लोश रहित होने पर, परस्पर प्रेम वाले, यदि प्रेम म्रादि होते हए भी बाघक हो पडे

१-पुरुषार्थों से ग्रापकी महत्ता दिखाने के लिये,

तो, तब नहीं होता है, सुखदु:खितोर्त' एक सुबी है, दूसरा रोग ग्रादि से दु:खी है, उनका समाज रस-जनक नहीं बन सकता है, इससे दोनों सुखी श्रथवा दोनों दु:खी हों तो समानताग्रों में समाज बनता है।।३८॥

श्रामास—यदप्युक्तं 'भिक्षुभिः श्लाघिता मुधे'ति ग्रज्ञानसमर्थनार्थम्, तत्रापि निर्ण-यमाह त्वं न्यस्तदण्डमुनिमिरिति ।

ग्राभासार्थ— यह भी जो ग्रापने कहा कि भिक्षुग्रों ने व्यर्थ मेरी ग्रज्ञान समर्थनार्थ बड़ाई की है, इस बिषय का भी त्वं न्यस्तदण्ड क्लोक से निर्ण्य देती है।

श्लोक — त्वं न्यस्तदण्डमुनिभिगंदितानुभाव
ग्रात्मात्मदश्च जगतामिति मे वृतोऽसि ।
हित्वा भवद्भुव उदीरितकालवेगध्वस्ताशिषोब्जभवनाकपतीन् कृतोऽन्ये ॥३९॥

श्लोकार्थ — ग्रापने कहा हमें भिक्षुक व्यर्थ में सराहते हैं, किन्तु वे साधारएा भिक्षुक नहीं है, किन्तु जो सर्व त्याग कर सन्यास ले मुनि हुए हैं, वे ग्रापकी प्रशंसा करते हैं, ग्रापने कहा तुमने मुक्ते भूल से वरा है, किन्तु मैंने भूल से नहीं बिल्क उनको वरा है, जो ग्रात्मा रूप से सबको प्रिय लगते हैं ग्रौर जो ग्रात्मा का दान भी करते हैं, ग्राप हो वह हैं, ऐसा जान ग्रापको वरा है। मैंने बहुत ग्रागा-पीछा विचार कर ग्रौर ग्रापके स्वरूप को पहचान कर वरा है. दूसरों की तो बात ही क्या ? परन्तु ब्रह्मा, शिव इन्द्रादि भी जिनकी भ्रुकुटी से प्रेरित काल के वेग से नाश हो जाते हैं, ऐसे ग्रापको जानकर, उनको छोड़, ग्रापको वरा है ॥३६॥

मुबोधनो — भिक्षुभिः परमहंसौरित व्या-ह्येयम् । मुधेत फलाकाङ्क्षारिहतंश्च । ग्रन्यथा नारदादिषु लौकिकभिक्षुकत्वाभावात् बाधिता-थंता स्यात् । ग्रन्ये च भिक्षवः न श्लाघां कुर्वन्ति । तदाह । न्यस्तो दण्डो भूतेषु थैः । ग्रनेन दोषाभाव उक्तः । ते च ते मुनयश्चेति गुगाः । व्यक्तवाण्या ग्रारोक्षव वनै (उक्तः) ग्रनुभावो यस्य । श्लाघा-मात्रं न, किन्तु यथा कृतं तथेत्यनुभावपदेनोच्यते। तत्स्वानुभविसद्धं तेषाम् । ग्रन्यथा कथं ताह्या जाताः । ग्रतस्तेषां वचनं सार्थकिमिति तद्वाक्यैजी त्वा भवान् सम एव वृतः । समत्वे हेतुरात्मेति । यथा बहिर्दं ष्टौ समत्वापादका जन्मादयः, तथा-न्तर्दं ष्टावात्मत्वमेव । न हि कस्यचिदपि स्वात्मा न समः । तिहं वरगोन किमित्यत ग्राह ग्रात्मद-श्चोति । जीव : खण्डितात्मान एव स्थिताः । तेषा-मात्मानं स्व त्मान वा प्रयच्छतीति । ग्रने । त्वं स्वात्मान दास्यसीति ज्ञाद्योव स्या वृत इत्युक्तम्। चकाराद्धमदीनपि । नन्वहं कथा तवात्मेत्य। इङ्ग्च साधारण्येनाह जगतामिति । इति बुद्धचैव वृतः । ग्रत एव तेऽपि परित्यक्ता इत्याह हित्वा भवद्- भ्रुव उदारितकालवेगध्वस्ताशिष इति । न केवलं मयेदानीमेव भवान् वृतोऽन्यपरित्यागेन, किन्तु पूर्वमेव लक्ष्मीस्वयंवरे ग्रब्जभवनाकपतिप्रभृतीन् परित्यज्य जन्मैश्वयोंत्कषं युक्तान् भवानेव वृत इति सम्बन्धः । तेषां परित्यागे हेतुमाह । भवतो भ्रूः कालजनिका, तस्याः सम्बन्धी, तेनैवोदीरितो यः कालः, तस्य वेगेन ध्वस्ताः ग्राशिषो येषाम् । क्षणामपि विसम्मतौ भ्रूवकतायां सर्वनाश एव

तेषां भवतीति कि तेषां वरणेन । निह मुमूर्षुः कयाचिद्वियते । ब्रह्मादीनामेव चेदियमवस्था, कुतोन्ये वरण्योग्या भवन्तोत्याह कुतोऽन्ये इति । अतो ज्ञात्वीव भवान् वृतः । नाप्यन्ये वरणीयाः । अन्यद्भगवदुक्तं नास्माकं बाधकम्, उदासीनत्वं च ग्रात्मात्मदत्वेन ग्रस्मदिष्टमेव । श्रहमपि तथा भविष्यामीति ॥३६॥

व्याख्यार्थ - 'भिक्षुभि', पद का ग्रर्थ परम हंस करना चाहिये, भीर 'मुघा' का ग्रर्थ फल की इच्छा रहित करना चाहिये अर्थात् जो सांसारिक फल की इच्छा त्याग परमहंस बने है, वे भिक्षुक हैं यदि यों ग्रथं किया जायेगा, तो नारद ग्रादि मुनिग्रों में लौकिक भिक्षुकत्व न होने से ग्रापका कहना बाधित ग्रथं वाला हो जायगा ग्रीर जो दूसरे साधारण भिखारी हैं, वे तो ग्रापका गुण गान नहीं करते हैं, इस विषय को स्पष्ट कर कहते हैं कि जिन परमहंस मुनियों ने भूतों पर भार छोड़ स्वयं दोष रहित हो गये हैं, वे मुनि स्फुट वागी से गुगों द्वारा आपका प्रभाव प्रत्यक्ष प्रकट कर रहे है, केवल बड़ाई नहीं कर रहे हैं, किन्तु जैसा भी किया है, वैसा ही ग्रनुभाव प्रकट कर रहें हैं, वह जो कुछ उन्होंने प्रकट किया है वह उनका अपने अनुभव से सिद्ध है, यदि इस प्रकार अनुभव न किया हो तो. ऐसे मुनि परमहंस कैसे बन सकें, ग्रतः उनके कहे हुए वचन सार्थक सत्य हैं, उनके वचनों से जानकर, ग्राप सम हो इसलिये मैंने ग्रापको वरा है, समान कैसे ? जिसका उत्तर देती हैं, कि ग्राप सबकी ग्रात्मा होने से मेरी भी ग्रात्मा हैं, यह सम में हेतु है जिस प्रकार बाहर की हिंड से समानता बताने वाले जन्म ग्रादि हैं, वैसे ही ग्रन्तर्ह ष्टि में समता सिद्ध करने वाला 'ग्रात्मपन हो' है, किसी की भी ग्रपनी ग्रात्मा समान नहीं है, यों नहीं है, किन्तु सम ही है, तो फिर वरण की क्या ग्रावश्यकता थी? इसका उत्तर देती है कि ग्राप केवल ग्रात्मा नहीं किन्तु ग्रात्मा देने वाले भी हैं,जीव खण्डित ग्रात्मा वाले हैं क्योंकि पूर्ण ग्रात्मा सत् चित् ग्रौर ग्रानन्द रूप हैं, जीवात्माग्रों में ग्रानन्दांश तिरोहित होने से वे रूण्डात्माएँ हैं, उनकी भात्मा को आप अपनी आत्मा, यानि आनन्दांश देते हो। इससे मैंने समभा, ग्राप ग्रपनी ग्रात्मा देंगे, इसलिये मैंने ग्रापको वरा है 'च' शब्द से से यह भी बताया कि ग्रपने धर्मादि भी दोगे ? मैं तुम्हारी ग्रात्मा कैसे ? इसका उत्तर साधारण रोति से देती है कि 'जगताम्' सब की आत्मा हो जिससे मेरी भी हो, इस बुद्धि से हो वरा हैं, इसलिये उन ब्रह्मादि को भी छोड़ स्रापको वरा, मैंने ही उनका त्याग कर स्रापको वरा यों नहीं है, किन्तु मुफ्त से पूर्व हो लक्ष्मी स्वयंवर में जन्म भीर ऐश्वर्य भ्रादि से युक्त ब्रह्मा, शिव भ्रीर इन्द्र ग्रादि को छोड़ लक्ष्मी ने भी भ्रापको ही वरा था, तूने भीर उसने ऐसा क्यों किया ? जिसका उत्तर देनी है कि क्षण भी विममृति होने से मापके भ्र कृटि रूप काल के वेगसे ही उनका सर्व नाश हो जाता है, उनके वरण से क्या लाभ ? कोई भी स्त्री जो मरने वाला है उसको नहीं वरती है, जब ब्रह्मा ग्रादि की यह दशा है तो दूसरे 'वर्गा' योग्य कैसे होंगे, अतः जानकर ही आपको वरा है, दूसरे वरण योग्य भी नहीं हैं, भगवान्

१- जीवों के २- ब्रह्मादि देवों का।

का कहा हुआ वाक्य हमको वरने में बाधक नहीं है और उदासीनत्व भी वाधक नहीं है, क्योंकि आप ग्रात्मा ग्रौर ग्रात्मा को देने वाले होने से मुभे (हमको) इब्ट ही हो कारए। कि मैं भी वैसी बन जाऊँगी ॥३६॥

म्राभास- एवं बाधकानि पदानि साधकत्वेन व्याख्याय, वाक्यार्थं चोक्त्वा, यथा-श्रतं भगवद्वाक्यं लोकहष्टिपरत्वेऽपि विरुध्यते, तस्माद्वाक्यानि विपरीतत्या स्वोत्कर्षमेव प्रतिपादयन्तीति वक्तव्यमित्यभिप्रायेगाह जाड्यं वच इति ।

श्राभासार्थ - इस प्रकार बाधक पदोंका साधनपन से विवेचन कर ग्रौर वाक्य का तात्र्य कह कर, सूने हुए भगवाद्वावय लोक हिन्द से भी विरुद्ध भासते हैं, इससे विपरीत होने से ग्रपने उत्कर्ष ही प्रतिपाद करते हैं, यों कहना चाहिये, इस ग्रभिप्राय से 'जाड्य' वचः'श्लोक कहती है।

श्लोक - जाड्यं वचस्तव गदाग्रज यश्च भूपान्वि-द्राव्य शार्झ निनदेन जहर्थ मां त्वम् । सिहो यथा स्वबलिमीश पश्नस्वभागं तेम्यो भयाद्यद्रिंध शरणं प्रपन्नः ॥४०॥

श्लोकार्थ — हे गदाग्रज ! शार्ज्जधनुष के टङ्कार से राजाग्रों को भगाकर, जैसे सिंह ग्रपना भाग पश्त्रों को भगाकर ले ग्राता है, वैसे ही मुभे ग्राप ले ग्राए हैं, उनसे डर कर भय के मारे ग्रापने समुद्र की शरण ली है, यह कहना वाणी की ही मुखंता है ॥४०॥

मुबोधिनी-ग्रतः परं पुनः सर्वे श्लोकाः लोक-हष्ट्यापि विरुध्यन्त इति व्याख्यास्यते। यतो विपरीततया स्वोत्कर्षमेव प्रतिपादयेयु:। तदा ध्वनिपरत्वेन ताम्येव वाक्यानि योजितानि भव-न्ति। यद्क्तं प्रथमत एव 'राजभ्यो बिभ्यत' इति, तत्रोत्तरमुच्यते । 'मूखं च प्रेमसंरम्भस्फ्ररि-ताधरमीक्षित्'मिति भगवतोक्तत्वात्तामसप्रकारे-गापि क्रोधाविष्टा वाक्यानि खण्डयतीति पूर्व-स्माद्विशेषः । भयं हि जडस्य भवति । जाड्यादेव कम्पो हश्यते । तत्र भगवति भयहेतोरभावात् वक्तुर्भयवाचक शब्दः। भट्टानामिव शब्दस्यैव शक्तिद्वयं परिकल्प्य वक्तृत्वं वाच्यत्वं च । सार्थ-कता सम्पादनीयेत्याह जाड्यं वच इति । वच

एव जाड्यं जडता भीतत्वमिति यावत् । तवेति भेदार्थमसमासः। नन् विद्यमाने वक्तरि मूख्यार्था परित्यज्य वचीजडता कथं सम्पाद्यत इत्यत ग्राह गहाग्रजेति । यथा गदोत्पत्तिपयंन्त स्वयमभीतोऽपि कियां जडां सम्पादितवान एवं वाचमप्यत्र तथा सम्पादयति । तेन भगवदिच्छ्यैव तथा कायिक-वाचिकयोजीतत्वान किञ्चिद्व पराम्। वच इति वाच इति वचस इति वा छान्दसम्। ग्रथवा। केनचिद्धमें गा ज्ञानाभावेन लोके जडो भवति। प्रकृते तू जडत्वसम्पादकत्वं वच एव । केवलं व क्यादेव प्रतीयते जाड्यम्, न त्वर्थत इत्यर्थः। चकारात्। पूर्वं बहुधा भगवज्जयं समुचिनोति। यस्तवं भूपान् शाङ्गि निनदेनैव विद्राव्य,पश्तुल्यान्

कृत्वा, मां जहर्थ। पशव एवं हि शब्दमात्रे एा पलायन्ते । पूर्वं निनदेनैवाभिभूय समाहता, पश्चात् युद्धार्थं प्रवृत्तौ बलेन सर्वे हता इत्य-विरोध:। ये हिशब्दभात्रे ए पलायन्ते, तेन तेभ्यो भयं सम्भाव्यते । शाङ्गं निनदेनेति हेत्रत्रोक्त इति पूर्व धनुष्टङ्कारं कृतवानिति लक्ष्यते । राजन्यचक्रं परिभूयेत्यत्र शार्झ निनदेनेति यो जनीयम्। दैवा-द्गृहीत्वा अनवहितेषु तेषु समागत इति पक्षां व्या-वर्तयति सिहो यथेति । बलाद्ग्रहणदोषं व्यावर्त-यति स्वभागमिति । ग्रदत्तस्यापि ग्रह्गो दोषाभावं सामध्यं चाह ईशेति। यथा क्लुप्तोऽपि भागो दैवीनं गृह्यते, ग्रहतश्चेत्, तथेश्वरो न भवती-त्यर्थ:। लोके स्वभागस्य बलादिप ग्रहणं हष्टे-

मिति । मां त्विमिति प्रत्यक्षां प्रम'रामुक्तम् । पश्-

निति सिंहब्यावृत्तिः । न हि सिंहस्य कन्या सिहेन

बलाद्ग्रहीत् शक्या । यद्यपि स्वभागरूपा । देवा-

दीनां रक्षाभावाय स्वबलिमिति । स्वार्थमेव देवे: क्लप्तिमिति । यथा सिहः पशुन् विद्राव्य, स्वभाग-भक्षकान् व्याघ्रादीन् नादेनैव निवार्यः स्वभाग कम्भस्थलस्थमांसं हरति, एवं नि:शङ्कं हतवतः ते कथं भयमिति । भयवाक्यमन् वदति, विरुद्धा-र्थमिति वक्त म् तेम्वो भयाद्यद्वि शरणं प्रवन्न इति । यस्मात्ते भ्यो भयात्त्वमुद्धि शरणं प्रपन्नः, ग्रस्मादचो जाट्यमित्यर्थः । उत्तरवाक्यगतो यच्छब्दः तच्छन्द न पेक्षत इति न तच्छब्दाघ्या-हार:। पशुतुल्येभ्यो विद्रावितेभ्यो भयवचनं बाधितार्थं भवत्येवेति विपरीततयैवार्थो वक्तव्य इति भावः। स्रनेनैव 'बलविद्धः कृतद्वेषा'निति व्याख्यातम् । न हि पशवः पलायनपरा बलवन्तो स्वयमेव त्यक्तनृपासनत्वम्तकर्ष भवन्ति । एव ॥४०॥

व्याख्यार्थ - इसके बाद सब श्लोक लोक दृष्टि से भी विरुद्ध हैं, इसलिए फिर उनकी व्याख्या करती है; क्योंकि वास्तव में वे क्लोक विपरीत व्याख्या से अपना उत्कर्ष ही प्रतिपादन करते हैं, तब वे वाक्य ध्वनि पर होने से उनकी योजना उसी प्रकार से करनी ही चाहिए। पहले ही जो कहा कि राजाओं से डरकर हमने समुद्र की शरण ली है, इसका उत्तर देती है- 'प्रेम प्रकोप से कम्पित अधर वाले मूख को देखने के लिए' यह भगवान की कही हुई वाएगी है, वह तामस प्रकार से क्रोघाविष्ट होकर वाक्यों को खण्ड खण्ड करती है, इसलिए पहले से विशेष है। भय जड़ को होता है, जड़ता से कम्पन होता है, भगवान् में तो भय के हेतु का ग्रभाव है, वक्ता का शब्द भयवाचक है ग्रर्थात् शब्द में भय रहता है न कि भगवान में। भट्टों की तरह शब्दों की दो वृत्ति वक्त त्व और वाचत्व की कल्पना कर वागी की सार्थकता सिद्ध करनी चाहिए, इसलिए कहा है 'जाड्य' वचः' वागी में ही जड़ता श्रीर भीतत्व है न कि वक्ता में जड़ता अर्थात् भय है । 'तव' समास कर नहीं कहा, जिसका कारण है कि भेद दिखाना था यानि वागी से भय है, वक्ता में नहीं है। 'ननु' शङ्का होती है कि वक्ता उगस्थित है तो भी मुख्य अर्थ को छोड़कर वाणी की जड़ता कैसे प्रतिपादन की जाती है ? इसलिए कहती है कि गदाग्रज ! म्राप गदाग्रज होने से जैसे गद् की उत्पत्ति तक म्रापने निर्भय होते हुए भी जड़ किया का सम्पादन किया था, बैसे ही यहाँ वागी का भी सम्पादन किया है, इससे भगवान् की इच्छा से ही कायिक, वाचिक की उत्पत्ति होने से किसी प्रकार दूषण नहीं है। वच, वाच वा वचस वो छान्स है अथवा किसी धम से, ज्ञान के अभाव से लोक में जड़ होते हैं, प्रकृत में तो जड़पन का सम्पादकत्व बागी का ही है, केवल वाक्य से ही भय प्रतीत होता है न कि ग्रर्थ से । 'च' पद से यह सूवन करती है कि भगवान की बहुत प्रकार से जय हुई है, जो ग्राप शार्ङ्गधनुष की ध्वनि से ही राजाग्रों को डराकर पशु के समान बताकर मुफे ले ग्राए, पशु ही केवल शब्द से डरकर भाग जाते हैं, प्रथम ध्वनि से ही दब। कर बुलाए थे, पश्चात् युद्ध के लिए प्रवृत्त होने पर बल से सबको मारा, इसलिए कोई विरोध नहीं है, जो शब्द मात्र से भाग जाते हैं, उनको उससे भय की सम्भावना होती है। धनुष के ध्विन से ही यह हेत यहाँ बताया है. जिससे यह जाना जाता है कि पड़ले धनुष की टब्हार की है। 'राजन्य चक्रं परिभय इति' इसमें यहाँ 'शार्क्क' निनदेन' इसकी योजना करनी चाहिए, वे ग्रसावधान थे, इसलिए देववश मुभी ले आए, इस पक्ष का खण्डन करती है कि जीसे सिंह बलपूर्वक बलि को ले ग्राता है, बैसे छीन लाना तो दोष है, इसके उत्तर में कहती है कि दोष नहीं है; क्योंकि ग्राप ग्रपना भाग ले आए हो, दूसरे का भाग ले आते तो दोष था, नहीं दिए हए को लाने में भी आपको दोष नहीं है और आपने इससे अपना सामर्थ्य प्रकट किया, इसको सिद्ध करती है कि 'ईश' आप स्वामी हैं, जो भाग होमा नहीं गया है, वह क्लप्त भाग भी देवता नहीं लेते है। ईश्वर यों नहीं करते है, लोक में ग्रपना भाग बलपूर्वक ले लेना देखा गया है जैसे ग्राप मुभे बलपूर्वक लाए हो, यह प्रत्यक्ष प्रमारा है। सिंह पश्चों को ले आता है; क्योंकि वे उसका भाग है, किन्तू सिंह एक सिंह की कन्या को बल से नहीं ला सकता है, यद्यपि ग्रपना भाग है, देवादिकों की रक्षा के ग्रभाव से ग्रपनी बलि है, यों समभ लाए हो, अपने लिए ही देवों से। जैसे सिंह अपना भाग ले जाकर खाने वाले पशुश्रों को डराकर नाद से ही भगाकर ग्रपना भाग जो गण्डस्थल का माँस है, उसकी ले जाता है। इस प्रकार बिना सङ्घोच के निडर हो ले ग्राने वाले ग्रापको भय कैसे ? श्राप विरुद्ध ग्रर्थ को बताने के लिए भय के वाक्यों का केवल अनुवाद करते हैं, उनके डर से आपने समृद्र की शरण ली है, यों कहना केवल वाक्यों का जाड्य यानि स्रज्ञान है, क्लोक के उत्तर भाग में जो यह शब्द स्राया है, वह 'तत' शब्द की अपेक्षा नहीं रखता है, इसलिए यहाँ तत् शब्द के अध्याहार की आवश्य कता नहीं है, पश् तूल्य जो डराये गए हैं, उनके लिए भय वचन बाधितार्थ होते हैं, इसलिए विपरीतवन से प्रर्थ कहना चाहिए, यह भाव है, इस कारण से ही 'बलवद्भिः कृतद्वेषात' यों कहा है। जो पशु भाग जाते हैं, वे कभी

श्राभास - यदुक्तं भगवता 'श्रस्पष्टवरमंना'मिति 'तन्मार्गानुवर्तिनः सीदन्ती'ति, ग्रवाक्यार्थधीजनकत्वात ध्वनिप्रकारेणैव निर्णय तत्राप्यन्याथंप्रतीतेः यद्वाञ्छयेति ।

बलवान नहीं होते हैं. ग्रापने ग्राप ही 'राज्यासन' छोड दिया, जिसमें ग्रापका उत्कर्ष ही है ॥४०॥

म्राभासार्थ- भगवन् म्रापने जो यह कहा कि हमारा मार्ग ग्रस्पब्ट है ग्रीर उस मार्ग पर चलने वाले दु: खी होते हैं, इन वाक्यों में भी अन्य अर्थ की प्रतीति होती है, वाक्य का अर्थ ज्ञानजनक न होने से इसका निर्णय ध्वनि प्रकार से करना चाहिए। वह 'यद्वाञ्छ्या' श्लोक में कहती है।

श्लोक — यद्वाञ्ख्या नृपशिखामग्रयोऽङ्गवैन्य-जायन्तनाहुषगयादय ऐकपत्यम्।

१- बाहर से लाने की

### राज्यं विसृज्य विविशुर्वनमम्बुजाक्ष सीदन्ति तेऽनुपदवीं त इहास्थिताः किम् ।।४१॥

श्लोकार्थ—ग्रापने जो कहा हमारे मार्ग का जो ग्राश्रय लेते हैं, वे दुःखी होते हैं, यों कहने का भावार्थ ग्रन्य है; क्योंकि राजाग्रों के शिरोमिए ग्रङ्ग, पृथु, भरत,ययाति, गय ग्रादि राजा ग्रापका भजन करने के लिए चक्रवर्ती राज्य छोड़ वन में गए। है कमल नयन! जो ग्रापके मार्ग का इस प्रकार ग्राश्रय लेते हैं, क्या वे दुःखी होते हैं? नहीं, किन्तु ग्रापके स्वरूपानन्द को प्राप्त करते है ॥४१॥

मुबोधनी — योषित इति पदमुपलक्षकम् । तेन पुरुषा ग्रिप सोदन्तीति वक्तव्यम् । स्रोपदम-प्रौढानन्यवृत्तीति । ग्रवसादम्तत्रैव लयः । भगवा-नग्रे गत इति तेन मार्गेगा जिगमिषया राज्यादिकं विसुज्य, राज्यादिम्यो भगवद्शंनं महदिति तद्वा-ञ्छ्या नृपशिखामग्गयः ग्रम्बरोषप्रभृतयः वनं विविशुः । भगवति समागतेऽपि ते न समागता इति पूर्वमपि न व्याषुट्यागता इति पदवीमन्त्रेव ग्रवसन्नाः भगवन्मार्गे एव मार्गग्रदर्शका इव स्थिताः । ग्रन्यथा भगवन्मार्गो न प्रवर्तेत । ग्रतः ग्रवसादवानयं यथार्थम् तथापि बहव एव प्रव-

तंन्त इति न दूषराम्। नन्वेकत्र निरूपरो कृते कथं सर्वत्र युज्यते, तत्राह ते इहास्थिताः किमिति। ते श्रङ्गादयः। श्रङ्गः पृथोः पितामहः। वैन्यः पृथः। जायन्तो भरतः जयन्त्याः पुत्रः। नाहुषो ययातिः। गयः प्रियत्रतवंशजः। एते इह ग्रास्थिताः किम्, ग्रामरराम्ते कि गृह एव स्थिताः, ग्रपि तु वने प्रविद्याः। तत्रैवावसन्नाः। तेन विपरीतार्थे ये गृहे स्थिताः, त एवावसन्नाः, नतु त इति वाञ्छामात्रेगा स्वकीयं सिद्धमपि राज्यं परित्यजन्ति। वने स्वावसादमपि सहन्ते। तत्र भगवन्तं प्राप्य ग्रथमराज्यपरित्यागः किमाश्चर्यमिति भावः॥४१॥

व्याख्यार्थ — 'योषित.' यह पद उपलक्षक मात्र है, इससे पुरुष भी दुःखी होते हैं, यों कहना वा समभना चाहिए। स्त्री पद प्रौढ़ा में अनन्य वृत्तिवाला नहीं है, इसलिए पुरुष भी समभे जाते हैं। 'अवसाद:' का अर्थ है-वहाँ ही लय होना, भगवान् आगे गए, उस मार्ग से जाने को अभिलाषा से राज्यादि का त्याग कर राजाओं के शिरोमिए अम्बरीष आदि वन में गए; क्योंकि उनको भगवद्र्शंन को इच्छा थी, भगवान् के दर्शन राज्यादि से महान् हैं। भगवान् पृथ्वी पर पधारे तो भी वे वहाँ आनन्दमग्न होने से यहां फिर लौट न आए, पहले भी पीछे लौटकर न आए, किन्तु जब आए, तब प्रभु चरएगारविन्द में लीन होकर भगवन्माग् दिखाने वालों की भाँति स्थित रहे, यदि वे न आकर यों न रहते तो भगवान् की प्राप्ति का मार्ग प्रवृत्त न होता,अतः आपका कहा हुआ दुःख का वाक्य यथार्थ

१- ग्रन्य सम्बन्धी का भी ज्ञान कराने वाला है। जैसे कहा जाय कि कौग्रों से दही की रक्षा करो, जो इसका भावार्थ ग्रन्य कुत्ते ग्रादि से भी दही की रक्षा कीजिए। इसको 'उपलक्षक' कहते हैं। २- श्रौढ़ा पद पाठ है, यों पूस्तक में फूट नोट में दिया है।

है, तो भी बहुत उस पर चलते हैं, इसलिए दूषणा नहीं है, एक स्थान पर कहा हुआ सर्वत्र कैसे जोड़ा जाता है ? इसका उत्तर देती है कि 'ते इहास्थिताः किम' वे स्रङ्ग स्थादि यहाँ घर में ही सदैव रहे क्या ? नहीं रहे । स्रङ्ग राजा पृथु का दादा था, 'वैन्य पृथु' है, 'जायन्त' जयन्ती का पृत्र भरत है, 'नाहुष' ययाति है, 'गय' प्रियन्नत के वंश में उत्पन्न कोई राजा हुआ है । वे क्या मरण पर्यन्त घर में ही रहे ? घर में नहीं रहे, किन्तु स्थापको पाने के लिए वन में जाकर रहे, वहाँ ही मृत्यु को प्राप्त हुए, इससे यह सिद्ध हुप्रा कि जो लौकिक के लिए घर में हो रहे, सचमुच ये मरे, वे तो मरे नहीं; क्योंकि स्वतः प्राप्त राज्य का त्याग कर वन में कष्ट भी सहन करते हैं, किन्तु भगवान् के स्थानन्द को प्राप्त कर लेते हैं, जिससे स्थम राज्य का छोड़ना एवं वन के श्रम को सहन करने में उनके लिए कौनसी साश्चर्य की बात है ? यह भाव है ॥४१॥

श्रामास—'निष्किञ्चना वयं शश्व'दिति भयन्यायेनैव निवारितमपि लक्ष्म्याश्रयत्वेन तन्निचारयन्नाढ्याभजनमपि विपरोततया व्यावर्तयति कान्यं श्रयीतेति ।

ग्राभासार्थ — 'निष्किञ्चना वयं शश्वत्' यों भय न्याय से ही निवारण किया हुग्रा भी लक्ष्मों के ग्राश्रयत्व से उसको हटाते हुए ग्राढच के भजन न करने को भी विपरीत होते हुए दूर करतो है 'कान्यं श्रयीत' इस श्लोक से।

श्लोक—कान्यं श्रयीत तव पादसरोजगन्धमाझाय सन्मुखरितं जनतापवर्ग्यम् ।
लक्ष्म्यालयं त्विवग्णय्य गुणालयस्य मत्र्यां सदोरुभयमर्थविविक्तदृष्टिः ॥४२॥

श्लोकार्थ — हम निष्किञ्चन हैं, इसलिए तूँ किसी योग्य ग्राढ्य क्षत्रिय को वर ले, यह ग्रापका कहना तब मैं मानूँ, जब ग्रापके गुणों के ग्राश्रय चरण कमल को गन्ध का रस न लिया हो, जगत् में कौनसी स्त्री है. जो ग्रापके चरण कमल को गन्ध को लेकर फिर दूसरे का ग्राश्रय करे; क्यों कि ग्रापका चरण लक्ष्मी का निवास स्थान है, सत्पुरुषों ने उनकी महिमा गाई है, लोगों के मोक्ष का स्थान है ग्रौर गुणों का ग्राश्रय है, ऐसे चरणों को त्याग, सदैव मृत्यु से दबे हुए स्वार्थी ग्रन्य को कैसे वरेगी ग्रयित नहीं वरेगी ॥४२॥

मुबोधिनी — का वा की तव पादसरोजगन्ध-माघाय ग्रन्यं लशुनामेध्यरूपं ग्राश्रयेत । ग्रनेनो-कर्षविषयः तत्र स्वरुचिश्चे ति निरूपितम् । क्व-चिन्निन्दितमप्येतादशं भवतीति तद्वचावृत्त्यर्थमाह सन्मुखरितमिति । सिद्भमुं खरवत् भगवचरणार-विन्दो वरिंगत इति । फलसाधकत्वमाह जनता-पवर्ग्यमिति । जनतायाः प्राणिमात्रस्य ग्रापवर्ग्य-मपवगमभिव्याप्य यावत्सुखं तत्सर्वं यस्मादिति । प्रमाणं फलं चोक्तम्। किञ्च। स्त्रीणां मूख्या लक्ष्मीः सम्पत्तिरूपा च । तस्यास्तदेव गृहमिति स्त्रीभिः सर्वाभिस्तत्रीव स्थातव्यम् । नन्वेत्रं सति कथं सर्वासामन्य एव भर्तारः । तत्र तुशब्देन पूर्व-पक्षं निराकरोति अविगणस्येति । समागतम्प-स्थितं भगवन्तमविग्णय्य कापि नान्यं श्रयते। किञ्च। मर्था स्वयं मरगाधर्मा मरगानिवर्तकमा-त्मदं भगवन्तमेव सेवित्महंति, नत् सरोरुभयं सर्वदैव कालादेः सकाशात् ग्रधिकं भयं यस्येति । महद्भयं मरगात्मकम् । स्वस्य कदाचिद्वा तद्भ-वेत् । सेव्यस्तु सर्वदेव ताहशभयवानित्यभजनेहेत्-रुक्त:। किञ्च। गुणालयस्य तव। ग्रनन्तगुणा- नामालयक्यो भवानेव। ततो या गुराक्या भवि-ष्यति, सा त्वामेव श्रयते, दोषक्या त्वन्यमिति स्थितिः। नन् बह्वच एत गुग्रह्याः अन्यमी भजन्ति, ग्रन्यथा भगवत्यमानकाले ग्रत्येषां विवाही न स्यात्, तत्राह । अर्थे विवक्ता हिष्टः यस्या इति । ग्रविचारेण ग्रथंविवेचनासामध्येन वा ग्रन्यभजनम्। प्रयोजनतारतम्यह्डी त मत्यीयाः गुरारूपायाः लक्ष्मयंशायाः पूर्वोक्तन्यायेन भगवदाश्रयगामेव युक्तमित्यर्थः। ग्रनेन समता-विवाहः साधारएाः, उत्कृष्टविवाह एव कतंव इति तयोविवाहो मैत्री' इति पक्षः पतिहतः। ग्रन्यथा लक्ष्म्यादीनां विवाहो नोपपद्येत ॥४२॥

व्याख्यार्थ - कौनसी ऐसी स्त्री है, जो ग्रापके चरण कमल की गन्ध लेकर, लहसून की दुर्गम समान ग्रन्य को वरना चाहेगी ? इससे बताया कि, जो पदार्थ उत्तम है, उसमें ही क्वचित् रुचि होती है, ऐसा निन्दित भी होता है, इसके उत्तर में कहती है, कि इसकी निन्दा, किसी ने भी, कहीं भी, कैसे भी नहीं की है, सर्वथा अनिन्दित ही है, इतना ही नहीं किन्तु सर्वथा रलाघ्य गुएा एवं सुख निषि हैं, जैसा कि चरगों की बड़ाई तो सत्पुरुषों ने इस प्रकार बार बार की है जैसे कोई मुखर बोलते हुए रुकता नहीं है, वैसे सत्पुरुष भी ग्रापके चरणों का गुए। गान करते ही रहते हैं तो भी उनकी तृषि नहीं होती है, ग्रापके चरण फल को सिद्ध करने वाले हैं, इसलिये प्रार्शि मात्र जो भी उनका आश्रय लेता है उसको मोक्ष देते हैं साथ में सर्व प्रकार के सुख भी देते हैं, यों प्रमारा ग्रीर फल हो तो ग्रापके चरणा-श्रय से प्राप्त होते हैं, यह सिद्ध किया, किन्तु, स्त्रियों में मुख्य लक्ष्मी सम्पत्ति रूपा है, उसका गृह वह चरण कमल हो है इसलिये सर्व स्त्रियों को वहाँ ही स्थित करनी चाहिये, ननु शङ्का होती है कि यदि यों है, तो सर्व के अन्य पति कैसे हैं ? इस शङ्का निवारण के लिये 'तू' शब्द कहा है, 'अव-गराय्य' स्राये हुए वा प्राप्त हुए भगवान् का विचार न कर, कोई भी स्त्री, दूसरे का ग्राश्रय न लेगी, विशेष में कहती है कि जो स्वयं मरएा धर्म वाले हैं, वे तो, मरएा मिटा कर ग्रात्मा देने वाले भगवात् की ही सेवा करने के लिये योग्य हैं। न कि जिनको सदंव काल रूप मरगा का महान् भय बना रहता है उनका भजन ग्राश्रय नहीं करना चाहिये, किन्तु गुगालय भय रहित ग्रानन्द रूप एवं ग्रात्मानद देने वाले ग्रापका करना चाहिये, ग्रतः जो गुरारूपा होगी वह तो ग्रापका ही ग्राश्रय लेगी,जो दोषरूपा होगी वह दूसरे का आश्रय ग्रहण करेगी, शङ्का होती हैं कि देखा जाता है कि बहुत गुण वालियाँ भी भ्रन्य को वर्गा करती है यदि यों न होवे तो भगवान के विराजते हुए दूसरों का विवाह ही नहीं होना चाहिये, किन्तु वह तो होता ही है, इसके उत्तर में कहती है कि, जो तात्पर्य का विचार नहीं कर सकती है,यथार्थ को नहीं जान सकी हैं वे अन्य भजन करती हैं। लक्ष्मी की अंशरूपा होने से जो गुण-रूपा स्त्री अन्य को वर लेती है उसके प्रयोजन स्वार्थ में तारतम्य रहता है, किन्तु वास्तव में उसकी भगवदाश्रय करना ही उचित है, इससे यह सिद्ध कर बताया कि समानता में विवाह करना यह साधारण नीति विवाह है, इसलिये साघारण ही करते हैं, किन्तु उत्कृष्ट विवाह करना चाहिये, 'उन दोनों का विवाह और मैत्री' इस पक्ष का निराकरण किया है, यदि आपका कहा हुआ यह पक्ष

लिया जाय तो लक्ष्मीजी स्नादि का विवाह बन नहीं सके, क्योंकि लक्ष्मी स्नादि स्नौर स्नापकी समानता कहां है। ४२॥

ग्राभास—'वैदर्भ्येतदविज्ञाये'त्यस्योत्तरमाह तं त्वानुरूपिमिति ।

म्राभासार्थ — 'वैदर्भ्यतदिवज्ञाय' इस श्लोक का उत्तर 'तं त्वा' श्लोक में देती है।

श्लोक—तं त्वानुरूपमभजं जगतामधीशमात्मानमत्र च परत्र च कामपूरम् ।
स्यान्मे तवाङ्घ्रिशरणं सृतिमिश्रंमन्त्या यो वै मजन्तमुपयात्यनृतापवर्गः ॥४३॥

श्लोकार्थ — ग्रतएव सर्व प्रकार योग्य जगत् के स्वामी इस लोक तथा परलोक की कामनाग्रों के पूरक, ग्रात्मरूप ग्रापको ही मैं वरी हूँ, चाहे मैं ग्रनेक प्रकार की योनियों में भटका करूँ तो भी मेरी यही प्रार्थना है कि वहाँ भी संसार का नाश करने वाला भक्तों को ग्रपना बनाने वाला, ग्रापका चरण कमल ही मेरा ग्राश्रय हो ॥४३॥

मुबोधिनी—ग्रज्ञानेन विवाहे हि ग्रन्यवरणं कर्तव्यं भवेत्। ज्ञात्वैत वृत इति स्वज्ञातमर्थमनुवदति। तं पूर्वोक्तलक्ष्मोपतित्वादिधमंयुक्तम्।
त्वामिति तादृश एवावतारेऽपि न प्रच्युतस्वरूपस्त्वम्। ननु तथापि समिववाह एवोचित इतिचेत्। तत्राह ग्रनुरूपमिति। मम तु त्वमनुरूप
एव, उत्कृष्टत्वात्, तव परमहं नानुरूपा। तस्मादयमुपालम्भः न मां प्रति वक्तव्यः। किञ्च।
ग्रतिनिकृष्टैरपि ईश्वरः सेव्य एव स्वशक्त्यनुपारेण, तदाह जगतामधोशमिति। किञ्च। सर्वेषामात्मा सेव्यः। सर्वं स्वार्थमिति। भवांस्त्वात्मा।
किञ्च। पुरुषार्थप्रदः सेव्यः। स भवानित्याह ग्रत्र
च परत्र च कामपूरमिति। चकारादिह लोके परलोकसुखानि प्रयच्छति। स्वगीदिसुखानि। परलोक च जातिस्मरणादिना ऐहिक फलं प्रयच्छ-

तीति चकारौ। काममिमलिषतार्थं तस्य पूररूपं पूरयित प्रवाहरूपं वा। ननूक्तं 'वयमुदासीना' इति, ग्रतः कामाभावात् कथं त्वत्कामपूरएामिति चेत्। तत्राह स्यान्मे तवाङ्ग्रिश्वरणमिति। संसारे निराश्रये परिश्रमन्त्या मम तव चरणः ग्राश्रयोऽस्तु। कामनापूरणाद्यभावेऽपि चरणे ग्राश्रयत्वं न विहन्यते। नन्वाश्रयमात्रेण भगवां-श्र्ये न्न किञ्चित्कुर्यात् तदा कि भवेदित्याशङ्क्र्याह् यो वै भजन्तमुपयात्यनृतापवर्गं इति। ग्रनृता-पवर्गो मोक्षः, विशेषेण ग्रप्नाथितोऽपि भगवता ग्रद्धतोऽपि, भगवद्भक्तमुपयाति, भगवचरणामोद इव। ग्रनृतस्य भगवत्यपवर्गं एव। तत्र गतः सीमान्ते गत इव तदभावमवश्यं प्राप्नोति। ग्रतो विशेषफत्राभावेऽि मोक्षस्तु सिद्ध एव इति।

व्याख्यार्थ — यदि मैंने म्रज्ञान से वरण किया होता तो ग्रापको न वर कर दूसरे को वरनी किन्तु मैंनें समभ कर हो वरण किया है, इसलिये ग्रपना जाना हुम्रा म्रथं कहती है, जो पहले कहे हुए लक्ष्मीपितत्व म्रादि धर्म से युक्त हैं, उसको वरा है, वह म्रप म्रवतार दशा में भी वैसे ही स्वरूप वाले हैं किसी प्रकार वह स्वरूपच्युत नहीं हुमा है यदि कहो कि तो भी समान में विवाह करना उचित है, जिसका उत्तर यह है कि उत्कृष्ट होने से ग्राप मेरे ग्रन्रूप ही हैं, किन्तू, मैं ग्रापके ग्रन्रूप नहीं है, इस कारण से यह उलाहना मुभी नहीं देना चाहिये, क्योंकि बहुत जो निकृष्ट हैं वे भी अपनी शक्ति के अनुसार ईश्वर की सेवा कर सकते हैं, कारण कि आप समस्त जगतों के ईश हैं, आप सबकी ग्रात्मा होने से सेव्य हैं, सब सेवा से स्वार्थ सिद्ध करना चाहते हैं, ग्राप तो ग्रात्मा हैं ग्रीर पुरुषार्थ देने वाले हैं, जिससे सेव्य ही हैं, वह ही आप इस लोक और परलोक की कामनाओं के पूरक हैं, दो चकार देने का भावार्थ यह है कि, एक चकार से बताया कि ग्राप इस लोक में परलोक के सुख भी देते हैं ग्रीर परलोक में जाति स्मर्गा ग्रादि से इह लोक के फल देते हो, एवं ग्रभिलाषित ग्रर्थ को जलरूप से वा प्रवाह रूप से पूरण करते हो, यह जो कहा कि हम उदासीन हैं, अत: हम से कोई कामना नहीं है तो ग्रापकी वा शरण ग्राये हुवों की कामनाऐ कैसे पुरण करूं गा ? यदि यों कहो तो इस पर मेरा प्रार्थना पूर्वक यह कहना है कि संसार में निराश्रय हो कर भ्रमण करती हुई जो मैं है उसका आपके चरण ही आश्रय होवे, कामनाओं की पूर्ति आदि न होने पर भी चरण का आश्रयत्व नहीं दूटता है, अथवा चरण का ग्राश्रय ग्राप नहीं छुड़ाते है। यदि केवल ग्राश्रय से भगवान् कुछ भी न करे तो क्या होगा ? यह शङ्का कर कहतो है कि, जो भगवद्भक्त भजन करता है उसको यदि भगवान् न देवें ग्रीर भक्त याचना भी न करे, तो भी मोक्ष स्वतः भगवद्भक्त को पा लेता है ग्रर्थात् शरगागत भक्त का मोक्ष हो ही जाता है जैसे शरगागत को चरगा कमल की गन्ध स्वतः मिल जाती है जो भगवान की शरण गया वह सोमा के अन्त में पहुँचने वाले के समान पार हो ही जाता है, ग्रत: विशेष फल नहीं भी मिले तो भी मोक्ष तो सिद्ध ही है ॥४३॥

श्रामास— नन्वेतावदेव चेत् प्रार्थ्यम्, तदा विषयभोगानन्तरमन्यभजनेऽपि शास्त्रार्था-नुसारेगापि भजने मोक्षो भवेत्, श्रत उभयं परित्यज्य विषयाधिकारिगाः कथं मद्भजन-मिति चेत्। तत्राह तस्थाः स्युरिति।

ग्राभासार्थ — यदि यों इतना ही है तो प्रार्थना करनी चाहिये, तब विषय भोग के ग्रनन्तर ग्रन्थ के शास्त्रानुसार भजन करने से भी मोक्ष होगा, ग्रतः विषयाधिकारी के दोनों कार्यों को छोड़ कर, मेरा भजन कैसे ? यदि यों कहते हो तो जिसका उत्तर 'तस्याः स्युः' श्लोक में है।

श्लोक—तस्याः स्युरच्युत नृपा मवतोपिदष्टाः स्त्रीणां गृहेषु खरगोश्विबडालभृत्याः । यत्कर्णमूलमरिकर्षण नोपयाता युष्मत्कथा मृडविरिञ्च्यसभासु गीताः ४४

श्लोकार्थ—हे ग्रच्युत! हे शत्रु दमन! ग्रापने कहा कि बड़े बड़े वैभव वाले राजा तुम्हें चाहते थे, उनको न वर मुभे वरा वह उचित नहीं किया, यह ग्रापका कहना उनके लिये योग्य है, जिनके कर्णमूल में ग्रापके गुण न गाये हों वैसी स्त्रियों के वे नृप

१-समान।

भले योग्य हो, ग्रापने जिन राजाग्रों का उपदेश दिया, ये तो स्त्रियों के घरों में गधे के समान केवल भार उठाने वाले बैल के समान क्लेश पाने वाले, श्वान के सहश ग्रपमान सहन करने वाले, बिड़ाल की तरह कृपएा एवं क्रूर, सेवक की तरह पराधीन होकर रहते हैं ऐसे वे पति तो मन्द भागिनी जो हो उसको मिलना चाहिये, मैंने तो ब्रह्मादि की सभाओं में गाये हुए आपके गुरा सुने हैं, ऐसी मैं आपको छोड़ दूसरों को कैसे वर सकती हुँ ॥४४॥

सुबोधिनी-सत्यं या ताहशी प्राकृती, तस्याः पतयः त्वया गिएताः चैद्यादयो भवन्तु सर्वथा विषयपूरकाः। या केवलं विषयानपेक्षते। सर्वा एवापेक्षन्त इति चेत् तत्राह यत्कर्णमूलं नोपयाता युष्मत्कथा इति । कथानां कर्णाप्रवेशे यथा विषया-भिलाषा गच्छति, तद्वक्ष्यति । कथं राज्ञां सर्वथा विषयपोषकत्वम्, न भगवत इति वैलक्षण्यं निरूपयति स्त्रीराां गृहेब्बित । स्त्रीराां शयन-भोजनविहारमलत्यागादिगृहेषु ये स्वोत्कर्षं परि-त्यज्य तत्सेवापरा भृत्या भवन्ति, यथा गृहदासाः। दास्येऽपि चतुर्घा विशेषमाह खरादिपदैः। गर्दभो हि तदपेक्षितं जलादिकं तत्कतव्यं स्वयं करोति। तथा ये भार्याकर्तव्यं स्वयं कुर्वन्ति निरालस्याः। यथा वा गावो वृषभाः शकटैस्ता वहन्ति दृह्यन्ति वा. स्वसर्वस्वं प्रयच्छन्ति, इष्टदेशेषु स्वयं भार-मूढ्वा, तथा ताः प्रापयन्ति । यथा वा इवानः रात्रौ गृहस्वामिनि शयाने स्वयमनिद्रः तत्पालनं करोति, तथा नीचा भूत्वा शरीरेण पालयन्ति। एवं स्थितिगतिशयनेषु सेवकत्वमूक्तम् । एवमपि सति यदि भोगस्तुल्यो भवेत्, भोगार्थं वा भवेत्, तदा न काचिच्चिन्ता, किन्तु तच्छेषस्य निकृष्ट-स्यैव तदुच्छिष्टस्य तदन्पयक्तस्य वा भोग इति बिडालहष्टान्तमाह । स हि स्त्रीगां पादयोः भक्षग्याचनार्थं ग्रनेकां चेष्टां करोति, ततस्ता द्रम्धं पीत्वा भाण्डनिर्यासमिव प्रयच्छन्ति कदा-चित्, तथा ये निकृष्टा नियतभोगाः ताहशैरेव

स्त्री एगां भोगः सम्पादयित् शक्यते । विषया-भिनाषिण्यः ताहशमेवापेक्षन्ते । कथः कर्गो साधा-रण्येन प्रविशन्ति सर्वेषामेवेति यादृशप्रवेशेन कार्यं कुर्वन्ति तद्वक्तमाह कर्णमूलमिति । अन्तः प्रवेशे मूलसम्बन्धः कथानाम् । विषयाभिलाषनाशकत्वे हेत्माह ग्ररिकर्षेगेति । विषं यान्तीति विषयाः श्ररयः तान् कर्षत इति शत्रुनाशको विषयनाशको भवति । तत्कथास्तद्रपाः । ता अप्यच्युताः स्वना-शशङ्कारहिताः । विषयैस्तन्नाशः कतु न शक्यत इति । तत्रापि बहरूपाः एकरूपाद्भगवतोऽति-बलिष्ठाः । तत्राप्युप समीपे स्वयमेव समागता बह्वचः । युष्तरकथा इति समासेन तासां नित्यं भगवत्सहभाव उक्तः । तासां विषयनिवर्तकत्वे युक्तिमुक्तवा,प्रमाणमाह मुडविरञ्च्यसभासु गीता इति । प्रलयोत्पत्तिकर्तारौ तौ । तदुभयं तदधीनमे -वेति तेषामपेक्षितम् । तत्सभास् गीयते, यत्तयो-दुर्लभमभिलिषतं च । प्रत्यहं कियम। गासु सर्वा-स्वेव सभास् भगवत्कथा एव गीयन्ते । ग्रनेन तयोरपि उत्कृष्टो भगवानिति निरूपितम्। ताभ्यां कथानां फलं निर्गीतिमिति प्रमार्गानरूपरो तथी-क्तम् । तावेव हि मुख्याविति । अनेन स्त्रीणां शापो निरूपितः। या भगवत्कथा न श्रुगोति, सा ताहशं पति प्राप्नोतीति । समान्यतः स्त्रियो दृष्टा इति हि योनिदोषं मत्वा, भगवानेवं निराकरोतीति सा मन्यते । ग्रन्यथा पुरुषानसमानपि भजने ग्रनिषिध्य मामेव कथं निषेधतीति ॥४४॥

व्याख्यार्थ - ग्रापका कहना सत्य है, जो वैसी प्राकृती हो उसके, ग्रापने जो चैद्या ग्रादि कहे, वे सर्वथा विषयों की ही पूर्ति करने वाले राजा पति होवे, जो केवल विषयों को ही चाहती है, यदि

सब स्त्रियां विषय को ही चाहती है; इस पर मेरा कथन यह है कि वे विषय को तथा विषयी पुरुषों को चाहती हैं जिन के कर्णमूल में ग्रापको कथा न पड़ी है. कथा कर्ण मूल में प्रवेश कर जैसे विषया-भिलाषा को दूर करती है वह प्रकार कहती है, राजा सवंथा विषयों के पोषएा कैसे हैं, श्रीर भगवान् नहीं है, यह दोनों में विलक्षणता है, जिसको सिद्ध कर दिखाती है 'स्त्रीणां गुहेण' स्त्रियों के सोने, भोजन, विहार और मल त्याग ग्रादि घरों में, जो राजा ग्रयना उत्कर्ष. छोड़, उन स्त्रियों के भृत्य हो सेवा करते हैं, जैसे घर के सेवक हो सेवा करें, दासता में भी चार प्रकार विशेष कहती है, जल प्रादि ले म्राना जो स्त्रियों का कर्त्त व्य है वह उनसे न करा कर स्वयं करते हैं, इसलिये गर्दभ के समान हैं, तथा जो स्त्रियों का ग्रन्य कर्त्त व्य भी ग्रालस्य त्याग कर स्वयं करते हैं, वे उनके गर्दभ ही हैं इसी प्रकार गायों को दुहनें का स्त्रियों का कार्य भी ग्राप ही करते हैं ग्रौर शकटों ये बिठाकर, बैलों की तरह ग्राप खींच कर ले जाते हैं, ग्रपना सर्वस्व दे देते है, जिन देशों में जाना चाहतो है उन देशों में उनका भार भी उठा कर उनको वहां पहुँचा देते हैं, जैसे कुत्ते रात्रि को घर के स्वामो के सो जाने पर स्वयं जाग कर घर की रक्षा करते हैं, वैसे ये भी नोचे बन कर शरीर से स्त्रियों की पालन करते हैं, इस प्रकार उपरोक्त कार्यों से इनका सेवक पन बताया, इस प्रकार होते हुए भी यदि भोग समान होवे वा भोग के लिये होवे तो कोई चिन्ता नहीं, किन्तु उसके शेष, एवं निकृष्ट उच्छिष्ट तथा अनुप-युक्त का ही भोग होता है इसलिये विडाल का हष्टान्त दिया हैं, जिस कारण से वह भोजन की माँग करता हुम्रा स्त्रियों के चरएों में पड़ कर भ्रतेक चेष्टाएँ करता है, यों चेष्टाएँ करने के भ्रनन्तर ही स्त्रियां स्वय दूध पीकर बाद में बतन में बचा हुम्रा कदाचित् उसको देती है। जो निकृष्ट सदा भोग चाहने वाले हैं, उनसे ही स्त्रियों का भोग सम्पादन किया जा सकता है, विषय को चाहने वाली ही ऐसे पुरुषों को चाहती हैं, भगवत्कथाएँ सब के कानों में साधारण रूप से प्रवेश करती ही हैं, जिस प्रकार के प्रवेश से कार्य करती है वह बताती है कर्एामूलम्' भीतर प्रवेश में सम्बन्ध कथा थ्रों का है, कथाओं के सुनने से विषय की चाहना मिट जाती है, जिसमें कारण बताती है 'ग्ररिकर्षण' श्राप शत्रुघों को नाश करने वाले हैं इसलिये कथाएँ ग्राप का ही रूप है जिससे वे 'विषय' पद का ग्रर्थ शत्रु है वे भी इन शत्रुग्रों को नाश कर देती है ग्रत: वे 'कथाएं भी ग्रच्युत रूप है जिस कारण से उनके नाश होने की शङ्का ही नहीं है, प्रथात् विषय रूप शत्रु उन कथाग्रों को तो नाश नहीं कर सकते हैं, प्रत्युत उनसे स्वयं नाश हो जाते हैं, इसमें भी कथाएँ बहु रूप वाली होने से एक रूप भगवान् से बलिष्ठ हैं, उसमें भी स्वयं ही समीप में ग्राई हैं क्योंकि बहुत हैं, 'युष्मत्कथा', समास है करने का कारण यह है कि कथा और भगबान का नित्य सह भाव रहता है, कथाएँ विषयों को नाश करती हैं इसमें युक्ति बताकर स्रव इसमें प्रमाए कहती है कि, स्रापकी कथाएँ ब्रह्मा शिव स्रादि की सभाप्रों में गाई जाती हैं, वे दो उत्पत्ति भ्रौर प्रलय करने वाले हैं, वे दो उनके श्राघीन हैं, इस लिये उनको इन कथाओं की अपेक्षा है, जिससे वे अपनो-२ सभा में इन (कथाओं) को गाते हैं, नित्य प्रति की हुई सर्व सभाग्रों में भगवान् की कथाएँ गाई जाती हैं, इससे यह सिद्ध किया है कि ब्रह्मा और शिव से भी भगवान उत्तम हैं इन दोनों ने कथा थ्रों के फल का निर्णय किया है यह प्रमाण निरूपण में कहा हुआ है, इस निर्णय करने में वे दो ही मुख्य हैं इससे स्त्रियों के शाप का निरूपण किया, जो स्त्रो भगवान् की कथा नहीं सुनती है वह वैसे पति को स्वीकार करती है, सामान्य रूप से स्त्रियाँ दुष्ट हैं यो

१ - गदहे २ - छकड़े, गाडी ३ बोभा

योनि दोष मान कर भगवान इस प्रकार निषेध करते हैं, यों वह (रुक्मणी) मानती है नहीं तो ग्रम-मान पूरुषों का भजन में निषेध न कर, मुक्ते ही कैसे निषेध करते हैं यों ।।४४।।

श्रामास - तर्हि तासामीहिकं सुखं तीर्भविष्यति, ऐहिकामुष्मिकयोस्तुल्यत्वादप्रयो-जकः शाप इत्याशङ्कचाह स्विगिति ।

म्राभासार्थ - उन स्त्रियों को ऐहिक सुख उन पुरुषों से प्राप्त होगा, ऐहिक पारलौकिक समान होने से शाप अप्रयोजक है, यों शङ्का कर इस श्लोक 'त्वक्' में उत्तर देती है।

श्लोक—त्वक्रमश्रुरोमनखकेशिवनद्धमन्तर्भासास्थिरक्तकृमिविट्कफिपत्तवातम् । जीवच्छवं मजति कान्तमितिविमुढा या ते पदावजनकरन्दमजिझती स्त्री ४५

श्लोकार्थ - जिसने ग्रापके चरगा कमल को मकरन्द गन्ध नहीं सूंघी है वह मूर्ख स्त्री, जिसका शरीर बाहर खाल, दाढ़ी, मूछ, नख केशों से मढ़ा हुग्रा है, उसके भीतर मांस, हड़ी, लोह, विष्ठा, कफ़, पित्त ग्रीर वायू से युक्त है ऐसे जीते हए शव को, पति समभ भजती है ॥४४॥

मुबोधिनी-न हि शवालिङ्गने कश्चन भोगो-ऽस्ति । स्वप्नेऽपि तथा दर्शने मृत्युर्भवति । ग्रग्नि-प्रवेशे तू शवालि इते स्पष्ट एव मृत्यु:। यदि तस्मिन् देहे चेतनः कश्चिदिन्द्रियवान् भवेत् तदा स न गर्दभादिभावं प्राप्न्यात् । ग्रतः केवलं शव एव, परं जीवच्छव । प्रसिद्धात् प्रांगा ग्रत विशिष्टाः। न केवलं शवत्वमात्रमेव दूषराम्, किन्तु स्रवयवशोऽपि विचारे तत् दृष्टमित्याह। बाह्याभ्यन्तरभेदतः । तस्य शवस्य परितस्त्वक । ऊर्व्शं लम्बितभागे इमश्रुणि । यथाष्टिदिशः पूर्व-भागः। सर्वत्र लोम।नि यथा तृगानि। अन्तेषु नखाः, यथा प्राकारे शृङ्गारिए शूलानि वा। पश्चात्केशाः । एवं सर्वतो बहिः पिनद्धम् । अन्त-स्तू मांसम्, तस्याप्याधारभूतमस्थि च । तत्रापि मध्ये नाडीषु लोहितम्। नाड्यो बहिरप्याया-न्तीति रुधिरं मांसाद्बहिरप्युपलभ्यते । वस्तुत-स्त्वन्तः । तत्र च कृमयः क्षुद्रा जीवाः । ततोऽपि मध्ये पूरीषम् । कफपित्तवाताः शास्त्रसिद्धा रोगा-

दिसुचकाः। एवं हष्टाहष्टदोषा निरूपिताः। नन्वेताहशं चेत्कृत्सितम्, तदा कथं भजेतेत्याशङ्क-चाह कान्तमतिरिति । ग्रयं कान्तः परमसन्दर इति तस्मिन्न त्कृष्टबृद्धिः । नन् प्रत्यह मलादि-रूपत्वं दृश्यत इति कथं तस्मिन् कान्तबृद्धिः स्यात्, तत्राह विमुढेति । नन् सर्वासामेव स्त्रीणामियमेव व्यवस्थेति साधारण्यादस्यीव भोगशब्दवाच्यत्वात् सुखजनकत्वस्य हष्टत्वात्ताहशेनैव सुखं भविष्य-तीति व्यर्थं तहोषनिरूपरामिति चेत्। तत्राह या ते पदाब्जमकरन्दिमिति। यथा श्रोत्रं कथा गृह्णाति, तथा घ्राणमपि भगवन्तम।सेव्य भगवच्चरणार-विन्दरजो गृह्णाति चेत्, तदा शवं न गृह्णाति। यो हि कमलगन्धमाजिझित,स शवगन्धात् विचि-कित्सते । विशेषानभिज्ञस्तु काकादिः न विचिकि-त्सत इति नायं सर्वात्मना भोगरूपः। स्त्रीपदं पतिवताव्युदासार्थम् । सा हि धर्मार्थमेव भगवद्-बुद्धचा तं भजत इति । नापि तस्या विषयापेक्षा । IIXXII

व्याख्यार्थ - शव का म्रालि क्लन करने से कोई भोग नहीं होता है स्वप्न में यदि ऐसा दर्शन हो जावे तो मृत्यु होती है, अग्नि प्रवेश और शव का आलि इन होने से तो स्पष्ट मृत्यु हो जाती है, यदि उस देह में कुछ इन्द्रियवान् चेतन हो, तब वह गर्दभादिभाव को प्राप्त नहीं होता है स्रतः केवल शव ही है, परन्तु जीवित होते हुए भी शव के समान है। जीवच्छव में प्रसिद्ध रूप से प्रारा मौजूद हैं, केवल शवत्व के कारए। ही दूषए। है, किन्तु उसके अवयव के अंश भी विचार करने पर बाह्य और भीर भीतर दोनों भेद से दुष्ट दीखते हैं, इस जीते हुए शव के चारों तरफ, चमड़ी लपेटी हुई है, ऊपर के लम्बे भाग में दाढ़ी मूछ ग्रादि हैं, जैसे पूर्व भाग ग्राठ दिशाश्रों वाला है, जैसे सर्वत्र तृएा होते हैं, वैसे लोम हैं, जैसे महल पर प्रुङ्ग वा त्रिशूल होते हैं, वैसे नख हैं, पश्चात् केश हैं, इस तरह इनसे बाहर लपेटा हुन्ना बन्द है, भीतर इसके मांस उस मांस के न्राधार हिंडूयाँ हैं उसके मध्य नाड़ियों में लोहू है नाड़ियाँ बाहिर भी भ्राती है इसलिये खून मांस से बाहिर भी दीखता है, वास्तविक रीति से तो भीतर है, वहाँ कीड़े क्षुद्र जीव उससे भी मध्य में विष्ठा, कफ वात ग्रौर पित्त ये शास्त्र सिद्ध रोग के सूचक हैं, इस प्रकार हव्ट ग्रहष्ट दोष निरूपण किये हैं यदि ऐसा है तो कुत्सित है, तब वैसे को कैसे भजती है, जिसका उत्तर देती है कि, यह मेरा कान्त है, इस उत्कृष्ट बुद्धि से भजती है। हर रोज उसका मलत्व म्रादि देखती है फिर भी उत्कृष्ट बुद्धि कैसे होती है। जिसका निराकरण करती है कि 'विमूढ़ा' विशेष मूर्ख है, यदि कही कि सब स्त्रियों की यह ही दशा है, साधारण रीति से इस को ही भोग कहा वा समभा जाता है: इसको ही सुख देने वाला देखने से यों करने से ही सुख होगा इसलिये इस पर दोषारोपए। करना व्यर्थ है, इस पर कहती है, कि जैसे श्रोत्र कथा रस को ग्रहरण करता है, वैसे छारोन्द्रिय<sup>3</sup> भी भगवान् की सेवा कर, भगवान् के चरण कमल की रज गन्ध ग्रहण करती है, ऐसी दशा में वे शव को ग्रहण नहीं कर सकती हैं, जो कमल की गन्ध को सूंघता है वह शव की गन्ध को लेने में दूर से ही शङ्का करता है स्रर्थात् नहीं ले सकता है, विशेष उत्तम गन्ध को न जानने वाले काक प्रादि तो शव की गन्ध लेने से शिङ्कित नहीं होता है, बिल्क ले लेता है, इसलिये यह सर्व प्रकार से भोग रूप नहीं है, केवल 'स्त्री' शब्द देने का यह भाव है कि जो स्त्री पतिवृता है उसका यहाँ ग्रहण नहीं किया गया है, कारण कि पतिवृता तो धर्म के लिये ही, भगवद्बुद्धि से उसकी सेवा करती है, उस पतिव्रता को विषय भोग की अपेक्षा नहीं है ।।४५।।

ग्राभास-एविमतरभजने स्त्रियं पुरुषं च निन्दित्वा, स्वस्य विषयाधिकार एवेति सर्वथा विषयाभावे केवलमोक्षाधिकारात् स्वस्यापि प्रवृत्तिव्यर्थेत्याशङ्कचाह ग्रस्त्वम्बुजाक्ष मम ते चरणानुराग इति।

श्राभासार्थं – इस प्रकार ग्रन्य के भजन करने पर स्त्री तथा पुरुष की निन्दा कर, ग्रपने को विषयाधिकार ही है, इस सर्वथा विषयों के अभाव से तथा केवल मोक्ष में अधिकार होने से अपनी प्रकृति भी व्यर्थ है, यों शङ्का कर इसका समाधान 'ग्रस्त्वम्ब्जाक्ष' श्लोक से करती है।

१- परम सुन्दर पति, २ - कान, ३ - नाक, ४ - मृतक, मुड़दा, ५ - काग, कौवा। ६--पुस्तक में, केवल मोक्षाधिकारात् पाठ है, और नीचे फुट नोट में 'केवल मोक्षाधिकारा-भावात पाठ है जिसका ग्रर्थ 'कैवल मोक्ष के ग्रधिकार के ग्रभाव से

# श्लोक - ग्रस्त्वम्बुजाक्ष मम ते चरगानुराग ग्रात्मन्नतस्य मिय चानतिरिक्तह्ब्टेः। यहां स्य वृद्धय उपात्तरजोऽतिमात्रो मामोक्षसे तद् ह नः परमानुकम्पा ॥४६॥

श्लोकार्थ-ग्रापने कहा-हम तो उदासीन है, हमें किसी को ग्रपेक्षा नहीं है, यह ग्रापका कथन सत्य है ग्रीर ग्राप मुभे भी उत्कृष्ट नहीं समभते हो तो भी मैं तो चाहती हूँ कि मेरा प्रेम ग्रापके चरगारिवन्द में ही होवे कारगा कि यह प्रेम ही मेरे लिए बड़ा लाभदायी है, इस जगत की वृद्धि के लिए जब रजोगूगा की भारी मात्रा को लेकर माया रूप मुभ पर प्रेम से देखते हो, तब मैं कृत्यकृत्य हो जाती हूँ, यह ही मुभ पर बड़ी कृपा है ॥४६॥

मुबोधिनी - ग्रम्बुजाक्षेति हण्ट्यैव परमस्ख-दातृत्वं निरूपितम् । ते चरगानुरागो ममास्तु । उभयोरन्रागे उभयोः सुखं भवति, स्पर्शादिना, नत्वननुरागे। तत्र भगवतश्चेन्मयि नानुरागः, तदा पूर्णानन्दत्वात् मत्स्पर्शादिकृतसुखाभावेऽपि न काचित् क्षतिः। मम तु पूर्णानन्दत्वाभावात् ग्रन्यत्र स्पर्शे धाष्ट्यं भवतीति चरगास्पर्शे विरो-धाभावात् तत्रानुरागोऽस्त् । प्रार्थनायां लोट । मम त इति ग्रव्यवहितसम्बन्धः प्रार्थनाधिकारे हेत:। भगवतो नापेक्षित इति द्वितीयस्य स्नेह: कदाचित् प्रतिबन्धकत्वेन ग्रनपेक्षितः स्यात् । ततो भगवदिच्छाभावे रागो न भवेदिति प्रार्थना। भगवतोऽनपेक्षत्वे हेतुः ग्रात्मन्नतस्येति । तह्यात्मा-रामो विषयेष्विव त्वय्यपि भगवान् सम्बन्धं न करिष्यतीत्याशङ्कचाह मिय चेति। यथा भग-वानात्मिन रमते, एवं प्रपञ्चे ऽपि रमते। तत्र प्रश्नास्य मूलं स्वरूपमहमिति सुष्टिप्रलययोः

सिद्धत्वान्मत्सङ्गं न बाधिष्यत इत्यर्थः । नन्वेवं सति संसारिगामात्मारामागां च को विशेष इति चेत्। तत्राह अनितिरिक्तहके रिति। सर्वा-त्मनो भगवतः ग्रात्मनि वा मिय वा न ग्रतिरिक्ता हिंट्यंस्य । सर्वभयौवात्मत्वादेकैव हिष्टः सर्वत्र । तर्हि तव कथं स्त्रीरूपः पुरुषार्थः सिध्येत्, ग्रन्यथा स्रीत्वं व्यर्थं स्यादिति चेत्। तत्राह यहांस्य वृद्धय इति । यहि भगवान् ग्रस्य जगतो वृद्धयं ग्रात्ता रजसः ग्रतिमात्रा ग्रधिकमात्रारूपः कामः येन । तर्हि मामीक्षिष्यते । 'वर्तमानसामीप्ये वर्त-मानवद्वे'ति । तिहि तदैव नोऽस्मभ्यं सर्वशक्तिभ्यः परमानुकम्या । श्रस्मासु महतो कृपेत्यर्थः । 'मम योनिमंहद्ब्रह्म तस्मिन् गर्भं दधाम्यहम् । सम्भवः सर्वभूतानां ततो भवति भारते'ति वाक्यात्। ईक्षगोनैव चिच्छ्कत्याधानमूक्तम् । सम्बन्धस्त् भगवता सह नित्य इतीक्षगामेव विशेष: ॥४६॥

व्याख्यार्थ - 'ग्रम्बुजाक्ष' संबोधन से यह कहा कि ग्राप दृष्टि से ही परम सुखदाता हैं, मेरा ग्रापके चरणारिवन्द में यानि ग्राप में ग्रनूराग (प्रेम) होवे, दोनों के ग्रनूराग होने से ही दोनों को सर्शादि से सुख प्राप्त होता है. अनुराग न होवे तो सुख प्राप्त नहीं होता है, उसमें यदि भगवान् का मुभ पर अनुराग न हो तब भगवान् के पूर्णानन्द होने से मेरे स्पर्श ग्रादि से उत्पन्न सुख के अभाव होने पर भी किसी प्रकार क्षति नहीं हैं, मुभे तो मुभ में पूर्णानन्दत्व के ग्रभाव में दूसरे के स्पर्श में घृष्टता होती है, इमलिये चरण स्पर्श कोई विरोध नहीं, उसमें ग्रनुराग हो 'ग्रस्तु' यह लोट् लकार प्रार्थना में दिया है, ग्रर्थात् रुक्मिणी प्रार्थना करती है कि मेरा ग्रनुराग ग्रापके चरण में हो, प्रार्थना करने के अधिकार का हेतु मेरा आपके साथ नित्य सम्बन्ध है, भगवान् को तो अपेक्षा नहीं है, कदा-चित् दूसरे का स्नेह प्रतिबन्धक होने से भगवान् को अपेक्षित न होते, इस कारण से भगवान् को इच्छा न हो तो अनुराग भो न होगा, इसलिये ही प्रार्थना को है। भगवान् क्यों नहीं चाहता है ? जिसका हेतु देती है वे अपनी ग्रात्मा में ही रत हैं। इस कारण से जैसे ग्रात्माराम विषयों की श्रपेक्षा न कर उनसे सम्बन्ध नहीं करता है वैसे तुभ से भी सम्बन्ध न करेंगे। इस शङ्का का समाधान करती है कि, जैसे भगवान स्रात्मा में रमण करते है। वैसे प्रपञ्च में भी रमण करते हैं, तो प्रपञ्च का मूल स्वरूप तो मैं हूँ मृष्टि ग्रौर प्रलय दोनों सिद्ध हैं, मेरा सङ्ग किसी प्रकार भगवान को रमणादि में बाध न करेगा, फिर शङ्का उठाती है कि यदि यों है तो संसारी ग्रीर ग्रात्मारामों में कौन विशेष है ग्रथीत् दोनों में क्या भेद है ? इसका उत्तर देतो है कि, सर्वात्मा भगवान् का मेरे में वा स्रात्मा में भेद हिंड नहीं है। सर्व ग्रात्मा है इसलिये सर्वत्र एक ही दृष्टि है, तब तेरा स्त्री रूप पुरुषार्थ कैसे सिद्ध कर सके ? यदि कर सक तो स्त्रीत्व व्यर्थ हो जावे, यदि यों कहो तो, इसका उत्तर यह है कि, जब भगवान् जगत् की वृद्धि के लिये रजोगुरा की मात्रा को बढ़ा कर रचना की इच्छा करते हैं, तब मेरे सामने हिष्ट करते हैं, तब ही तो सर्व शक्तिरूप हम पर अनुकम्पा होती है, 'ममयोनिर्महद्ब्रह्म तस्मिन् गर्भ दधाम्यहम्' सम्भवः सर्व भूतानां ततो भवति भारत' इस वाक्यानुसार, हम पर महती कृपा की जाती है, हिष्ट मात्र से ही चित्राक्ति का ग्राधान कहा है, सम्बन्ध तो भगवान् के साथ नित्य है ही, इसलिये ईक्षण (हब्टि) ही विशेष है ॥४६॥

म्रामास — एवमुदासीनत्वेऽपि स्वस्य सर्वपुरुषार्थसिद्धिमुक्तवा, सुखप्रस्तावनायां भग-वानकस्मादेवं यदुक्तवान्, तत्र को हेतुरित्याशङ्कृच, परीक्षार्थं तेषामुपयोग इति भावं वर्णयति द्वाभ्याम्।

भ्राभासार्थ - इस प्रकार उदासीन होते हुए भी भ्रपनी सर्व पुरुषार्थ की सिद्धि कह कर सुख की प्रस्तावना में भगवान ने ग्रचानक, जो यों कहा, उसका क्या कारए है ? इस शङ्का का उत्तर दो इलोकों से देती है, कि परीक्षा के लिये भगवान् ने यों कहा है। य में मार्थ में प्रतिकार के मार्थ के विकास के विकास के विकास करते हैं।

श्लोक - नैवालीकमहं मन्ये वचस्ते मधुसूदन। ग्रम्बाया इव हि प्रायः कन्यायाः स्याद्रतिः क्चित् ॥४७॥ व्यूढायाश्चापि पुंश्वत्या मनोऽभ्येति नवं नवम् । बुधोऽसतीं न बिभृयात्तां बिभ्रदुमयच्युतः ॥४८॥

श्लोकार्थ - हे मधुसूदन ! ग्रापके कहे हुए वचन में भूठ है, यों नहीं कहती हूँ; क्योंकि जैसे काशिराज की कन्या ग्रम्बा की कुमारिकावस्था में ही दूसरे पुरुष पर प्रीति हुई, गैसे किसी समय कुमार ग्रवस्था में भी कदाचित् किसी पुरुष पर प्रेम हो जाय, यह ग्रसम्भव नहीं है ॥४७॥

श्रीर कभी ब्याह होने के श्रनन्तर भी बड़ी स्त्री व्यभिचारिए। हो जाय तो नये-नये पित पर उसका मन जाता है, इसलिए बुद्धिमान को चाहिए कि ऐसी व्यभि-चारिए। को घर में रखकर पालन न करे, यदि पालन करता है तो ऐसा पुरुष दोनों लोकों से भ्रष्ट होता है।।४८।।

सुवोधिनी— नैवालीकमहं मन्य इति । यथाश्रुताथत्वेऽपि ते वचः श्रहमलीक न मन्ये । श्रसमभावितवचनमलीकम् । मधुसूदनत्वात् परमसमर्थस्य सर्वापेक्षारिहतस्य क्लिष्टकरणे प्रयोजनाभावात् परीक्ष्यौव सम्बन्धः कर्तव्य इति सूचितम् ।
सम्भावनायां स्नीत्वमेव हेतुः । यतः महति कुले
जातायाः काशिराजसुताया श्रम्बायाः कन्याया
इव क्वचित् साल्वे रितर्दं श्यते । श्रम्बा श्रम्बका
श्रम्बालिकेति तिस्रः काशिराजकन्याः भीष्मेण
विचित्रवीर्यार्थे स्वयंवरे श्राहताः । ततो ज्येष्ठा

भीष्मं प्रति स्वाभिप्रायमुक्तवती 'साल्वे मन्मन' इति । ततो भीष्मेण प्रेषिता, साल्वेनान्याहृतेत्यगृहीता, पुनर्भीष्मं प्राप्ता । परशुरामवाक्यादिष
भोष्मेणासङ्गृहीता, तपसा देहं त्यक्त्वा शिखण्डी
भूत्वा, भीष्मवधार्थमुत्पन्ने ति भारतकथा । व्यूढाया ग्रिष पुंश्चल्याः । जन्मसंस्काराद्ग्रहैर्वा बहुपुरुषसम्बन्धिनी भवति । ततस्तस्या मनः नवं नवं
पुरुषमभ्येति । तदवश्यं परीक्षणेन ज्ञातव्यम् ।
तत्र प्रयोजनमाह बुधः ग्रसतीं न बिभुयादिति ।
तां बिभ्रदुभयच्युत इति बाधकम् ॥४७-४८॥

व्याल्यार्थ—यथाश्रुत होते हुए भी ग्रापका वचन मैं भूठा नहीं मानती हूँ, भूठ उसे कहते हैं जो ग्रसम्भव होवे, मधुसूदन होने से, सर्व ग्रपेक्षा रहित सर्व समर्थ को इस प्रकार क्लिप्ट कर्म करने में कोई प्रयोजन नहीं है, ग्रतः इन वचनों से यह सूचना दी है कि, परीक्षा करने के ग्रनन्तर ही सम्बन्ध करना चाहिये, ग्रतः ग्रापके बचनों को मैं इस प्रकार की सूचना समभती हूँ, जिससे वे भूठे नहीं हैं, इस प्रकार सम्भावना है, जिसमें कारगा स्त्रीपन है, क्योंकि बड़े कुल में उत्पन्न काशिराज की बेटी ग्रम्बा की साल्व में रित हो गई थी, यह प्रत्यक्ष प्रमागा है, ग्रम्बा ग्रम्बिका ग्रम्बालिका तीन काशि-राज की कन्यात्रों को भीष्म विचित्रवीर्य के लिये लाया था, पश्चात् बड़ी ग्रम्बा ने भोष्म को कहा कि मेरा मन साल्व में ग्रामक्त है, जब भीष्म ने उसने वहाँ भेजा, साल्व तो दूसरी ले ग्राया था ग्रतः इसको ग्रहण नहीं किया, जिससे वह लौट कर भीष्म के पास ग्राई । परग्राम के कहने पर भी भीष्म ने ली नहीं, जिस कारण से तपस्या से देह का त्याग कर, शिखण्डी बन भीष्म को मरने के लिये उत्पन्न हुई,यह कथा महाभारत में है,विवाहित भी व्यभि चारिएगी होती है,क्योंकि पूर्व जन्म के संस्कारों से, व ऐसे ग्रहों के योग से, बहुत पुरुषों से सम्बन्ध वाली होती है, इस कारण से उसका मन नये नये पुरुष को चाहता है. वह परीक्षा कर इस बात को जानना चाहिये, परीक्षा करने का प्रयोजन कहती है कि, बुद्धिमान को चाहिये कि ऐसी व्यभिचारिसी का पालन न करे ग्रर्थात् घर में उसको न रखे, यदि उसको रख कर पालन करता है तो वह दोनों लोकों से भ्रष्ट होता है, इस प्रकार उसको रखना बाधक है ॥४८॥

ग्रामास—एवं साभिप्रायं प्रकारद्वयेन भगवद्वावयानि व्याख्यातानि । तत्र व्या-ख्याने सान्त्वनार्थं प्रकाशितं स्वाभिप्रायं तया वर्गितं श्रुत्वा, ग्रनन्यत्वं परिज्ञाय, दीन-त्वस्य हीनभावत्वस्य च प्रकाशितत्वात् गर्वाभावमिष ज्ञात्वा, सन्तुष्टो भगवान् तस्या वावयमभिनन्दति साध्व्येतदिति ।

ग्राभासार्थ — रुनिमणी ने भगवान के वचनों का दो प्रकार से विवेचन कर यह सिद्ध किया कि भगवान का ग्राभिप्राय मुभे त्यागने का नहीं था किन्तु इस प्रकार परीक्षा करना योग्य था जिसको सुनकर भगवान ने जान लिया कि, रुनिमणी ग्रानन्यभाव रखती है, ग्रीर दीनत्व तथा हीनत्व के प्रकाशन से इसमें गर्व भी नहीं है, जिससे भगवान प्रसन्न हो 'साइब्येतदिभिज्ञाय' श्लोक में उसके वाक्य का ग्राभिनन्दन करते है।

श्लोक — श्रीभगवानुवाच – साध्व्येतदिमज्ञाय त्वं राजपुत्रि प्रलम्भिता । मयोदितं यदन्वात्थ सर्वं तत्सत्यमेव हि ॥४६॥

श्लोकार्थ — श्री भगवान ने कहा कि हे साध्वी राजपुत्री ! मैंने जो तुमसे हँसी की, उसका भावार्थ समभकर तुमने जो कुछ कहा, वह सर्व सत्य ही है ॥४६॥

सुबोधिनी — एतद्वचाहृतमुक्तं साध्वेव । हे साध्वीति वा । पूर्वमेव त्वमेवं वक्ष्यसीत्यभिज्ञाय प्रलम्भिता वक्षोक्त्या विद्याता । एवं वचने सामध्या राजपुत्रीति । साध्वीत्येतदमर्मेति ज्ञापितम् । व्याख्यानं यथा व्याख्यातमेवेत्याह मयोदितं यद-

न्वात्थेति । उदितस्यानुवचनं व्याख्यानम् । म्रतः मयोदितं यदन्वात्थं व्याख्यातवती, तत्सर्वं सत्य-मेव । हि युक्तश्चायमर्थः । म्रन्यथा वाक्यानामस-म्बद्धार्थता स्यात् ॥४६॥

व्याख्यार्थ — यह जो तुमने व्याख्यान किया वह ठीक ही है, हे साघ्वी ! तुम पितव्रता हो। इसिलये ऐसा ही व्याख्यान करोगी, यह जान कर ही मैंने इस प्रकार वक्र उक्ति से पिरहास किया था, इस प्रकार व्याख्यान करने की सामर्थ्य तो राजपुत्री होने से तुम में उत्पन्न हुई है, साघ्वी तो वचनों के मर्म को इस प्रकार नहीं समक्त सकती है, अतः मैंने जो अक्षर कहे उनका अक्षरशः अनुवाद पूर्वक व्याख्यान तुमने यथार्थ किया है, इस प्रकार का भावार्थ उचित ही है, यदि यों अर्थ नहीं किया जाय तो अर्थ असम्बद्ध हो जाता ।।४६।

स्रामास—प्रसन्नः सन् प्राथितचरणारिवन्दरितदानप्रस्तावे बह्वेव प्रयच्छिति यान्यान् कामयसे कामानिति ।

स्राभासार्थ — भगवान् के प्रसन्न होने से रुक्मिग्गी ने चरणाविद में स्रनुराग मांगा था, उसके देने के प्रस्ताव में स्राप 'यन्यान्कामयसे' क्लोक में उससे भी विशेष देने की इच्छा प्रकट करते हैं।

# श्लोक — यान्यान्कामयसे कामान्मय्यकामाय मानिनि । सन्ति ह्योकान्तभक्तायास्तव कल्याणि नित्यदा ॥५०॥

श्लोकार्थ — हे मानिनी ! तुम जो-जो मुक्त ग्रकाम से चाहोगी, वह सर्व एकान्त-भक्ति वाली जो तूँ हैं, उसके लिए हे कल्याग्गी ! नित्य ही हैं ।।५०।।

सुबोधिनी — मत्सम्बन्धिनः सर्व एव सकामा
निष्कामाश्च व्यवहाराः निष्कामा एव । सिद्धवदनुवादेनायं वरो दत्तः । यान् कामान् कामयसे,
तानकामाय कामयस इति । यतो मयीत्यावृत्त्या
योजना । वीष्सा नानाविधत्वाय । तस्मात्तव
कामा निष्कामा भवन्त्वत्युक्तं भवति । मानिनीति सम्बोधनं मानापनोदनार्थमेवमुच्यत इति
सूचयति निष्कामा मानवती न भवतीति । एव
कामानां निष्कामत्वमुक्त्वा, सर्वानेव कामान्

प्रयच्छति सन्ति होति । ग्रर्थात् कामाः । तत्र दानव्यतिरेकेणैव विद्यमानत्वे हेतुः एकान्तभक्ताया इति । हि युक्तश्चायमर्थः । या ह्यनन्यभक्ताः, सा सर्वं प्राप्नोतीति । एकान्ते वा भजते, साप्यपेक्षितं कामसुखं प्राप्नोतीति । तवेति तत्रानुभवो निरू-पितः । कल्यागोति स्वरूपयोग्यता विवाहित-त्वाद्भाग्यं चोक्तम् । नित्यदेति सर्वदा । छान्दसः ॥४०॥

द्याख्यार्थ — मुक्त से जिनका सम्बन्ध हो जाता है वे सर्व व्यवहार निष्काम हों चाहे सकाम हों तो भी निष्काम हो ही जाते हैं, यह वर सिद्ध के समान ग्रनुवाद से वर दे दिया है, जिन कामनाग्रों की पूर्ति मुक्त में से करनी चाहती हो, यद्यपि मैं ग्रकाम हूँ किन्तु मुक्त से हो चाहती हों। इस कारण से तेरी विशेष इच्छा ग्रनेक प्रकार की होने से पूर्ण होगी किन्तु वह इच्छा स्वतः निष्काम बन जायगी, मानिनी, यह संबोधन मान तोड़ने के लिये ही दिया गया है. यों सूचित करते हैं, मान वाली निष्काम नहीं बन सकती है, इस प्रकार वे तुम्हारी कामनाएं निष्काम हो जावेगी, यह समक्ताने के ग्रनन्तर कहते हैं कि सब कामनाएं तुक्ते प्राप्त होगी, देने के सिवाय, उनकी विद्यमानता में कारण बताते हैं कि तूं मेरी एकान्तिक ग्रनन्य भक्ता है ग्रतः जो मेरी ग्रनन्य भक्ता होती हैं वह सब प्राप्त करती है ग्रथवा जो एकान्त में मेरा भजन करती है, वह भी जो काम सुख चाहती है वह प्राप्त करती है 'तव' पद से यह कहा कि मुक्ते ग्रनुभव ही है, कल्याणो संबोधन से यह बताया कि तेरे स्वका की योग्यता है तथा मुक्त से विद्यहित होने से तेरा भाग्य भी उत्तम है, स्वक्ष समय के लिये नहीं किन्तु 'नित्यदा' यह पद छान्दस ग्रथात् वैदिक है, सर्वदा हमेशा के लिये ऐसा भाग्य है ।४०॥

म्राभास-तदा पतनिक्रयया यजातं तदप्याह उपलब्धं पतिप्रेमेति ।

श्राभासार्थ-तब पतन किया से जो हुआ वह भी 'उपलब्धं पति प्रेम' श्लोक से कहते हैं।

श्लोक — उपलब्धं पतिश्रेम पातिव्रत्यं च तेऽनधे । यहाक्येश्वाल्यमानाया न धीर्मय्यपकिषता ॥५१॥

श्लोकार्थ —हे निष्पापिनो ! मैंने ऐसे वाक्य कहे जिनसे बुद्धि चलायमान हो जावे, किन्तु तेरी बुद्धि मुभ में से दूर न हुई, जिससे तुमने पतिप्रेम तथा पातिवत्य दोनों प्राप्त किए ॥ ५१॥

रत्यागस्य कृतत्वात् पतिप्रेम उपलब्धम् । पाति-। व्रत्यं चोपलब्धम् वतभङ्गे मरगामेवाङ्गीकृत- मानाया ग्रपि तव धोः मयि नापर्कावता, ग्रपकर्षं मिति । चकारान्मयि स्थिरापि बुद्धः, मत्स्पर्शेनैव

मुबोधिनी -परित्यागसम्भावनायामेव शरी- । जीवनस्य प्राप्तत्वात् । चकारात् हेत्वन्तरमप्याह यद्वावयेरिति । यस्मात् कारणात् वाक्यैश्चाल्य-न प्राप्तवती । सर्वथाभावस्तु दूरापास्तः ॥५१॥

व्याख्यार्थ - मेरे वचनों से त्याग की सम्भावना मात्र देख शरीर का त्याग करने लगी, जिससे पित प्रेम पाया, तथा पातिव्रत्य प्राप्त किया, वृत का भङ्ग होने पर मरण का ही निश्चय किया, च शब्द का भाव प्रकट करते हुए कहते हैं कि मुक्त में स्थिर हुई भी बुद्धि, मेरे स्वशं से जीवन को प्राप्त हुई ग्रौर 'च' कहने का दूसरा हेतु भी कहते हैं, जिस कारण से मेरे वचनों से विचलित बुद्धि भी मुभ से दूर न गई, अर्थात् मुभे नहीं छोड़ा, सर्वथा अभाव तो दूर रहा ॥५१॥

श्राभास—तया यद्विरक्ततया भक्तिमार्गानुसारेगा भक्तिमेवोररीकृत्य, कादाचित्कः कामः समर्थितः, तदेव युक्तम्, न तु लौकिकवन्मद्भगनमिति स्वय सम्मति वक्तुं विप-रोते बाधकमाह ये मां भजन्तीति। म पूर्व स्था में स्थान है जिल्ला है। उद्योग से मध्य है। विकास

ग्राभासार्थ - उस (रुवमग्री) ने जो विरक्तपन से भक्ति मार्गानुसार भक्ति को स्वीकार कर कादाचित्क काम का समर्थन किया, वह ही उचित है, न कि लौकिक की भाँति मेरा भजन उचित है, इसलिये उसने जो कहा उसमें ग्रपनी सम्मति प्रकट करते हैं ग्रौर विपरीत में बाधकता दिखाते हैं 'ये मां भजन्ति' श्लोक से। ा को बेटी हा एक मात्रा होती है का सामक एती है।

श्लोक - ये मां मजन्ति दाम्पत्ये तपसा वतचर्यया। कामात्मनोऽपवर्गेशं मोहिता मम मायया ।। १२।। म से विकासित होते होते था राज्य भी उत्तर हैं, स्वरूप रावय में साथ रहा राज्य है। उत्तर का

श्लोकार्य - जो कामी पुरुष, मोक्ष के स्वामी मुभको, तप तथा वतों द्वारा इसीलिए भजते हैं कि दम्पतीवत् सुख भोग की प्राप्ति होवे तो वे मेरी माया से मोहित हुए हैं, यों समभना चाहिए ॥५२॥

मुबोधिनी - दाम्पत्ये दम्पत्योरिव भावार्थे। भक्तिमार्गे एवं नास्तीति, ग्रन्यत्र भगवद्भजनं न लोकसिद्धमिति, स्वयं कर्ममार्गे तत् वक्तुं साधन-माह तपसा व्रतचर्ययेति । तपः पुरुषस्य, व्रतचर्या स्त्रयः। कथं भगवन्तमपि तथा भजन्ति। न हि ।

शैत्यार्थं कश्चिद्धिह्नं सेवत इति, तत्राह कामात्मान इति । कामात्मानः काममेव पुरुषार्थं मन्यन्ते । भगवानववर्गेशः मोक्षदाता। एवं विरुद्धयो सेव्य-सेवकयोरिप सतोः यद्भजनं सिध्यति, तन्मायामो-हनेनैवेत्याह मोहिता मम माययेति ॥५२॥

ट्याख्यार्थ — लोक में दाम्पत्य से जिस प्रकार जैसा सुख होता है, भिक्त मार्ग में वैसा सुख नहीं है, ग्राप कर्म मार्ग में उसकी कहने के लिये साधन कहते हैं 'तपसा व्रतचर्यया' तपस्या पुरुषों का, व्रतचर्या सित्रयों की, भगवान को भी इस प्रकार वसे भजते हैं, ठंडी हो, इसलिये कोई ग्राग्न का ताप नहीं लेता है, इस विषय में कहते हैं कि, जो काम को ही पुरुषार्थ मानते हैं, ग्रोर भगवान तो मोक्ष के दाता हैं, इस प्रकार सेवक ग्रोर सेव्य दोनों परस्पर विरुद्ध देखने में ग्राते हैं, फिर भी, जो भजन सिद्ध हुवा दीखता है, वह माया से मोहित होने के कारण है।। १२।।

ग्राभास—साधारगासेवकानां स्थितिमुक्तवा, ये पुनर्विशेषेगा भगवन्तं प्राप्ताः तेऽपि चेत् सकामा भवेयुः, तदा कालेन तेषां बुद्धिनीश्यत इति निन्दित मां प्राप्य मानिनोति ।

स्राभासार्थ — साधारण सेवकों की स्थित कह कर ग्रब फिर कहते है कि जो विशेष प्रकार से मुक्त (भगवान्) को प्राप्त हुवे हैं, यदि वे भी सकाम होने लगे, तो समभना चाहिये कि काल से उनकी बुद्धि नाश हो गई, यों कह कर उनकी 'मां प्राप्य' क्लोक से निन्दा करते है।

श्लोक—मां प्राप्य मानिन्यपवर्गसम्पदं वाञ्छन्ति ये सम्पद एव तत्पतिम् । ते मन्दभाग्या निरयेऽपि ये नृगां मात्रात्मकत्वान्निरयः सुसङ्गमः ॥५३॥

श्लोकार्थ — हे मानिनी ! जिसमें मोक्ष तथा सब सम्पदाएँ भी रहती हैं, ऐसे मुभे प्राप्त करके भी जो लोग लौकिक सम्पदाएँ माँगने लगते हैं, उनको मन्दभागी समभना चाहिए; क्योंकि विषय सुख तो नरक में भी मिलता है, विषयों में श्रासक्त होने से उनको नरक ही सरलता से प्राप्त होगा ॥ १३॥

मुबोधिनी—ग्रपवर्गस्य सम्पद्यस्मात् । मानिनीति सम्बोधनं मानस्य विद्यमानत्वान्न त्वं प्रार्थयिष्यसीति सूचितम् । ये केवलमैहिकसम्पद एव
प्रार्थयन्ति, ते मन्दभाग्याः । यथा मन्दभाग्यो
निधिमपि प्राप्य, पाषाण इति पदा प्रक्षिपति,
एतन्मन्दभाग्यस्य लक्षरणम् । ननु विषया अपि
दुर्लभाः स्त्रीधनादयः, तत्कथं मन्दभाग्यत्विमिति
चेत् । तत्राह । ये विषया निरयेऽपि नृगां भवनित । तत्र हेतुः मात्रात्मकत्वादिति । न हि क्व-

चिद्विषयाभावोऽस्ति । श्वादियोनाविष विषयोप-भोगस्य हष्टत्वात् । दु.खं तु विषयसम्बन्धे निय-तम् । तारतम्यं त्वप्रयोजकम् । तिहं ताहशो निरयोऽपि सम्पत्तियुक्तः समीचीन इति चेत्, तत्राह निरयः सुसङ्गम इति । सुष्ठु सङ्गमो यस्येति । न तदर्थं तपः कर्तव्यं मद्भजनं वा । ग्रतः ग्रक्लेशसिद्धे क्लेशकर्गात् दुर्भाग्यत्वम् । पूर्णादल्पप्रार्थनायां मन्दभाग्यत्वं वा स्यादिति तथा न भावनोयमित्युपदेशः ॥५३॥

व्याख्यार्थ — जिससे मोक्षरूप सम्पदा प्राप्त होती है ऐसे मुक्त से तुम वह भी नहीं माँगती हो, कारण कि तुक्त में मान मौजूद है, यह 'मानिनि' संबोधन से सूचित किया है, ग्रौर जो केवल लौकिक सम्पादाएँ मांगते हैं, वे तो मन्द भाग्य वाले हैं, जैसे ग्रभागे को मिण भी प्राप्त हो, तो उसको पत्थर समभ ठुकराता है, इसलिये यह मन्द भाग्य का लक्षण है, इसी प्रकार मोक्षदाता मुक्त से मुक्ति की प्रार्थना न कर, उसको ठुकराके नाशवान् लौकिक सम्पदाएँ माँगते है, जिससे वे मन्द भागी हैं विषय स्त्री घन पुत्रादि की प्राप्त भी दुर्लभ है उनके मांगने वाले ग्रभागे केसे ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि, ये पदार्थ नरक ग्रादि में भी मिलते हैं, इनका ग्रभाव कुत्ते ग्रादि योनियों में भी नहीं है, उनको भी विषयोपभोग करते हुए देखा जाता है, विषयों से सम्बन्ध होने पर दुःख प्राप्ति तो नियत है ग्रथीत् ग्रवश्य होती ही है स्वल्प वा ग्रधिक वह तो ग्रप्रयोजक है, यदि कहो कि जहां इस प्रकार सम्पत्ति सुख मिलता है तो वह नरक भी ग्रच्छा है, वहां कहते हैं कि नरक तो सरल स्वयं प्राप्त होता ही है, जिसके लिये तपस्या वा मेरे भजन करने की ग्रावश्यकता नहीं है, ग्रतः जो पदार्थ बिना क्लेश के प्राप्त होवे उसके वास्ते क्लेश करना भी मन्द भाग्य पन है, जो पूर्ण है विशेष देने वाले हैं उनसे स्वल्प के लिये प्रार्थना करनी मन्द भाग्य ही है, ग्रतः यों न करना चाहिये, इस प्रकार उपदेश है। १३॥

ग्रामास—तया यदुक्तं मामीक्षसे, तर्हि नः परमानुकम्पेति तदभिनन्दति विष्ट्योति।

ग्राभासार्थ — उस (रुक्मणी) ने जो कहा ग्राप मुफेदेखते हैं, यह तो मेरा विशेष ग्रनुग्रह है, इसलिये उसका ग्रभिनन्दन 'दिष्टचा' श्लोक से करते है।

श्लोक — दिष्टचा गृहेश्वयंसकृत्मिय त्वया कृतानुवृत्तिर्भवमोचनी खलैः । सुदुष्करासौ सुतरां दुराशिषो ह्यसुं भराया निकृतिजुषः स्त्रियाः ।।५४।।

श्लोकार्थ — हे गृहेश्वरी ! संसार से छुड़ाने वाली, निष्काम मन की वृत्ति मुक्त में बार-बार ग्रपंण कर लगाई है, यह बहुत ग्रच्छा किया, यों करना प्रसन्नता का विषय है, खलजनों की चित्त वृत्ति मुक्त में लगनी बहुत कठिन है; क्योंकि उनका ग्रभिप्राय दोषों से भरा हुग्रा है तथा प्राणादिक के पोषण करने वाले विषयों के पोषक वृत्ति वाली वे स्त्रियाँ हैं।। १४।।

सुबाधिनी — ग्रसकृत्मिय त्वया या ग्रनुवृत्तिः कृता, सा दिष्ट्या कृता । यतः सा भवमोचनी । गृहेश्वरोति सम्बोधनं लोकप्रसिद्धसंसारसुख तव सिद्धमेवेति सूचयति । ग्रनुवृत्तिर्नामोदासीनेऽपि भगवित तदनुसरणम् । तत्प्रथमं पत्रप्रेषणोनात्म-समपंणारूपा । ततो रुनिनवधे प्रार्थनया वाक्सम-पंणारूपा । तत इदानीं मूच्छ्या मनःसमपंणा-रूपा । इश्वराद्भिन्नतया स्थितौ ससारः ईशादपे-

तस्ये'त्युत्तरत्र वक्ष्यते। ग्रत इयं भवमोचनी भवति। ननु किमाश्चर्यम्, भार्या करोत्येवेति चेत्। तत्राह खलैः सुदुष्करेति। दुष्टं रुक्मिप्रभृ-तिभिः कृत्वा सुतरां दुष्करा। खला दुष्टस्वभावाः मात्सर्येग परकार्यनाशकाः। किञ्च। ग्रन्तरिप तव बाधकं न जातमित्याह दुराशिष इति। दुष्टा प्राकृती ग्राशीर्यस्य तस्याः मदनुवृत्तिः सुतरामेव दुलंभा। तत्राप्यसावेताहशी। तत्रापि ग्रसुंभरायाः प्राग्रापोषिकायाः। तत्रापि निकृतिजुषः नरक-

सेविकायाः । खियश्च । ग्रन्तःकरणप्रागोन्द्रियश- । किं वक्तव्यमित्यर्थः । इमामेवोपपत्ति हिशब्द रीरदोषाणां प्रत्येकसद्भावेऽपि दुर्लभा, समुदाये । ग्राह ॥५४॥

व्याख्यार्थ - तूने मुक्त में कई बार अपने को अर्पण कर अपना अनन्य प्रेम प्रदर्शित किया है, वह बहुत प्रसन्नता का उचित कार्य है, क्योंकि ऐसी वृत्ति संसार से छुड़ाने वाली है। हे गृहेश्वरी! यह संबोधन कह कर सूचित किया है कि, लोक प्रसिद्ध सांसारिक सुख तो तुभी प्राप्त ही हैं, अनुवृत्ति' शब्द का भाव प्रकट करते हुए ग्राचार्य श्री कहते हैं कि भगवान ने इस से यह सिद्ध किया है कि मैं उदासीन है, तो भी तुमने सर्व प्रकार मुक्त में अपने को बार बार अर्पण कर अपनाया है, इसका स्पष्टोकरण करते हुए कहतें हैं कि जैसे पहले पत्र लिख कर अपनी देह को मुभे अर्पण कर दिया, पश्चात् रुक्मि वध होने पर, प्रार्थना से 'वागी' को अपंगा किया, अब मूर्च्छा से मन को समर्पगा किया, ग्रीर ग्रपने ग्रमिप्राय को प्रकट करने वाले वाक्यों से, सर्व समर्पण किया, ईश्वर से भिन्न स्थिति में संसार होता है जिसका उत्तर 'ईशादपेतस्य' श्लोक में कहा जायगा, ग्रतः यह तुम्हारी चित्त वृत्ति संसार छूड़ाने वाली है, यदि कहो कि इसमें क्या ग्राश्चर्य है ? पत्नी इसी प्रकार अपंगा करती है, जिसके उत्तर में कहते हैं कि, दुष्ट स्वभाव वाले मत्सरता से ग्रन्यों के कार्य को नष्ट करने वाले, रुक्मि प्रभृति जो खल हैं, वे यों नहीं कर सकते हैं, तेरा ग्रन्त:करण भी यों करने में बाधक नहीं हुआ किन्तु जिनकी प्रकृति दूष्य हे उनके अन्तः करगा में मेरे लिये अनुवृत्ति बिलकूल कठिन है, उसमें भी, यह तथा वैसी होनी तो सम्भव ही नहीं, क्योंकि वे प्राणों को ही पोषण करने वाली है, जिससे वे नरक की सेविकाएं है, अन्तः करगा, प्रागा, इन्द्रियाँ और शरीर के दोषों का प्रत्येक में होने से भी श्राप जैसी वृत्ति स्त्रियों की होनी कठिन है, तो यदि सब दोष पूर्ण हो तो वहां क्या कहा जावे, इस ही उपपत्ति को 'हि' निश्चय वाचक शब्द कहता हैं ।। १४।।

भ्राभास एताहश्योऽन्या ग्रपि बह्वचः सन्तोति स्त्रीगामपि मध्ये तामुत्कृष्टत्वेन स्तौति न त्वाहशीमिति ।

ग्राभासार्थ - ऐसी स्त्रियां तो बहुत ही हैं किन्तु स्त्रियों में यह उत्तम है इसलिये 'न त्वाहशीं' क्लोक से इसकी प्रशंसा करते हैं।

श्लोक—न त्वाहशीं प्रगायिनीं गृहिणीं गृहेषु पश्यामि मानिनि यया स्वविवाहकाले। प्राप्ताःनृपानविगण्यय रही ग्रहो प्रमे स्थापितो द्वित उगश्रुनसत्कथस्य। ५५।

श्लोकार्थ — हे मानिनि! यद्यपि घरों में बहुत स्त्रियाँ हैं, किन्तु तेरे समान प्रेमवाली दूसरी कोई नहीं है कारण जिस (तुम)ने अपने विवाह काल में आए हुए राजाओं को ध्यान में भी न लाकर अर्थात् तुच्छ मानकर, केवल मेरे यश सुनने के कारण मुक्त को प्राप्त करने के लिए गुप्त रूप से ब्राह्मण भेज मुक्ते बुलाया ॥ ४५॥

मुबोधिनी—प्रण्यिनी गृहिणी दुर्लभा । लोकिकधर्माभिनिविष्टा गृहिणी । तथाभूतापि परमप्रेमयुक्ता ग्रात्मनोऽप्यधिकस्नेहवती दुर्लभा भवति । गृहेषु गृहस्थाश्रमेषु मम बहुरूपेषु । न

पश्यामीति ताहश्या ग्रभावे प्रमाणम् । मानिनीति मानसद्भावेन ग्रन्यसक्तिनिवृत्तिः श्रपकीर्तिलेशस्या-प्यसहनं च सूच्यते । कथमित्याकाङ्क्षायामुप-पादयति । यया स्विववाहकाले प्राप्तान् सर्वप्रकारेण शिशुपालादीनविगगाय्य, रहः एकान्ते द्विज प्रस्था-पितः । नापि मया सह परिचयः किन्तु उपश्रुता सद्भिः कृता कथा यस्य, सत्कथा वा । ग्रहो श्राश्चर्ये । नह्येताहशं कुचिदिप लोके जातमिति ।

स्वयंवरे तु वर्गां युक्तम्, नत्वेताहशम्, अन्याः सर्वा एव लौकिकप्रकारेणानीताः । अनेन सम्बन्ध-प्रकार: त्वत्सहशो नान्यासामिति निरूपितम् ॥ ११॥

व्याख्यार्थ - प्रेमवाली स्त्री मिलनी दुर्लभ है। स्त्रो लौकिक धर्मों में ग्रासक्त होकर भी, परम प्रेम से युक्त हो अपने से भी पित में अधिक स्नेह करे ऐसी स्त्री मिलनो बहुत कठिन है, मेरे अनेक प्रकार के गृहस्थाश्रम के घर हैं उनमें तेरे समान कोई स्त्री नहीं देखता हूँ जिसका प्रमागा यह है कि तूं मानिनी है, जिससे ग्रल्प भी ग्रपकीति सहन नहीं कर सकती है, एवं इससे यह बताती हो, कि अन्य में मेरी ग्रासक्ति नहीं हैं यदि कहो कि ग्रापने यह कैसे जाना ? इसका उत्तर यह है कि जिस (तुम ने ग्रपने विवाह के समय में ग्राये हुए शिशुपाल ग्रादि राजाग्रों को सर्व प्रकार ध्यान में न लाकर तथा तुच्छ समभ कर गुप्त रीति से मेरे पास मुभे बुलाने के लिये ब्राह्मण भेजा, मेरे साथ कोई परिचय न था, केवल सत्पुरुषों द्वारा की हुई मेरे गुगों की कथा सुनी थी, यों करना म्राश्चर्य है, लोक में इस प्रकार कहीं भी नहीं हुआ है, स्वयंवर में वरण करना तो उचित है, न कि इस प्रकार वरण करने की रीति है, दूसरी सब स्त्रियाँ मैं लोक रीति से लाया हूँ इससे तुभ से जिस प्रकार सम्बन्ध हुम्रा है वैसा दूसरियों से नहीं हुमा है।। ४४।।

श्रामास—ग्रपराधसहनं च त्वत्सहशं नान्यासामित्याह भ्रातुर्विरूपकरणमिति ।

म्राभासार्थ - ग्रपराध का सहन भी जैसा तुमने किया है वैसा दूसरियों ने नहीं किया है, यह 'भ्रातुर्विरूप' श्लोक में कहते है।

श्लोक - भ्रातुर्विरूपकरणां युधि निजितस्य प्रोद्वाहवर्विण च तद्वधमक्षगोष्ठचाम्। दू खं समुत्थमसहोऽस्मदयोगभीत्या नैवाबवी: किमपि तेन वयं जितास्ते ५६

श्लोकार्थ — तेरे भाई को युद्ध में जीतकर विरूप किया, तथा ग्रनिरुद्ध के विवाह में जुम्रारियों की गोष्टी में उसको मार डाला, यह ग्रसहा दु:ख हृदय में उठते हुए भी केवल हमारे वियोग के भय से सहन कर रही हो, उसके लिये हम को कुछ भी नहीं कहा, जिससे हमको तुमने जीत लिया है ॥५६॥

मुबोधिनी-विवाहसमये रुक्मिगा ज्येष्ठभातु-विरूपकर्गं मुण्डनम्, तत्रापि युधि निजितस्य। प्रोहाहपर्व गीत्युभयत्र सम्बध्यते । यद्यपीयं कथा प्रद्युम्नोत्पत्तोः पूर्वमेव, अन्यथा भगवान् अन्य-भजनं न वदेत्। न हि पुत्रपौत्रादियुक्ता कचिदेव-म्च्यते । प्रथमसङ्ग एववं भवति । सवंथा हृदया-

निभज्ञदशायां तस्या ग्रपि पतनादिसम्भवः, न तू निरन्तरप्रवृत्ती । अनिरुद्धविवाहे तु अक्षगोष्ट्यां तद्भधः । तदुत्तराध्याये वक्ष्यते । तथापि यथा तया ग्राषंज्ञानेन सर्वं निरूपितम् तथा भगवानपि तां ताहशीं मत्वा भाव्यर्थमपि सिद्धवत्कारेण निरूप-यति । भूतप्रत्ययस्तु लङ्प्रयोगः । छन्दसि लुङ्ल- ङ्लिटः' इति दश लकारार्थेषु भवन्तीति स्रावृत्त्या योजनायां द्वितीयवाक्ये भविष्यदर्थे ज्ञातच्यः । ताभ्यां समुत्थं दुःखमसह इत्यपि तथा । ग्रस्मद-योगः ग्रस्मत्सम्बन्धो निवर्तिष्यत इति भयेन उत्पत्तिबलिष्ठभ्रात्सम्बन्धापेक्षयापि ग्रस्मत्सम्ब-न्धाभावशङ्कापि महतीति सर्वोत्तमा त्वमेव।

चकारान्मध्ये प्रद्यमनिववाहादौ तदवगणानादि संगृह्यते समुत्यं दुःखं मोदुमशक्यम्। बलमद्रोप-देशात् समुत्थमिति ज्ञायते । एकक्रियोपात्तत्वात् द्वितीयमपि ताहशमेव । तेन दु:खसहनेन ते त्वया वयं जिताः । तव वयमित्यपि । जयोऽप्य ङ्गीकृतः । त्वदीयत्वं च ॥५६॥

ट्याख्यार्थ — विवाह के समय युद्ध में हारे हुए तेरे बड़े भाई का मुण्डन किया, यद्यपि यह कथा प्रद्युम्न की उत्पत्ति से पहले की ही है, नहीं तो भगवान अन्य भजन नहीं कहते. जिसके पुत्र पौत्रादि हो उसको यों नहीं कहा जा सकता है, प्रथम हुए मिलाप के समय ही यों कहा जा सकता है, सर्व प्रकार, हृदय के भावों के न जानने की दशा में, उसके भी पतन का सम्भव हैं, न कि निरन्तर प्रवृत्ति हो जाने पर, ग्रनिरुद्ध विवाह के समय जुआ की गोष्टी प्रसंग में उसका वध हुआ वह उत्तराध्याय में कहा जाएगा, तो भी जैसे उसने अर्षज्ञान से सब निरूपण किया, वैसे भगवान भी उसको वैसी आर्ष ज्ञान वाली समभ कर ही. भावी श्रर्थ को भी होते हुए की तरह निरूपण करते हैं, भूत प्रत्यय में तो लङ्का प्रयोग हुवा है, जैसे कि 'छन्दिस लुड् लङ् लिट' इस प्रकार दश लकारों के प्रर्थ में होते हैं, इसलिये ग्रावृत्ति से योजना में द्वितीय वाक्य में भविष्यदर्थ में जानना है इन दोनों कारणों से उत्पन्न दु:ख इस प्रकार ग्रसह्य है किन्तु हमारा सम्बन्ध टूट जायगा, इस भय से उत्पन्न दु:ख भ्राता के कारगा हुए दु:ख से भी तूने विशेष समभा है इसलिये तूँ ही सब से उत्तम स्त्री है। 'च' पद से यह बताया है कि प्रद्युम्न विवाहादि में भी उसकी ग्रब गणनादि की है,इन सर्व प्रकार के कम से उत्पन्न दुःख सहन करना ग्रशक्य है, बलभद्र के उपदेश से विशेष उत्पन्न हुग्रा, यों जाना जाता है, एक ही किया के वहने से दूसरा भी वैसा ही है, अशक्य सहने जैसे दु:ख को सहन करने से तूने हमको जीत लिया है, हमने तेरी जय भी म्राङ्गीकार की मौर त्वदीयत्व भी मान लिया ॥५६॥

ग्राभास—ग्रन्यदेकं तव चरित्रं ग्रनन्यदिष ग्रनुपमेयमिष जयाद्यङ्गीकारेऽप्यप्रती— कार्यमपीत्याह दूत इति ।

ग्राभासार्थं - तेरा एक दूसरा चरित्र, ग्रनन्य एवं ग्रनुपमेय होते हुए भी तथा जयादि के ग्रङ्गी-कार करने पर भी ऐसा है, जिसका बदला चुकाया नहीं जा सकता है, जिसका निरूपए। 'दूत' श्लोक में करते है।

श्लोक — दूतस्त्वयात्मलभने सुविविक्तमन्त्रः प्रस्थावितो मिय चिरायति शून्यमेतत्। मत्वा जिहास इदमङ्गमनन्ययोग्यं तिष्ठत तत्त्विय वयं प्रतिनन्दयामः ५७

भ्रोकार्थ-मेरी प्राप्ति के लिये तूं ने मन से विचार पूर्वक गुप्त मन्त्रणा की, वह दूत द्वारा मुभी कहलाई, मेरे श्राने में विलम्ब होने पर यह सब शून्य देखने लगी, तथा उस समय यह विचार किया कि ग्रब इस शरीर का त्याग ही करना चाहिये, कारगा कि यह दूसरे के योग्य नहीं है मुक्त में तेरी ऐसी अनन्यता तुक्त में ही है, हम तो तेरी क्लाघा (प्रशंसा) कर तुभी प्रसन्न कर सकते हैं ॥५७॥

सुबोधिनी — ग्रात्मलभने कृष्णाप्राप्त्यर्थम् ।
सुष्ठु विविक्तो मस्य ताहशो द्विजः प्रस्थापितः ।
ग्रमेन मिय सिद्धविद्वश्वासः प्रथमत एव कृत इति
निरूपितम् । ततो मिय विरायित विलम्बमाने
एतज्जगच्छूत्यमेव मत्वा, इदमङ्गं शरीरमनन्य—
योग्यं केवलं भगवदेभोग्यं जिहास इति मत्वा

द्विजः प्रस्थापित इति पूर्वेगीव सम्बन्धः। प्रस्थापनसम्य एवेते पक्षा विचारिताः । इति एतत्त्वय्येव तिष्ठेत । विध्यर्थोऽयम् । नास्य प्रतीकारः सम्भवनितित । ग्रप्रयोजकत्वेन तथात्वमाशङ्क्रच निराक-रोति तत्त्वय्येव तिष्ठेत, वयं तु प्रतिनन्दयाम इति । ग्रस्मिन्नर्थे वयं ऋग्गिन इति भावः ॥५७॥

व्याख्यार्थ— मेरी प्राप्ति के लिये दूत को गुप्त मन्त्र देकर मेरे पास भेजा, यों करने से तुमने मुक्त में सिद्धवत् विश्वास पहले ही प्रकट कर दिखाया है मेरे ग्राने में विलम्ब देख इस जगत् को शून्य देख, यों विचार करने लगी कि यह देह त्याग करने योग्य है, कारण कि मेरे सिवाय दूसरे के योग्य यह ग्रङ्ग नहीं है, ये सब प्रथम ही विचार कर दूत भेजा था, इस प्रकार प्रेम तुक्तमें ही रहे, 'तिष्टेत' यह क्रिया ग्राज्ञा ग्रर्थ में दी हुई है. ग्रापने जो इतना ऐसा विगुद्ध प्रेम दिखाया है उसका बदला हम दे नहीं सकते ऐसा प्रेम ग्रप्रयोजक है ऐसी शङ्का के निराकरण के लिये ही कहा है कि, यह तुक्त में ही है ग्रन्य में नहीं हो सकता हैं, हम तो इसके लिये तुम्हारी बड़ाई ही कर सकते हैं, वास्तव में तो इस प्रेम व्यक्त करने से हम तुम्हारे ऋणी हैं यों कहने का यह भाव है ॥५७॥

म्राभास-एवं सान्त्वनं कृतमुपसंहरन् म्रन्यास्वप्येवंभाव्मतिदिशत्येवमिति द्वाभ्याम्।

ग्राभासार्थ — इस प्रकार सान्त्वना देकर ग्रब विषय का उपसंहार करते हुए कहते हैं कि दूसिरयों में जो जिस प्रकार का भाव है वह दिखाते हैं 'एवं' इन श्लोकों से।

श्लोक—श्रीशुक उवाच-एवं सौरतसंलापैर्भगवान् देवकीसुतः । स्वरतो रमया रेमे नरलोकं विडम्बयन् ।।५८॥

श्लोकार्थ —श्री शुकदेवजी ने कहा कि, देवकी पुत्र भगवान् यद्यपि ग्रात्माराम हैं, तो भी मनुष्य लोक की लीला का ग्रनुकरण करते हुए, सुरित संबन्धी हंसी की बातों से लक्ष्मी से रमण करने लगे ।। ५८।।

श्लोक — ग्रथान्यासामि विभुगृ हेषु गृहवानिव । ग्रास्थितो गृहमेधीयान् धर्मान् लोकगुरुहंरिः ।।५६।।

इलोकार्थ—वैसे ही अन्य घरों में भी दूसरी रानियों से जैसे एक गृहस्थी, गृह सम्बन्धी घर्मों का आचरण करता हो, वैसे आचरण करते हुए जगत् के गृह प्रभु हरि विराजते थे।। ४६।।

<sup>(-</sup>लक्ष्मी की अवतार रुक्मिणों से।

सुबोधिनी-सौरताः सुरतयोग्याः संलापाः, येन सुरतं वर्धते । भगवानिति लीलायां योग्यता । देवकीसूत इति स्त्रीएगं प्रियार्थे भक्तहितैकसाधक-त्वात् तथा करोतीति सूचितम्। स्वरतोऽपि रमया लक्ष्म्या रुक्मिण्या सह रेमे । न तू वाक्यै-रेव निवृत्तव्यापारः। परब्रह्मणस्तदयूक्तमाशङ्क्य लीलानुकरणमाह नरलोकं विडम्बयन्निति। ग्रन्यथा नरोऽयमिति लीकानां प्रतीतिर्न स्यात्। अतिदिशति अथान्यासामपीति । ग्रयमेव न

तास्विप प्रकारः, किन्त्वतिरिक्तस्तत्तद्योग्यः। तदाह श्रथशब्दः । श्रन्यासामपि रुक्मिग्गीव्यतिरि-क्तानां गृहेषु गृहवानिव प्राकृत इव तदन्करणं कुर्वन गृहमेथीयान धर्मानास्थित:, लौकिकान वैदिकांश्च । विडम्बनार्थं लौकिकाश्रयणम्, तत्प-र्वमुक्तम् । वैदिकाश्रयगो विशेषमाह लोकगृह-रिति । तथागत्य सर्वकरणे बहकालस्थितौ च हेत्: हिरिति ।। ४६।।

व्याख्यार्थ - जिनसे सुरत गाढ प्रेम) बढ़े वैसे सुरत योग्य वचन कहने लगे, 'भगवान्' शब्द से ग्राप में लीला की योग्यता कही है, 'देवकी सुत' नाम कह कर यह सूचित किया है, कि स्त्रियों के प्रिय जो ग्रर्थ है उसमें रुचि वाले हैं, कारएा कि भक्तों के हित को ग्राप ही एक सिद्ध करने वाले हैं इसलिये यों करते हैं। ग्रपने में ही रमए। करने वाले ग्रात्माराम हो कर भी लक्ष्मी की ग्रवतार हिनम्सी के साथ रमसा करने लगे, न कि केवल शब्द ही कह कर निवृत्त हो गये, आप परब्रह्म है. इसलिये ग्रापको यों करना उचित नहीं, जिसका उत्तर यह है, नर लोक का भ्रन्करण कर दिखाते हैं. यदि यों नहीं करे तो मनुष्यों को यह प्रतीति न होवे कि यह मनुष्य हैं अब अन्याओं के पास यह प्रकार नहीं है, वह कहते हैं कि वह दूसरा प्रकार जो जिसके योग्य थी वहाँ वैसी लीला करते थे, अन्य घरों में प्राकृत गृहस्थी की तरह अनुकरण करते हुए गृह मेधीय लौकिक व वैदिक धर्मों का पालन करते हए विराजते थे, लौकिक कर्म विडम्बना के लिये करते थे वह पहले ही कहा है, वैदिक कर्मों के करने का विशेष कारण बताते हैं कि श्राप लोक 'गूरु' हैं यों कर लोक को शिक्षा देनी है, वैसे श्राकर सर्व कमं करने में हेत् वहुत काल रहता है एवं 'हरि' हैं जिससे सब के दु:ख दूर करते हैं ।।५६।।

> इति श्रीभागवतसुबोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभट्टात्मजश्रीमद्वल्लभदीक्षितविरचितायां दशमस्कन्धविवरणे उत्तरार्धेएकादशमोध्यायः ॥ १०॥

इति श्रीमद्भागवत महापुराग दशम-स्कंध ( उतरार्ध ) ४६वें ग्रध्याय की श्रीमद्वल्लभाचार्य-चरए द्वारा विरचित श्री सुबोधिनी ( संस्कृत-टीका ) राजस-फल श्रवान्तर प्रकरण का चौथा अध्याय हिन्दी ग्रनुवाद सहित सम्पूर्ण।

wis making

# इस ग्रध्याय में वरिएत लीला का निम्न पद से ग्रवगाहन करें। रुक्मिग्गी परीक्षा

### राग बिलावल

भक्त बछल हरि भक्त उधारन । भक्त परीच्छा के हित कारन ॥ रुकमिनि सौँ बोले या भाइ । हम जानी तुम्हरी चतुराइ ॥ राउ चँदेरी की सिसुपाल । जाकी सेवत सब भूपाल ॥ बासों तेरी भई सगाई । तैं पाती क्यों हमें पठाई ॥ जाति पाँति उन सम हम नाहीं । हम निरगुन सब गुन उन पाही ।। इन सम नहिँ हमरी ठकुराई । पुरुष भले तैँ नारि भलाई ।। नि:किंचन जन में मम बास । नारि संग ते रही उदास ॥ जो कहै मोहिँ काहे तुम ल्याए। ताके उत्तर द्योँ समुभाए।। कुं डिनपुर बहु भूपित स्राए । तिनके हृदय गरब सौँ छाए ।। बरजोरी मैं तोहिं हिं ल्यायो । उनके मन कौ गरब नसायौ ॥ यह सुनि रुकमिनि भई बिहाल । जानि परचौ नहिँ हिर कौ ख्याल ॥ लै उसाँस नैननि जल ढारे । मुख तै बचन न कळु उचारे ॥ ताकी दसा देखि हिंच जानी । इन मम भक्ति भलेँ पहिचानी ॥ हँसि बोले तब साँरगपानी । प्रान प्रिया तुम क्यौँ बिलखानी ॥ मैं हाँसी की बात चलाई । तुम्हरे मन यह साँची आई ॥ ग्रांसू पोँछि निकट बैठारी । हँसी जान बोली तब प्यारी ॥ कहँ तुम त्रिभुवन पति गोपाल। कहाँ बापुरौ नर सिसुपाल।। कहाँ चँदेरी कहं द्वारावित । जा के सरविर निह अमरावित ।। तुम ग्रनभव वह जन मैं मेरे। मूरख वह तुम सरवरि करें।। तुम सम ग्रीर नहीं जदुराइ। यहै जानि में सरनहिं ग्राइ।। यह सुनि हरि रुकमिनि सौँ कह्यो। जौ तुम मोकौँ चितकरि चह्यौ।। त्योँ ही मम चित चाहत तुमकौँ। नहिँ ग्रंतर कछु तुम सौँ हमकौ।। जदुपति कौ यह सहज स्वभाव। जो कोइ भजै भजै तिहिँ भाउ॥ जो यह लीला हित किर गावै। सूर सो प्रेम भक्ति को पावें।। 'सूरसागर से'



॥ श्रीकृष्णाय नमः ॥ ॥ श्री गोपीजनवज्ञभाय नमः ॥ ॥ श्री वाक्पतिचरणकमलेभ्यो नमः ॥

# श्रीमद्भागवत महापुराण

दशम स्कन्ध (उत्तरार्ध)

श्रोमद्वाभाचार्य-विरचित सुबोधिनी टीका (हिन्दी अनुवाद सहित)

### राजस-फल-अवान्तर प्रकरण

"पश्चम अध्याय"

भगवान की सन्तति का वर्णन तथा रुवमी का मारा जाना

कारिका—द्वादशे रमणं प्राह पुत्रपौत्रयुतस्य हि । प्रसङ्गान्मारणं चोक्तं रुक्मिग्गः प्रतिबन्धनुत् ॥१॥

कारिकार्थ—पुत्र तथा पौत्रवाले का रमण १२ ग्रध्यायों में कहा है ग्रौर प्रसङ्ग से रुवमो का वध भी कहा है; क्योंकि रुवमी भजन में प्रतिबन्ध करने वाला था, कारण कि वह ग्रविद्या के पाँच पर्वों में ग्रज्ञान रूप पर्वे था, इसलिए उसके मारने से भजन में प्रतिबन्ध टल गया ॥१॥

कारिका — भगवान् केवलं लोके क्रीडार्थं न समागतः । किन्तु सर्वोद्धारणाय तदुद्वाहेऽपि मारणम् ॥२॥

कारिकार्थ - भगवान् लोक में केवल क्रीड़ा के लिए नहीं, किन्तु सबका उद्घार करने के लिए ग्राए हैं, इसलिए विवाह का समय होने पर भी रुक्मी को मार डाला ॥२॥

कारिका-कलौ शुद्धक्षत्रियो हि न स्थाप्य इति निश्चयात्। पापं विवाहमकरोत् फलं तस्याप्यसूचयत् ॥३॥

कारिकार्थ — कलियुग में शुद्ध क्षत्रिय नहीं रहे, यों निश्चय करने से पाप विवाह किया, जिसका फल भी रुवमी के वध से सूचित कर दिखाया ।।३।।

कारिका-देवकीप्रीतये वंशः स्थाप्य एवेति ततथा। तदानीं सर्वधर्मागां सम्यक् स्थितिनिरूपणे ॥४॥

कारिकार्थ-उपरोक्त विवाह से अशुद्ध को सम्पादन कर अर्थात् शुद्ध क्षत्रिय न रहे, यह कार्य पूर्ण करके भी फिर वंश की स्थापना क्यों की ? इस शङ्का को मिटाने के लिए कहते हैं कि देवकी को प्रसन्न करने के लिए भगवत्सहश सुतों को स्वीकार किया, जिनसे वंश स्थापना की, यों करने से सर्व धर्मी की स्थिति के निरूपण में योग दिया ॥४॥

कारिका-'दशास्या'मिति वाक्येन दशपुत्रनिरूपराम् । यथोक्तं श्रुतिसिद्धं हि कर्तुं नान्यः क्षमो भवेत् ॥ १॥ लोकवेदौ पुरस्कृत्य रमणं तत्तथोच्यते ।

कारिकार्थ- 'दशास्यां' इस वावय से दस पुत्रों की उत्पत्ति का निरूपण किया, जैसे कहा, गैसे श्रृति से सिद्ध कार्य ग्रन्य कोई करने में समर्थ नहीं है ।।।।।

लोक ग्रौर वेद के ग्रनुसार रमएा किया, वह उसी तरह कहा जाता है ।।५६॥ — इति कारिका सम्पूर्ण —

श्रामास-पूर्व लौकिकं रमणमुक्तम्, इदानीं वैदिकं रमणमाह एकंकश इति ।

भ्राभासार्थ — प्रथम लोकिक रमए। कहा ग्रब वैदिक रमए। 'एकैकशः' इलोक से लेकर 'कथ रुकम्यरि पुत्राय' तक कहते है।

श्लोक — श्रीशुक उवाच — एकंकशस्ताः कृष्णस्य पुत्रान्दश दशाबलाः । श्रजीजनन्ननवमान् पितुः सर्वात्मसम्पदा ।।१॥

श्लोकार्थ — श्री शुकदेवजी कहने लगे कि एक एक रानी में से श्रीकृष्ण को दश दश पुत्र हुए, जो सर्व प्रकार श्रीकृष्णचन्द्र से न्यून नहीं थे ।।१।।

मुबोधिनी — 'कथं रुवस्यरिपुत्राये' त्यन्तेन । धर्मो हि द्विविधः, विहितकरणं निषेधपरिपालनं च । 'त्रयोद्विषो हन्तव्या' इति, नोपेक्षितव्या इति, दैत्यानां रुविमप्रभृतीनां वधोऽप्यतोऽग्रे निरूप्यते । तत्र प्रथथं 'दशास्यां पुत्रानाधेही'ति वेदवाक्यात् सर्वास्वेव दश पुत्रान् नाधिकान् न न्यूनां भ्रोत्पा— दितवानिति निरूप्यते । भगवत एकंकशः स्त्रियः ताः सर्वा एव कृष्णस्य स्वप्रियस्य स्रवलाः स्त्रियः

दश दश पुत्रान् ग्रजीजनन् । तासु पुत्रजनने भगवतः सर्वोऽिष भवाऽस्तोति ज्ञापयति । पितुः ग्रनवमान् ग्रन्यूनान् । केनचिदंशेन तथात्वं वारयति सर्वात्मसम्पदेश्त । सर्वा याः ग्रात्मसम्पदः शरीरे-न्द्रियादिसम्पत्तयः ताः समुदिताः प्रत्येकं भवन्तीति ज्ञापियतुमेकवचनं तासामेवोत्कर्षं इति कदाचित् स्यात्, तन्निवृत्त्यर्थम् ॥१॥

व्याख्यार्थ — धर्म दो तण्ह का है, एक शास्त्र में जो ग्राज्ञा है उसको करना, दूसरा जिसका निषेध है, उसको न करना. 'त्रयोद्विषो हन्तव्या' इति 'नोपेक्षितव्या' इति तीन प्रकार के शत्रु हैं उनका नाश ही करना चाहिये, कभी भी उपेक्षा नहीं करनी चाहिये ग्रतः रुक्मी प्रभृति दैत्यों के वध का भी निरूपण ग्रागे किया है, वहाँ प्रथम 'दशास्यां पुत्रानाधेहि' इस स्त्री में दश पुत्रों का ग्राधान कर, ग्रार्थात् इस स्त्री द्वारा दश पुत्र पैदा कर, इस वेद वाक्यानुसार प्रत्येक स्त्री से दश पुत्र उत्पन्न किये, न कम ग्रीर न विशेष, ग्रपने प्रिय कृष्ण की ग्रबला प्रत्येक स्त्री ने पित को इच्छानुसार दश दश पुत्रों को जन्म दिया, इससे यह जताया कि, उन स्त्रियों में पुत्र उत्पन्न करने के भगवान् के सर्व भाव हैं, ग्रतः उन पुत्रों में सब ग्रपनी (श्रीकृष्ण की) पूर्ण शरीर इन्द्रिय ग्रादि सम्पदा ग्रायी, जिससे इन ग्रबलाग्रों का ही उत्कर्ष कब हो, इसकी निवृत्ति के लिये कहा कि इनमें भगवान् के सर्व भाव थे ग्रतः इनका हमेशा उत्कर्ष है ।।१।।

ग्राभास-प्राकृतत्वमाह पश्चिमः।

म्राभासार्थ - पांच श्लोकों से 'प्राकृतपन' कहते हैं।

श्लोक — गृहादनपगं वोक्ष्य राजपुत्र्योऽच्युतं स्थितम् । प्रेष्ठं न्यमंसत स्वं स्वमतत्तत्त्वविदः स्त्रियः ॥२॥

श्लोकार्य — श्रीकृष्णचन्द्र का घर से बाहर न जाना ग्रीर वहां ही स्थित रहना देख, प्रत्येक स्त्री श्रीकृष्ण को ग्रपना ही प्यारा पित समभने लगो, कारण कि वे तत्व को नहीं जानती थीं ।।२।।

मुबोधिनी - गृहादनपगमिति । ग्रादौ साभि-माना जाताः । तत्र हेतुः गृहादनवगं भगवन्त वीक्ष्येति । सर्वदा गृह एव भगवांस्तिष्ठति । भग-वत्सम्बन्धेऽपि तथा दोषोत्पत्तौ भ्रौत्पत्तिकराज-कन्यात्वं हेतुः । ग्रच्युतत्वात् न स्वतः सुंरत-विच्छेदः। ग्रतः स्वेच्छापूरकत्वं च ताभिज्ञतिम्। व्यापकत्वेनागमनमाशङ्कच, लौकिकन्यायेन तथा-

त्वमित्याह स्थितमिति । गृहेष्वेव लौकिकवत् स्थितम् । एवं भगवतो गुगात्रयेगा कृत्वा स्रात्मानं प्रेष्ठ भगवतः प्रियममंसत । ननु सत्यमेव म्रात्मा प्रेष्ठः, भगवतोऽप्यात्मैवेति, तत्राह ग्रतत्तत्त्वविद इति । तस्य तत्त्वं तत्तत्त्वं च न जानन्ति । भगवद-भिप्रायं वस्तुतत्त्वं च न जानन्तीत्यर्थः। यतः स्त्रियः ॥२॥

व्याख्यार्थ - पहले तो उनको अभिमान होने लगा, कारण कि उन्होंने देखा कि श्रीकृष्ण घर में ही रहते हैं बाहर दूसरी के यहा जाते ही नहीं हैं, भगवान से सम्बन्ध होने पर भी ऐसा दोष उन में उत्पन्न हुम्रा जिसका कारण राजकन्याम्रों में उत्पत्ति का हेतु कारण था, म्रच्युत का सुरत सम्बन्ध ग्रच्युत होने से उसका स्वतः विच्छेद नहीं, ग्रतः उन्होंने ग्रपनी इच्छा की पूर्ति करने वाला समभा, यों तो भगवान् व्यापक हैं जिससे वे कहीं न जाते हैं न ग्राते हैं, फिर उन्होंने ऐसे क्यों समभा कि कहीं गये नहीं, हमारे ही यहां हैं। लौकिक हिंद्र से यों समभा, कारण कि, त्तत्विदा नहीं है, ग्रतः घरों में ही लौकिक की भाँति स्थित समका, भगवान् के गुरावय के काररा भगवान् को अपना ही त्रिय प्रेष्ठ समभने लगीं। यह तो सत्य ही है, कि ग्रात्मा प्रेष्ठ ही है, भगवान भी ग्रात्मा ही हैं, यदि यों कही कि ऐसा समभने में क्या है ? इस पर कहते हैं कि भगवान् म्रात्मा होने से प्रेष्ठ हैं किन्तु ये इस तत्व को नहीं जानती हैं, अर्थात् न भगवान् के अभिप्राय को और न वस्तु के तत्व को जानती है, लौकिक दृष्टि से लौकिकवत् प्रेष्ठ कहती हैं क्योंकि स्त्रियाँ हैं ॥२।।

ग्रामास - तत्सम्बन्धाद्भगवतोऽपि कदाचित्तद्धर्मसम्बन्धः स्यादित्याशङ्कच निराक-रोति चार्वब्मकोशेति।

श्राभासार्थ - उसके सम्बन्ध से कदाचित् भगवान् को भी उसके धर्म का सम्बन्ध हो जावे तो ? इस शङ्का का 'चार्वब्जकोश' श्लोक से निराकरण करते हैं।

श्लोक — चार्वब्जकोशवदनायतबाहुनेत्रसप्रेमहासरसवीक्षितवल्गुजल्पैः। संमोहिता मगवतो न मनो विजेतुं स्वैविभ्रमै: समशकन्वनिता विभूम्न: ।।३॥

श्लोकार्थ - भगवान् के सुन्दर कमलकोश के सहश मुख,लम्बी भुजा श्रौर विस्तीर्ण नेत्र एवं प्रेम सहित हास्य रस के साथ जो ग्रवलोकन तथा मनोहर भाषण, इन सब से; ये स्त्रियाँ मोहित हो जाने से, ग्रपने ग्रनेक भ्रविलासों से भगवान के मन को जीत न सकीं ॥३॥

मुबोधिनी भगवद्धमें: संमोहिताः भगवन्तं प्राप्तः, यत्र संसाराटवी सम्पद्यत इति । सतु व्यामोहियतुं न समशकन् । स्वयं विनताः वनं विभूमा । विगतो भूमा यस्मादिति । स्वयमुज्जट-

प्रायाः, स तू सर्वाधिवास इति यावत्। तासू भगवतः षड्धर्मान् मोहकानाह । चार्वञ्जकोशवत् वदनम् । श्रायता बाहवः । नेत्रे च । सप्रेमहासः । रसपूर्वकं वीक्षितम् । वल्गुजल्याः मनोहरकथाः । पूर्णरसाख्यापनार्थं चार्वब्जकोशत्वम् । परिष्व-क्रिकया पूर्णेति स्यापयित् ग्रायतपदम् । नेत्रं सौन्दर्यार्थे भिन्नम् । तद्धि स्वरूपतोऽपि रसोद्बोध-कम्। ऐतत्त्रयं कायिकं रसार्थम्। मानसिकमाह सप्रेमहासरसवीक्षितमिति । प्रेम हास्यं रसवी-

क्षितानीति त्रयम् । स्नेहाभावे तन्न रसालं भवतीति सहभावो निरूपित:। हासो रसोद्बोधक:, रसवीक्षितानि प्रलोभकानि । वाचनिकान्याह वल्गुजल्पैरिति । मनोहरार्थानि वाक्यानि स्वपक्ष-स्थापकानि परपक्षदूषकाग्गीति, तान्यपि त्रिवि धानि । एवं कायवाङ्मनोभिः सम्मोहिताः, श्रतः एव दुवंलाः भगवतो मनो विजेतुं वशीकतुं नाशकन् । अनेन भगविच्चतां तासु नासक्तिमत्य-क्तम् ।३॥

व्याख्यार्थ-भगवान् के धर्मों से मोहित हुई स्त्रियाँ भगवान् को मोहित न कर सकीं, ये स्त्रियाँ विनताएँ हैं भ्रथीत् संसार रूप वन में घूम रही हैं भ्रथीत् संसारिसी हैं, किन्तु भगवान् विभूमा हैं ग्रर्थात् जिनमें बहुतायत नहीं है, एक रस ही है ग्रौर सर्व का निवास है किन्तु स्त्रियाँ प्राय: सकुचित हैं, उनको मोहित करने वाले भगवान के जो छः गुरा हैं, वे कहते हैं, सुन्दर कमल के कोश की भाँति मुखारविन्द, बड़ी भुजाएं, वैसे नेत्र, प्रेम पूर्वक हास, रस पूर्ण हिंह्ट, सुन्दर व मनोहर कथाएं, इन छहों को सुन्दर कमल की उपमा का तात्पर्य है कि ये उसकी तरह पूर्ण रस देने वाले हैं, यों प्रकट करने के लिये हैं। 'ग्रायत' पद देकर यह बताया कि ग्रालिङ्गन की किया पूर्ण हुई है, नेत्र पृथक् देकर सौन्दर्य प्रकट किया, वे नेत्र स्वरूप से भी रस प्रकट करने वाले हैं, ये तीनों कायिक रसके लिये हैं ग्रब प्रेम, हास, ईक्षण से तीन मानसिक रस के लिये कहे हैं। स्नेह न हो तो हास्य ग्रौर ईक्षण भी रसाल नहीं होते हैं इस लिये इन तीनों को साथ में कहा है, हास रस को प्रकट करता है, रस सहित देखना मोहित करने वाला है, सुन्दर मनोहर वचन, ग्रपने पक्ष को स्थापना ग्रौर पर पक्ष की ग्रवहेलना करते हैं, वे भी तीन प्रकार के हैं, इस प्रकार काया, वागाी तथा मन से मीहित हो जाने से वे निर्वल हो गई हैं जिससे भगवान के मन को जीतने में समर्थ नहीं हैं इसलिये भगवान का मन उनमं ग्रासक्त नहीं होता है ।।३।।

श्राभास-नापि क्षोभं जनयितुं शक्ता इत्याह स्मायावलोकेति । श्राभासार्थ - क्षोभ को भी उत्पन्न करने में समर्थ न हुई, स्मायावलोक' इलोक से कहते हैं श्लोक-स्मायावलोकलवदर्शनमावहारिश्रूमण्डलप्रहितसौरतमन्त्रशोण्डे:। पत्न्यस्तु षोडशसहस्रमन ङ्गबाणैर्यस्येन्द्रियं विमथितुं कुहकंन शेकुः ॥४॥

श्लोकार्थ - मद युक्त हिंट से भाव को हरए। करने वाले भ्रुकृटि मडल से प्रेरित सुरत सम्बन्धी विचारों प्रगल्भ जो कामदेव के बाएा हैं ग्रौर शास्त्र प्रसिद्ध काम की उत्पत्ति के जो उपाय हैं, उनसे ये सोलह हजार स्त्रियाँ भगवान के मन को सहस्र प्रकार से भी मोहित कर न सकी तथा कपट धर्म तरीकों से भा मोहित करने में समर्थ नहीं हुई ॥४॥

मुबोधिनी-ग्रासक्तिरन्या, मनःक्षोभोऽन्यः। कदाचिद्वशीकरगार्थं भावानुत्पाद्य कथब्रित्स्व-मोहमपि प्रतिबध्य विलम्बमाना भवेयः, तथा-करगोऽपि न क्षोभका जाता इति सम्बन्धासम्बन्धा-म्यां भगवति दोषमृत्पादयित्ं न शक्ता इति निरूप्यते । स्मायावलोकः गर्वपूर्वकं दर्शनम्, तेन सम्बन्धे विलम्बं सूचयन्ति, मानापनोदनार्थम्पेक्षां बाधित लवदर्शनानि च कूर्वन्ति, कटाक्षै: ग्रलस-विलतादिभिः स्वासित कुर्वन्ति, ततो भावहारि भ्र मण्डलं कूर्वन्ति, तेन यथैव भगवतो भावः मनी-धर्म: स्वस्मिन्नासक्तं भवति, तादृशं कामशास्त्र-सिद्धं भ्रमण्डलं कूर्वन्ति, तैस्त्रिभः प्रहिता याः

चेष्ठाः सौरतमन्त्रीश्च शौण्डाः बलिष्ठाः । सुरतोद्बो-धकानि यानि गृह्यभाषगानि । भ्रनेन दृष्टादृष्ट-

साधनानि निरूपितानि । सर्वाश्च पत्न्य: यथासुखं प्रवृत्ती सङ्कोचरहिताः प्रतिबन्धरहिताश्च । तत्रापि वोडशसहस्रं षोडशकलस्य मनसः सहस्रप्रकारेण व्यामोहनसमर्थाः । श्रनङ्गबागाः चेष्टासहितावय-वविशेषाः यैर्जयो भवत्येव । मन्त्रसहिता बाणा. कार्यसाधका इति ब्रह्मास्त्रादिषु प्रसिद्धिः। मण्डलीकृतकाम् का दृष्टिमुख्टचोरेकत्वाय लवद-शितानि । वीरसाविष्काराय स्मायावलोक इति । एवं सर्वसाधनसम्पत्तियुक्तैरिप बागौः यस्येन्द्रियं मनश्च विमर्थितुं ग्लानियुक्तं ग्रस्तम्भयुक्तं वा कर्नुं न शेकु:। सहजानामेताहशेथें जयो न भवतीति कठिनदुर्गस्थेषु राजधर्मेषु कापट्यं निरूपित-मिति कुहकैः कपटधर्मैरपि न शक्ताः॥४॥

व्याख्यार्थ — ग्रासक्ति ग्रन्य वस्तु है ग्रौर मन का क्षोभ दूसरी वस्तु है कदाचित् वश करने के लिये किसी तरह अपने मोह को भी रोक कर, विशेष समय ठहर कर भावों को उत्पन्न करती थीं, तो भी भगवान के मन में क्षोभ उत्पन्न न करा सकी, इसका निरूपण करते हैं, गर्व से देखने लगी, उससे सम्बन्ध में विलम्ब का सूचन करती हैं, मान का उपमर्दन करने के लिये, उपेक्षा का बाध करने के वास्ते लेश मात्र दर्शन करती हैं, इस प्रकार देखने से ग्राशय यह था कि भगवान् का भाव हम में श्रासक्त हो जावे, वैसे ही काम शास्त्र में सिद्ध भ्रूमण्डल करने लगी, उन तीन भावों से चेष्टाएं कर दिखाई और सुरत को जगाने वाले गुप्त भाषएा भी किये, जिनसे वे चेष्टाएं बलिष्ठ होने लगीं, इससे हुष्ट तथा ग्रहष्ट साधन निरूपण कर बताये, समस्त पत्नियाँ सङ्कोच को त्याग प्रतिबन्ध रहित होकर सुख पूर्वक मन को क्षोम करने के कार्य में प्रवृत्त हुई, स्त्रियाँ सोलह हजार थीं ग्रीर मन १६ कला का था, उसको मोहित करने में समर्थ थीं, क्योंकि इनके पास ग्रनङ्ग के बागा जिनसे जय होती है, वे हैं, मन्त्र सहित बाएा, कार्य को सिद्ध करने वाले होते हैं यह ब्रह्मास्त्र ग्रादि के कार्यों से प्रसिद्ध ही है, हब्ट द्वारा, इकट्ठे किये हुए घनुष, तथा हब्टि ग्रौर मुब्टि का एकत्व दिखाने के लिये लेश मात्र देखना कहा हैं, गर्व से देखने का भाव यह है कि इस प्रकार की दृष्टि से वीर रस का ग्राविष्कार होता है,इस प्रकार समस्त साधनों की सम्पत्ति से युक्त भी वाणों से जिसके मन श्रीर इन्द्रिय को मथन करने के लिये, ग्रथवा ग्लानि से युक्त एवं ग्रस्थिर करने में समर्थ न हुई सरल स्वाभाविक साधनों की एसे कार्य में जय नहीं होती है, कठिन दुगों में स्थित राजधर्मों में कापट्य से कार्य सिद्ध होता है, किन्तु यहां कपट धर्मों से भी मन को वश न कर सकीं ॥४॥

श्राभास-एवं तासां दोषं तत्सम्बन्धेन भगवति दोषाभावं च प्रतिपाद्य, भगवत्सा-मध्येंनैव तासू धर्मः स्थापित इति पुत्रोत्पादनम्बत्वा, 'पतिमेकादशं कृधी'ति वेदवाक्या-नुसारेण भगवत्सेवां कृतवत्य इत्याह द्वाभ्याम् ।

म्राभासार्थ - इस प्रकार स्त्रियों के दोषों के सम्बन्ध से भगवान् में दोषों का प्रवेश न हुग्रा, यह प्रतिपादन, भगवान् के सामर्थ्य से उनमें धर्म स्थापित हुआ, इसलिये पुत्रों का उत्पादन कह कर 'पति मेकादशं कृषी'ति इस वेद वाक्य के अनुसार भगवान की सेवा करने लगीं, जिसका वर्णन निम्न दो इलोकों से करते हैं।

श्लोक — इत्थं रमापतिमवाष्य पति स्त्रियस्ता ब्रह्मादयोऽपि न विदुः पदवीं यदीयाम् । मेजुमुं दाविश्तमेधितयानुराग-हासावलोकनवसङ्गमलालसाट्यम् ॥४॥

श्लोक — प्रत्युद्रमासनवराई ग्रापादशौचताम्बूलविश्रमग्रवोजनगन्धमाल्यै: । केशप्रसारशयनस्तपनोपहार्येदिसीशता श्रिप विभोविदधुः सम दास्यम् ॥६॥

श्लोकार्थ- ब्रह्मादिक भी जिनकी पदवी को नहीं जानते ऐसे लक्ष्मीपति भगवान् से पित पाकर, ये स्त्रियां निरन्तर बढ़ते हुए प्रेम से इस प्रकार स्नेह सहित हास्य, कटाक्ष ग्रौर नव सङ्गम में, उत्सुकता इत्यादि विलासों का सेवन करती थीं ।। १।।

श्लोकार्थ — यद्यपि प्रत्येक के पास सैकडों दासियाँ थीं, तो भी, सन्मुख जाना, ग्रासन देना, श्रेष्ठ पूजन करना, पाद धोना; बीड़ा देना, हवा करनी, चन्दन चरचना, पाँव चांपना, पुष्पों की माला पहिराना, केश सँवारना, सेज सँवारना, स्नान करवाना ग्रौर भोजन करवाना, इत्यादि उपचारों से वे भगवान की दास्य भाव से सेवा करती थीं।।६॥

सुबोधिनी - इत्थमिति । पूर्वमेतच्छ्नोकद्वयं व्याख्यातम् । विवाहप्रसङ्गे उक्तमपि पुनः स्वस्थाने तदेवोक्तवान् । तस्मात्सर्वोऽप्यर्थः स एव । भ्रमव्यावत्यर्थं पाठविशेषमाह लालसाढ्य-मिति । पूर्वमनूरागादयः स्त्रीनिष्ठाः, इदानीं भगवन्निष्ठाः । अनुरागपूर्वको हासो मानसः ग्रवलोक ऐन्द्रियः, नवसङ्गमः कायिकः । त्रिभिरिप या लालसा तदिच्छाविशेषः तया ग्राढ्यो भगवान । स्त्रीनिष्ठानेतान् धर्मान् स्वस्मिन् भावयतीति भगवन्निष्ठा धर्माः । प्रत्युद्गमादिभिः दास्यं च विदधुः । सेवा तदपेक्षिता कामकृता, दास्यं साधारगमिति विशेषः । स्त्रीत्वं भक्तत्वं देहमन्तःकरणं च कृतार्थीकृतवत्य इत्यर्थः ॥५-६॥

ट्याख्यार्थ - इन दो श्लोकों की व्याख्या पहले विवाह प्रसङ्ग में की है, विवाह, प्रसङ्ग में कहे हुए भी यहां फिर श्रवसरानुसार वे ही कहे हैं, इससे इन दोनों का ग्रर्थ वही है जो वहाँ पहले कर दिया है, भ्रम के मिटाने के लिये कुछ विशेष पाठ कह दिया है जैसा कि 'लाल साट्यम्' प्रथम अनुराग म्रादि स्त्रियों में स्थित थे, म्रब भगवान में है म्रिभमान के साथ देखना मानस है यों ही भवलोकन ऐन्द्रिय है, नव सङ्गम कायिक है, इन तीनों से जो लालसा उत्पन्न हुई, उसकी जो इच्छा विशेष उससे युक्त भगवान् हैं, स्त्रियों में निष्ठ इन धर्मों की भावना भगवान् ग्रपने में करते हैं, इसलिये ये घर्म भगवन्निष्ठ हैं, सामने जाना आदि घर्मों से वे स्त्रियां अपना दास भाव सिद्ध करने लगी, उनको म्रपेक्षित कामकृत सेवा थी, दास्य तो साधारण, यह विशेष है, स्त्रीत्व, म्रीर भक्तत्व इन दोनों से देह तथा ग्रन्तः करण को कृतार्थ कर लिया ॥६॥

म्राभास — विधिप्राधान्यात् विधिसिद्धानामष्टमहिषीगां पुत्रान् गगायितुमारभते । येन भगवान् धर्मरक्षार्थमेतावद्रूपो जात इति तन्नामग्रहरो राज्ञः पापक्षयो भवतीति, तदर्शं प्रसिद्धान्यपि नामानि निरूपयति ।

ग्राभासार्थ — शास्त्र विधि प्रधान है इसलिये विधि से सिद्ध ग्राठ पटरानियों के पुत्रों की गएाना प्रारम्भ करते हैं, जिससे भगवान्, धर्म की रक्षा के लिये, इतने रूप हुवे, उनके नाम ग्रहण करने से राजा के पापों का क्षय होगा, जिसके लिये प्रसिद्ध नाम निरूपण करते हैं-

श्लोक—तासां या दशपुत्राणां कृष्णस्त्रीणां पुरोदिताः । ग्रष्टी महिष्यस्तत्पुत्रान्त्रद्युम्नादीनगृगामि ते ॥७॥

श्लोकार्थ - भगवान् के उन स्त्रियों से दस-दस पुत्र हुए, प्रथम कही हुई ग्राठ पट-रानियों के जो प्रद्युम्न ग्रादि पुत्र हैं, उनके नाम तुम्हें कहता हूँ ॥७॥

मुबोधिनी - तासां कृष्णस्त्रीगां दशपुत्रागाम् सर्वा एव दशपुत्रयुक्ताः । तासां मध्ये याः पूर्व-मुक्ता ग्रष्टी महिष्यः रुक्मिग्गीप्रभृतयः तत्पुत्रान्

प्रद्युम्नादीन्, ते त्वद्धितार्थं गृगामि । ग्रन्याः कामकृता इति न तेषां नामग्रहराम् ॥७॥

व्याख्यार्थ - उन कृष्ण की सर्व स्त्रियों से दश दश पुत्र हुए, उनमें से जो पहले कही हुई म्राठ रुक्मिणी प्रभृति पटरानियाँ जिनका विवाह विधिवत् हुम्रा है, उनसे उत्पन्न प्रद्युम्न म्रादि दश पुत्रों के नाम तेरे हित के लिये कहता हूँ अन्य जो काम कृत हैं, इसलिये उनके नाम नहीं कहता हूं ॥७॥

श्लोक — चारुदेव्एा: सुदेव्एाश्च चारुदेहश्च वीर्यवान् । सुचारुश्वारुगुप्तश्च भद्रचारुस्तथापरः ॥६॥ चारुचन्द्रो विचारुवच चारुवच दशमो हरे:। प्रद्युम्नप्रमुखा जाता रुक्तिण्यानवमाः वितुः ॥ ह॥

श्लोकार्थ-रुविमणी से प्रद्युम, चारुदेष्ण, सुदेष्ण, चारुदेह, सुचारु, चारुगुष्त,

भद्रचारु, चारुचन्द्र, विचारु स्रौर चारु; ये दस हिर के पुत्र वीर्य (पराक्रम) वाले थे तथा भगवान् से गुणों में न्यून नहीं थे।। द-१।।

सुबोधिनी—चारुदेष्णादयो नव प्रद्युम्नान-न्तरभाविनः । यथा नामावयवास्तद्गुणाः । वीर्यवानिति विशेषणं सुन्दरदेहस्य शौर्यशङ्काभा-वेनोक्तम् । चकाराः सर्वत्र पूर्वधर्मसमुच्चयार्थाः । ग्रन्तिमः कन्यासमुच्चयार्थः । ग्रन्येऽपि कन्यासमु-च्चयार्था इति केचित् । यदनन्तरं कन्या, तत्र चकार इति । तथेति वीर्यवान् । तेन सह वीर्यवत्त्वमा- शङ्कच पृथगुपदिशति ग्रपर इति । परः सर्वेभ्यः श्रेष्ठो वा । दशम इति क्रमोऽत्र विवक्षित इत्युक्तम् । हरेः सकाशात् प्रद्युम्न एव प्रमुखो येषाम्। हिनमण्या जाताः । करणामात्रं हिनमणी, नत्वेते मातृपुत्रा इति । तत्र हेतुः यतः पितुरनवमाः । ग्रवमो न्यूनभावः ॥ ५ – ६॥

द्याख्यार्थ — प्रद्युम्न के ग्रनन्तर चारुदेष्ण ग्रादि नव पुत्र हुए, नामों के ग्रनुसार ही उन में गुगा थे, 'वीर्यवान्' विशेषण से यह बताया है, कि ये सब सुन्दर एवं शूरवोर थे। इनकी वीरता में शङ्का करनी ही नहीं चाहिये, प्रत्येक के पीछे 'च' पद देकर यह जताया है कि पूर्व में कहे वीर्य ग्रादि सब धमं उनमें हैं, ग्रन्त में कहे हुए 'च' का ग्राशय कन्या-समुच्चय के लिये है कोई कहते हैं कि सब 'च' कन्या समुच्चय के लिये है ग्रर्थात् जिसके बाद कन्या हुई वहाँ 'च' दिया है, वीर्यवान् भी सब का विशेषण है, इस प्रकार कोई समभे तो उस शङ्का के मिटाने के लिये 'ग्रपर' विशेषण पृथक् दिया है, जिसका ग्रथं है सब से श्रेष्ठ, ग्रर्थात् वीर्यवान् विशेषण विशेष प्रद्युम्न के लिये ही हैं, 'दशम' ग्रर्थात् प्रद्युम्न ही प्रमुख रूप से उत्पन्न हुवे हैं रुक्मिणी से प्रकट हुए, किन्तु रुक्मिणी केवल साधन थी, ये सब माता के पुत्र नहीं, क्योंकि पिता से कम नहीं थे, उनमें किसी प्रकार की न्यूनता नहीं थी।। द-१।।

श्लोक—मानुः सुमानुः स्वर्मानुः प्रमानुर्मानुमांस्तथा । चन्द्रमानुर्बृह्यानुरतिमानुस्तथाष्टमः ॥१०॥ श्रीमानुः प्रतिमानुश्च सत्यमामात्मना दश ।

श्लोकार्थ — भानु, सुभानु, स्वर्भानु, प्रभानु तथा भानुमान्, चन्द्रभानु, वृहद्भानु तथा ग्राठवाँ ग्रतिभानु, श्लीभानु ग्रौर प्रतिभानु; ये दस सत्यभामा के पुत्र हैं ॥१०६।।

मुबोधिनी—भानुप्रभृतयो दश सत्यभामायाः। तथेति यस्य कर्माणि न प्रसिद्धानि, सोऽपि प्रसि-द्धवदेव ज्ञातव्य इति तथेत्युच्यते क्वचित्। प्रष्टम इति तस्य स्वतन्त्रता महत्त्वं च। सङ्ख्यायां पृथ- गुपदेशात् । सत्यभामात्मजा इति परिज्ञानार्थमेव मातृनिरूपराम् । सर्वेषां पुत्राराां सर्वासु मातृव्य-वहारस्तुल्य इति ॥१०३॥

व्याख्यार्थ — भानु से लेकर प्रति भानु तक सत्यभामा के दश पुत्र हैं, जिनके कार्य प्रसिद्ध नहीं

हुवे हैं, वह भी प्रसिद्ध कार्य करने वालों के समान ही क्वचित् जानते हैं, इसलिये इलोक में 'तथा' पद दिया है, ग्राठवें भ्रतिभानु की स्वतन्त्रता तथा महत्व सब से पृथक् है इसलिये उसकी संख्या 'श्रष्टम' दी है, 'सत्यभामात्मजा' पद केवल ज्ञान कराने के लिये माता का निरूपण किया है, यों तो सत्यभामा भी साधनमात्र ही है सर्व पुत्रों का सब में मातृ व्यवहार समान ही है ।। १० है।।

श्लोक-साम्बः सुमित्रः पुरुजिच्छतजिञ्च सहस्रजित् ॥११॥ विजयिवज्ञकेतुश्च वसुमान्द्रविडः कृतुः । जाम्बवत्याः सुता ह्ये ते साम्बाद्याः विवृसंमताः ।।१२।।

श्लोकार्थ-साम्ब, सुमित्र, पुरुजित्, शतजित्, सहस्रजित्, विजय, चित्रकेतु, वसु-मान, द्रविड, क्रतु; ये जो दस पुत्र जाम्बवती के हुए, वे पिता को मान्य थे।।११-१२॥

सुबोधिनी-साम्बादयो दश जाम्बवत्याः । दशानां द्विःस्वभावत्वं द्योतयति । ततो भगवतो-स्ताः । एते इति तेषां देवतात्वात् निरूपणसमये । ऽसम्मतिमाशङ्क्रच पितृसम्मतिमाह पितृसम्मता उपस्थितिमाह । पुनः साम्बाद्या इति वचनं | इति ॥११-१२॥

ट्यास्यार्थ - जाम्ब से लेकर क्रतु तक दश पुत्र जाम्बवती के थे, 'एते' पद से उनके देवतापन से निरूपएा के समय, उपस्थिति को कहते हैं, फिर 'साम्बाद्याः'यह वाक्य कह कर बताते हैं कि दश ही पुत्र दो स्वभाव वाले हैं, जिससे भगवान् की इसमें सम्मति नहीं है यों किसी को शङ्का उत्पन्न हो तो उसके निवारण के लिये 'पितृ सम्मताः' पद दिया है, जिसका अर्थ है पिता के मान्य हैं ।।११-१२।।

श्लोक-वीरइचन्द्रोऽश्वसेनइच चित्रगुर्वेगवान्वृष:। श्रामः शङ्क् वंसुः श्रीमान्कुन्तिन्यनिजतेः सुताः ॥१३॥ श्रुतः कविवृषो वीरः सुबाहुर्भद्र एकलः। शान्तिदंशीः पूर्णमासः कालिन्द्याः सोमकोऽवरः ॥१४॥

> सुघोषो गात्रवान्सिहो बलः प्रबल ऊर्ध्वगः। माद्रचाः पुत्रा महाशक्तिः सह ग्रोजोऽपराजितः ।।१४।।

श्लोकार्थ - नाग्नजिती के वीर, चन्द्र, ग्रश्वसेन, चित्रगु, वेगवान्, वृष, ग्राम, शङ्क, वसु ग्रौर श्रीमान् कुन्ति; ये दस पुत्र हुए ॥१३॥

कालिन्दी के श्रुत, किव, वृष, वीर, सुबाहु, भद्र, शान्ति, दर्श, पूर्णमास ग्रौर सब से छोटा सोमक; ये दस पुत्र हुए ॥१४॥

माद्रि के सुघोष, गात्रवान्, सिंह, बल, प्रबल, ऊर्ध्वग, महाशक्ति, सह ग्रौर ग्रोज, अपराजित; ये दस पुत्र हुए ॥१५॥

113 11 13

सुबोधनी - श्रीमानिति विशेषणं । नागन-जितेः सत्यायाः पुत्राः । श्रुतादयो दश कालि-न्द्याः । एकल इति विशेषणं एक एव सन् सर्वान् शत्रुन् लातीति । सोमकस्त्ववरो दशमः । सङ्घ-

चापूरगार्थं पश्चादुत्पन्नः । सुघोषादयः माद्रचाः लक्ष्मणायाः पुत्राः । ऊर्ध्वग इति नाम । महा-शक्तिरेकः । सहो भिन्नः । ग्रोजश्च । ग्रपराजित इति नाम ॥१३-१४-१४॥

व्याख्यार्थ - श्रीमान् यह नाम नहीं है, किन्तु विशेषण है, नाग्नजिति सत्या का नाम है जिसके वीरादि दश पुत्र है, श्रुत ग्रादि दश कालिन्दी के पुत्र हैं, इनमें 'एकल' यह विशेषण है जिसका ग्रर्थ है, एक ही सर्व शत्र ग्रों को मारने में समर्थ है, दशवाँ सोमक ग्रवर है, ग्रर्थात् संख्या पूर्ति के लिये पीछे उत्पन्न हम्रा स्घोष म्रादि माद्री म्रथीत् लक्ष्मगा के दश पुत्र हैं। उर्ध्वंग यह नाम है महाशक्ति एक है, यह पृथक् है, ग्रीर ग्रोज, ग्रपराजित यह भी नाम हैं ॥१३-१४-१५॥ क्रिका है कि है कि कि कि कि

श्लोक — वृको हर्षोऽनिलो गृध्रो वर्धनोऽन्नाद एव च । हर्ष इन इन वर्ष हर्मा महाशः पावनो विह्निमित्रविन्दात्मजाः क्षुधिः ॥१६॥

श्लोकार्थ-वृक, हर्ष, ग्रनिल, गृध्र, वर्धनु, ग्रन्नाद, महाश, पवन, विह्न ग्रीर क्ष्मि; ये मित्रविन्दा के दस पुत्र हैं ॥१६॥ जीक इन्हें कार्याहर कि

सुबोधिनी—वृकादयो दश मित्रविन्दायाः। | पूरकः ॥१६॥ महाशा इति नाम । क्षुधिदंशमः सङ्ख्या- । कि महत्र कि विकास करित

व्याख्यार्थ - वृक म्रादि दश पुत्र मित्रविन्दा के हैं, 'महाश' यह नाम है 'क्षुधि' संख्या पूरक दशवां है। १६॥ इप्राम कि किए के एक इप्राम कि किए कि कि

श्लोक—संग्रामजिद्वृहत्सेन: शूर: प्रहरगोऽरिजित् । ज्यः सुमद्रो भद्राया वाम ग्रायुश्च सत्यकः ॥१७॥ दोप्तिमांस्ताम्रपत्राद्या रोहिण्यास्तनया हरे: ।

श्लोकार्थ - भद्रा के संग्रामजित्, वृहत्सेन, शूर, प्रहरण, ग्ररिजित्, जय, सुभद्र, वाम ग्रायु ग्रौर सत्यक; ये दस पुत्र हुए, भगवान की रोहिग्गी स्त्री से दीप्तिमान ग्रौर इति अपित चतारः अभाषा भाषाना ताम्रपत्र ग्रादि दस पुत्र हुए ॥१७६॥ अवित्र है के ए प्राव्यक्त पान के विकास

सुबोधिनी-सङ्ग्रामजिदादयो दश भद्रायाः। सत्यको दशमः । रोहिगा षोडशसहस्रागा शता-धिकानां मूख्या। क्वचिदेषेवाष्टमहिषीमध्य इति भद्र याः स्थाने मन्त्रशास्त्रे प्रसिद्धा । तस्या दीशिमान् पुत्रः अष्टमहिषीपुत्रतुरुयः। तेनैकाशीति

पूत्राः एकाशीति भक्तिप्रकारा इव भगवता प्रक-टोकृता इति द्योतितम्। ताम्रपत्राद्या रोहिण्या-स्तनयाः साधार्गाः। ग्रस्या दशपुत्रागणनम-न्यासां दशपुत्रत्वख्यापकम् ॥१७३॥

व्याख्यार्थ - संग्रामजित् से लेकर सत्यक तक भद्रा के दश पुत्र हुए, सोलह हजार एक सौ में रोहिगाी मुख्य थी, कहीं मन्त्र शास्त्र में यह रोहिगाी ग्राठ पटरागियों में भद्रा के स्थान पर प्रसिद्ध है, उसका दीप्तिमान पुत्र ग्राठ पटरानियों के पुत्र तुल्य हैं, जिससे ये इक्यासी पुत्र इक्यासी भक्ति के प्रकार की भाँति प्रकट किये, यों प्रकाशित किया, रोहिग्गी के ताम्र, पत्र म्रादि पुत्र साधारणा थे, इनके दश पुत्र इसलिये नहीं गिने जिससे अन्यों के दश पुत्र प्रसिद्ध देखने में आवें ॥१७३॥

श्रामास-पौत्रान् निरूपयन् एकं निरूप्य तत्सहशा अन्य इत्यतिदिशति अद्युम्ना-इानिरुद्धोऽभूदिति ।

म्राभासार्थ - पौत्रों का निरूपए। करते हुवे एक का निरूपए। कर यह बताते हैं कि मन्य भी इसके समान ही हुवे हैं, प्रद्युम्र से ग्रनिरुद्ध हुग्रा, इस प्रकार निम्न इलोक में कहते हैं।

श्लोक-प्रद्युम्नाञ्चानिरुद्धोऽभूदुक्मवत्यां महाबलः ॥१८॥ पुत्र्यां तु रुक्मिम्गो राजन्नाम्ना मोजकटे पुरे। एतेषां पुत्रपौत्राश्च बभूवः कोटिशो नृप। मातरः कृष्णजातानां सहस्राणि च षोडश ॥१६॥

श्लोकार्थ-प्रयुम्न की स्त्री, रुक्मो की पुत्री रुक्मवती से भोजकट नगर में अनिरुद्ध का जन्म हुआ ॥१८॥

हे राजन् ! इनके पुत्र-पौत्र करोड़ों हुए, कृष्ण के पुत्रों की सोलह हजार माताएँ थीं ।।१६।।

सुबोधिनी- रुक्मवती रुक्मिगाः पुत्री मातूल-कन्या। प्रद्युम्नस्तत्रीव क्रियत्कालं स्थितः । तत्रीव विवाहं कृत्वा पुत्रमुत्पादितवान् । शत्रुगृहे कथमे-काकी स्थित इति शङ्कां वारयति महाबल इति। चस्त्वर्थे । भगवदाविष्टात् प्रद्युम्नादनिरुद्धो जात इति ज्ञापयितुं चकारः। अन्यथा कामाज्ञातो-ऽप्रयोजकः स्यात् । मायावत्यामुत्पादनं वारयति पुत्रयां तु रुविमरण इति । मायावत्या नामान्तर-मावेशो वा स्यादिति तुशब्दः ग्रसम्भावनां व्याव-तंयति । राजिन्निति सम्बोधनं प्रद्युम्नस्य द्वारका-

प्रेषगाभावं द्योतयति । सोऽपि राजा तत्रीव जामातरं दुहितरं च स्थापितवानिति । पुरे स्व-नगरे। नाम्ना भोजकटे। एकं पौत्रमुक्त्वा अन्या-नतिदिशति । एतेषां पुत्रपौत्राश्च पुत्राः पौत्राश्च कोटिशो जाताः। न तेषु दशसङ्ख्यानियमः। सर्वेषामैकमत्यार्थमाह मातरः कृष्णजाताना-मिति । सर्वेषामेव भगवत्पुत्राणां सर्वा एव भग-वित्ख्यो मातरः। यथा जननी, तथैव सर्वा इति सापत्न्याभावो निरूपितः। चकारादष्टोत्तरशतम्।

व्याख्यार्थ - रुवमवती, रुवमी की पुत्री प्रद्युम्न के मामे की पुत्री थी, प्रद्युम्न कितना ही समय

वहाँ मामा के घर रहे थे, वहाँ ही विवाह कर पुत्र पैदा किये, ग्रकेला शत्रु के घर में कैसे रहा? इस शङ्का को मिटाने के लिये कहते हैं कि 'महाबल' प्रद्युम्न बहुत बल वाला था, इसलिये वहाँ रहने में इसको किसी प्रकार डर न लगा, 'च' शब्द 'तु' शब्द के ग्रथं में है तथा 'च' पद का यह भाव है कि प्रद्युम्न में भगवान् के ग्राविष्ट होने से ही ग्राविष्ट का जन्म हुवा है, यह जताने के लिये च' कहा है यदि प्रभु का ग्रावेश न होता तो काम से उत्पन्न होने से प्रयोजक न हो सकता, रुक्मी की पुत्री कह कर मायावती का निषेध किया, 'तु' शब्द से यह जताया है कि मायावती का दूसरा नाम ग्रथवा ग्रावेश हो, इस ग्रसम्भावना को दूर करता है। राजन् यह सम्बोधन देकर, प्रद्युम्न का द्वारका भेजने का निषेध सूचन करते हैं, वह रुक्मी भी राजा था, इसलिये वहाँ ही जँवाई ग्रीर पुत्री को ग्रथने नगर में रखा था, जिस नगर का नाम मोजकट (वर्तमान 'मुज' जो कच्छ में है। था, एक पौत्र का वर्णन कर, दूसरों के लिये कहते हैं कि इनके पुत्र ग्रीर पौत्र करोड़ों हुए, उनमें दश संख्या का नियम नहीं था, सर्व के ऐकमत्य से कहते हैं, कि भगवान् के जो सोलह हजार स्त्रियां थीं वे सब भगवान् के प्रत्येक पुत्र की माताएँ थीं, जैसे जैसे जन्म देने वाली माता, वैसे ही सब माताएँ थीं, सौतिल का भाव किसी में नहीं था, च' से १०८ भी वैसी ही माताएँ मानी जाती थीं ॥१८–१६॥

श्राभास - रुविमकन्याविवाहः ग्रसम्बद्ध इति तत्र हेतुं पृच्छिति कथिमिति ।

ग्राभासार्थ — रुक्मी की कन्या का प्रद्युम्न से विवाह ग्रयोग्य है, यों ग्रयोग्य विवाह करने में क्या कारण है वह 'कथं' रुलोक में पूछता है।

श्लोक—राजीवाच-कथं रुक्म्यरिपुत्राय प्रादाद्दुहितरं युधि।
कृष्णीन परिभूतस्त हन्तुं रन्ध्रं प्रतीक्षते।
एतदाख्याहि मे विद्वन्द्विषोर्वेवाहिकं मिथः।।२०।।

श्लोकार्थ—राजा कहता है—हे विद्वत ! रुक्मी ने अपने शत्रु के पुत्र को अपनी कन्या कैसे दी ? वह युद्ध में श्लीकृष्ण से पराभव पाकर उसको मारने के लिए छिद्र देख रहा था, ऐसी स्थिति में शत्रुओं का यह विवाह सम्बन्ध किस प्रकार हुआ ? यह बताईये ।।२०।।

सुबोधिनी - विवाहः स्नेहकृतः पुत्रः पितुरिति ग्रयंपेक्षया ग्रिरपुत्रो हेष्यो भवति, दुहिता चात्य-न्तं प्रिया। हेषकारणमाह युधि कृष्णेन परिभूत इति। विस्मृतो हेष इति चेत्। तत्राह हन्तुं रन्ध्रं प्रतीक्षत इति। ग्रद्यापि हेषव्यापारान्न निवृत्तः। रन्ध्रमिति साक्षाहिरोधे ग्रसामध्यं सूचितम् । प्रसिद्धसम्बन्धहेतोरभावात् हेत्वन्तरं पृज्ञिति एतदाख्याहोति । विद्विज्ञिति कथने ज्ञानं हे पुभूतं निर्दिशति । द्विषोः परस्परं द्वेषविषययोः निथो वैवाहिकं विवाहसम्बन्धि व्यवहरणं कारणं वा ॥२०॥

व्याख्यार्थ — विवाह प्रेम से होता है अर्थात् जिनका आपस में प्रेम होता है वे परस्पर विवाह

सम्बन्ध करते हैं, पिता का ही रूप पुत्र है, शत्र की अपेक्षा शत्र का पुत्र द्वेष के योग्य है, और पुत्री तो अपार प्यारी होती है, शत्र ता का कारण कहते हैं, लड़ाई में कृष्ण से हार गया था; यदि कहो कि वह द्वेष मिट गया, तो यह कहना यथार्थ नहीं है, क्योंकि ग्राज तक शत्र ता के कार्य चालू है, साक्षात् विरोध करने में रुक्मी ग्रसमर्थ है, सम्बन्ध करने का कोई प्रसिद्ध कारण देखने में नहीं ग्राता है, इसलिये पूछता है कि बताईये कि क्या कारएा है ? 'विद्वन्' संबोधन से यह सूवित करता है कि ग्राप ज्ञानवान् हैं इसलिये स्राप इसके तत्व को जानते हैं कि, दोनों शत्रु स्रों का ग्रापस में परस्पर विवाह करने का क्या कारण है, वह कृपा कर बताईये ।।२०।।

श्राभास - नन्वेतत्रूर्वं न श्रुतम्, समाध्यभावादधुना न चिन्त्यत इति तज्ज्ञानं कथमिति चेत्, तत्राह ग्रनागतमतीतं चेति।

श्राभासार्थ - यह पहले नहीं सुना, समाधि के ग्रभाव से ग्रब भी उसका चिन्तन नहीं कर सकते हैं, इसलिये उसका ज्ञान कैसे हुमा ? यदि यों कहो तो इसका उत्तर 'मनागत' क्लोक में देते हैं।

श्लोक-श्रनागतमतीतं च वर्तमानमतीन्द्रयम् । विप्रकृष्टं व्यवहितं सम्यक् पश्यन्ति योगिनः ॥२१॥

श्लोकार्थ - जो वस्तु भविष्य, भूत ग्रौर वर्तमान तथा इन्द्रियों से ग्रगम्य है एवं दूर ग्रौर किसी की ग्रोट में हो, उसे भी योगीजन ग्रच्छी तरह देखते हैं ।।२१।।

सुबोधिनी - योगिनां देशकालव्यवधायकानि ज्ञाने न प्रतिबन्धकानि । यथा चक्षःसन्निकर्षः प्रत्यासत्तिः प्रत्यक्षे, तथा सर्वत्र योगिनां योगज-धर्म: प्रत्यासत्ति: । कालो हि वस्तुनि नयति, यथा नदी जलम् । यद्यपि जलमभिज्ञानद्रव्यसहितं क्व-चिहु शे स्थितं तस्मिन् समये तहे शस्थितः पश्यति, तथापि प्रदेशान्तरे गतं न पश्यति तहेशस्थितः। सहगतो वा तदपि पश्यति । यथा वा मन्ध्यैद्रं-ष्ट्र मयोग्यमपि देवाः पश्यन्ति, यथा सर्वेराच्छन्नं

कालज्ञाः पश्यन्ति, एवं सर्वसामर्थ्ययुक्तो योग एव सर्वसमर्थः । वर्तमानस्य विशेषरामतीन्द्रियमिति । स्रतीतं यन्नानुभूतम् । स्रनागतं यत् ज्ञापकरहितम्। चकाराद्धर्मान्तरमापन्नम् । विप्रकृष्ट् देशव्यवहि-तम् । निकटस्थमपि व्यवहितं भित्त्यादिना । सर्व-मेव योगिनः सम्यक् पश्यन्ति । ध्यानेन ज्ञानं ज्ञानिनाम् । योगिनां तू भगवत इव योगजधर्मे प्रकटे सर्वज्ञत्विमिति ॥२१॥

स्याख्यार्थ - देश काल ग्रादि में रुकावट डालने वाले, योगिग्रों के ज्ञान में प्रतिबन्ध नहीं डाल सकते हैं, जिस प्रकार नेत्र की निकटता प्रत्यक्ष में प्रत्यासत्ति है वैसे ही सर्वत्र योगियों का योग से उत्पन्न धर्म प्रत्यासत्ति है, काल वस्तुग्रों को ले जाता है, जैसे नदी पानी को ले जाती है, यद्यपि जाते हुए द्रव्य सिंहत जल, किसी देश में स्थित हो, तो उस समय उस देश में स्थित मनुष्य उसको देख सकता

१ - बहुत पास में, निकटता कराने वाला है.

है, तो भी, दूसरे स्थान पर गये हुए को यह पहले ही स्थान पर स्थित नहीं देख सकता है, उसके साथ गया हुआ ही उसको देख सकता है, अथवा जैसे जिन पदार्थों को मनुष्य नहीं देख सकते हैं, उनको देवता देख सकते हैं, जैसे काल-ज्ञानी, सब से ढका हुआ पदार्थ जान सकते हैं, इसी प्रकार सर्व सामर्थ्य से युक्त योग ही सबको जानने में समर्थ है अतीन्द्रिय पद वर्तमान का विशेषसा है अर्थात् चालू समय में भी जो इन्द्रियों से न जाना जा सकता है 'ग्रतीत' पद का भावार्थ है, जिसका श्रनुभव नहीं किया गया है 'भ्रनागतं' पद का तात्पर्य है जिसकी कीई खबर नहीं है च' पद कहने का आशय है। जो वस्तु ग्रन्य धर्म को प्राप्त हुई हो, 'वित्रकृष्ट' उसको कहते हैं जिसमें देश का भेद हो निकट हो किन्तु दीवार से जिसमें रुकावट बाई हो, इत्यादि सबको ही योगी अच्छी तरह देख सकते हैं, ज्ञानियों को ध्यान करने से ज्ञान होता है, किन्तु योगियों में तो योग से उत्पन्न धर्म के प्रकट होने पर भगवान की भांति सर्वज्ञत्व ग्राता है।।२१।

प्रसास वर निया, तब वह एस में एक न्या हे बर भी है है न व राजायों गो म्राभास—तत्र प्रद्युम्नविवाहे हेतुद्वयमाह यद्यप्यनुस्मर्नित् द्वाभ्याम्।

ग्राभासार्थ - यदाप्यनुस्मरन्' से दो इलोकों में प्रद्युम्न के इस प्रकार विवाह होने में दो कारगा रते संवेत खाला नहार प्राप्त हैं कि म हा व प्रवास हु । इस वया देश है म

कृति न प्रमाणकाय होन स् । हे कि प्रमाणक के मा महाराह व्यतर द्भागिनेयाय सुतां कुर्वन्स्वसुः प्रियम्।॥२२॥ माइत् ह प्राप्त मा

म देश दसवानात क तर्बद्र सम् तस्य मानु वात्व हात्। रहा श्लोकार्थ - श्री कृष्णचन्द्र से ग्रपमानित रुक्मी, यद्यपि वैर को भूला नहीं था, तो भी बहिन को प्रसन्न करने के लिए उसने अपनी पुत्री बहिन के पुत्र को दे दी ।। २२॥

'स्वयंवरे कन्ययेव वृत' इत्यपरम् । तत्र प्रथममु- पश्चात् ज्ञात्वा कथं प्रसन्ना भवतीति विचार्य, पपादयति । कृष्णावम।नितः वैरमनुस्मरन् यद्यपि प्रागश्च तया रक्षित इति, स्वकन्यां तत्पुत्राय वर्तते, यथापि स्वसुः प्रियं कूर्वन् भागिनेयाय प्रायच्छत् । प्रियं प्रियाय चेद्दीयते, तदा प्रसन्नः

हान हमा व रेस पह कि वह के वह कि वह के वह हम हमा हम के प्रकार का मुबोधिनी - 'स्वसुः प्रियं कुर्वन्' इत्येकम्, । रोध्या स्वसा, सा पूर्वमपकृता तदिभिप्रायमज्ञ त्वा भगिनीपुत्राय मात्रपक्षपातिने स्तामदात् । प्रमु- सर्वोऽपि भवतीति ॥२२॥

व्याख्यार्थ-बहिन को प्रसन्न करना, यह एक कारणा, दूसरा कारण 'स्वयंवर में कन्या ने ही स्वत: वरा', इनमें पहले का प्रतिपादन करते हैं, यद्यपि रुक्मी को कृष्ण का वैर याद था, तो भी, बहिन की प्रसन्नता के लिये, (माता के पक्ष वाले) बहिन के पूत्र की बेटी, बहिन की इच्छानुसार ही कार्यं करना चाहिये जिससे वह प्रसन्न होवे, यों न कर, उसका अपमान किया, इस अभिप्राय को पहिले नहीं जाना, पश्चात जान कर, ग्रब बहिन कैसे प्रसन्न होगी, जिसका विचार किया, ध्यान में ग्राया कि मेरे प्राण तो बहिन ने बचाये, वरना कृष्ण मुक्ते मार डालता, जब यों समका, तब बहिन का उपकार माना, इसलिये, उसको प्रसन्न करने का यही मार्ग जान, उसके पुत्र को अपनी पुत्री दी, प्रिय पदार्थ, प्रिय को ही यदि दिया जाता है, तब सब ही प्रसन्न होते हैं ॥२२॥

STREET AND THE PARTY AND P

ग्रामास-द्वितीयमाह वृतः स्वयंवरे साक्षादिति ।

म्राभासार्थं — दूसरा कारण 'वृत: स्वयंवरे 'श्लोक में श्री शुकदेवजी कहते हैं।

श्लोक—श्रीशुक उवाच-वृतः स्वयंवरे साक्षादनङ्गोऽङ्गयुतस्तया । राज्ञः सद्गतान्निजित्य जहारैकरथो युधि ॥२३॥

श्लोकार्थ — श्री शुकदेवजी कहते हैं - उसने स्वयंवर में साक्षात् मूर्तिमान् कामदेव प्रद्युम्न को वर लिया, तब वह युद्ध में एक रथी होकर भी इक्ट्ठे सब राजाग्रों को जीत कर, इसको हर ले ग्राया ॥२३॥

सुबोधिनी—यद्वशादन्येऽपि व्रियन्ते, स एव साक्षात् पूर्वमनङ्गः । श्रतः कयाप्यवृतः इदानीम- ङ्मयुतो जात इति तयाभिज्ञया वृतः । स्वयंवरे वृतो न प्रत्याख्यायत इति स महाभिमानी कन्यायाः स्वयंवरं कृतवान्, पश्चाद्विधानपूर्वकमपि सन्तोषेगा दत्तवानिति व्यतरिदत्युक्तम् । तस्य

राज्ञः समेतान्निजित्य जहारेति । युधि सावधानान्, तत्रापि मिलितान् सर्वान् नितरां जित्वा । एकरथ इत्यसहायः, हृत्वा मातुलगृहमेव गत इति पूर्व-श्लोकानुरोधादवसीयते । एकरथत्वादिधर्में. प्रती-त्या पितुरिधकत्वमुक्तम् ॥२३॥

व्याख्यार्थ – जिस ग्रङ्गरहित काम के वश होने पर ग्रन्य भी वरे जाते हैं, ग्रनङ्ग होने से जिसको किसी ने भी वरा नहीं, ग्रब वह ग्रङ्ग सहित हो गया है इस को रुक्मो की पुत्रो ने जान लिया ग्रतः इसको वर लिया, स्वयंवर में वर लेने से निन्दा न होगी इसलिये उस ग्रभिमानी ने कन्या का स्वयंवर रचा, ग्रनन्तर विधि पूर्वक सन्तोष से ही, प्रद्युम्न का रूप ही महान् ग्रर्थात् ग्रित सुन्दर होगा, किन्तु वीरता उसमें नहीं होगी ? इस शङ्का का निवारण करने के लिये कहते हैं, कि सब राजा इकट्ठ होकर लड़ने के लिये सावधान हो गये थे, किसी की बिना सहायता के ग्राप ही एक रथी होते हुए भी उन सबको जीत कर मामे की पुत्री को हर कर मामे के घर गए, यो पूर्व श्लोक से समभा जाता है, एक ही रथ था इत्यादि धर्मों की प्रतीति से, पिता से भी ग्रधिक बली कहा है।।२३॥

ग्रामास — एवं धर्मप्रस्तावे पुत्रस्योत्पत्ति विवाहं चोक्तवा कन्यादानमपि भगवत्कु-तमाह रुक्मिण्यास्तनयामिति ।

ग्राभासार्थ — इस प्रकार धर्म के प्रस्ताव में पुत्र की उत्पत्ति तथा विवाह कह कर भगवान के किये हुए कन्या दान को भी 'रुक्मिण्यास्तनयां' इस श्लोक से कहते हैं।

श्लोक—रुक्तिमण्यास्तनयां राजन्कृतवर्मसुतो बली । उपयेमे विशालाक्षों कन्यां चारुमतीं किल ॥२४॥ श्लोकार्थ — बड़े नेत्रवाली चारुमती नाम वाली रुक्मिग्गी की कन्या को कृतवर्मा के पूत्र बली से पाणिग्रहण कराया।।२४।।

सुबोधिनो — कृतवर्मा यादवः, बलीति नाम । विशालाक्षीमिति सौन्दयंम् । चारुमतीमिति नाम । कन्यामाहूय दत्ताम् । रुक्मिण्यास्तनयामि-त्यनेन ग्रन्यासामिष कन्या उक्ताः सन्तीति तथा तासां विवाहोऽपि ज्ञातव्यः । विशालाक्षीमिति सौन्दयं तस्या विवाहे प्रयोजकमुक्तम्, नतु महतः

कन्यात्वम् । चारुमतीमिति नाम्ना ग्रन्या ग्रिपि कन्याः सन्तीति सूचितम् । तेन रुक्मिण्याः पञ्च कन्याः पञ्चचकारैरुक्ताः ग्रध्यवसेयाः, ग्रन्यासामपि यथाचकारं कन्यका ज्ञेयाः । किलेति प्रसिद्धे । न तु व्यासादिभिरेतदुपदिष्टमिति । महत्त्वाख्यापक-त्वात् केवलं लौकिकत्वात् ॥२४॥

व्याख्यार्थ — कृतवर्मा यादव था, उसके पुत्र का नाम बली था, रुनिमणी की पुत्री चारुमती नाम वाली, विशाल नेत्र वाली थी जिससे वह सुन्दर थी, यह जतांया उस कन्या को बुला कर उससे पाणिग्रहण कराया, रुनिमणी की कन्या का 'चारुमती नाम कहने से जाना जाता है कि इसको ग्रन्य कन्याएँ भी थीं, पांच चकारों से ज्ञान होता है, कि रुनिमणी को, पांच कन्याएं थीं, 'किल' पद प्रसिद्धि ग्र्थ में दिया है, रुनिमणी की कन्या कहने से दूसरी पत्नियों की कन्याओं का भी विवाह किया यों समभना चाहिये, यह व्यासादि ने नहीं कहा है, महत्व की प्रसिद्धि के कारण केवल लौकिक-पन से जाना जाता है । १२४।।

म्राभाल—ततोऽनिरुद्धस्तत्रैव भोजकटै जातः। तस्यापि विवाहं तत्रीवाह दौहित्रा-यानिरुद्धायेति।

श्राभासार्थ — धनन्तर ध्रनिरुद्ध ने वहां ही भोजकट में जन्म लिया उसका विवाह भी वहाँ ही हुआ, जिसका वर्णन ,दौहित्रायानिरुद्धाय' इस श्लोक में करते हैं।

श्लोक — दोहित्रायानिरुद्धाय पौत्रीं रुक्म्यददाद्धरे: । रोचनां बद्धवैरोऽपि स्वसुः प्रियचिकीर्षया । जानन्नधर्मां तद्योनं स्नेहपाशानुबन्धनः ॥२४॥

श्लोकार्थ — यद्यपि रुक्मी का श्रब तक कृष्ण से गैर था तो भी बहिन को प्रसन्न करने के लिए तथा स्नेह के पाश में फँसा होने से श्रपनी पौत्री रोचना श्रीकृष्ण के पौत्र ग्रनिरुद्ध को योनि सम्बन्धी ग्रधमं जानकर भी ग्रपंण की ।।२५।।

मुबोधिनी — स्वकुलस्थां कन्यामन्यो विवाहं मा करोत्विति । तस्या नाम रोचनेति । साप्यनि । रुद्धस्य मातुलकन्या । तावता द्वेषः शान्तो भवि-ष्यतीत्याशङ्कचाह बद्धवैरोऽपीति । स्वमुः प्रिय- चिकीषंयेति पूर्ववद्धेतुः। यावज्जीवं यदेव किश्चि-दुत्कृष्टम्, तदेव भगिनीप्रीत्यर्थं दत्तवानित्यध्यव-सीयते। ग्रन्यथा पुनः पुनः तद्धेतुत्वेन नोच्येत। ननु तस्मै देयं दत्तवान्, कथमेतावता स्वसा प्रीता

## भ्३२ व्याप्त : वशम स्कन्य (मुबोधिनी) १ दर्वा मध्याय

वाला हिम्मा में कर्या को कु नमी भवतीति चेत्। तत्राह स्वसुः प्रियचिकीर्षया जानन्नधमं तद्यौनमिति । स्त्रीसम्बन्धः ग्रधमी भवति । 'माता पितामही यस्य तथीव प्रपिता-महो। तिस्र एककुले जाताः सोऽभिशस्तो निग-द्यत' इति तस्यामुत्पन्नस्याभिशस्तिदोषात् तद्यौन-मधमंहपं भवति । ग्रधमंमप्यङ्गीकृत्य स्वसुः

प्रियार्थे दत्तवान् । ननु निषिद्धाचरगो कथं प्रियम्, न वा तित्प्रयं प्रियं भवतोत्याशङ्कचाह स्नेहपाश-वशं गत इति । स्नेहे सर्वमेव समीचीनं भासते । उभयोः परमस्नेहात् तद्गतो दोषो न भासते। ग्रतो जानन्निप एवं कृते प्रियं भवतीत्युभयोर्ली-किकबुद्धचा तथा कृतवानित्यर्थः ॥२५॥

व्याख्यार्थ - अपने कुल की कन्या से दूसरे कुल का विवाह न करे. इसलिये रुक्मि ने अपनी रोचना नाम वाली पोती श्रीकृष्ण के पोते ग्रनिरुद्ध को दी, वह ग्रनिरुद्ध के मामे की बेटी थी, इसके देने से द्वेष शान्त हो जायेगा, यदि कोई यों समके तो कहते है कि वैर शान्त न हुआ वैर तो वैसा ही रहा, तब क्यों दी ? इस पर पूर्व दिया हुवा हेतु फिर भी दोहराते हैं कि बहिन को प्रसन्न करने के लिये ही, जब तक मैं जीवित हूँ तब तक जो कुछ उत्कृष्ट होवे वह बहिन को प्रसन्न करने के लिये दे जाऊँ, यदि यह इच्छान होती तो बार बार वही हेतु न कहते जो देना था वह दे दिया, इतने से बहिन कैसे प्रसन्न होगी ? यदि यों कहते हो तो, इसके उत्तर में कहा कि यद्यपि यह यौन सम्बन्ध ग्रवमं है यो जानता था, तो भो भगिती के प्रीत्यर्थ इस प्रकार किया, इस प्रकार का सम्बन्ध ग्रवमं है 'माता पितामही यस्य तथैव प्रपितामही' 'तिस्र एक कुले जाता सोऽभिशस्तो निगद्यत' जिसकी माता, दादी ग्रीर परदादी एक ही कुल में जन्मी हुई हो उस कुल में जन्मी हुई कन्या से जो विवाह करता है, बह लम्पट और दोष दूषित कहा जाता है, क्योंकि वह विवाह अधर्म है, इस अधर्म को भी अङ्गी-कार कर बहिन को प्रिय करने के लिये पुत्री स्रौर पौत्री दी, स्थर्म स्राचरण तो स्रिय लगता है, वह प्रिय कैसे ? इस पर कहते हैं कि 'स्नेहवशं गतः' स्नेह के आधीन हो गया, स्नेह होने पर सब अच्छा देखने में आता है होनों का परस्पर प्रेम होते से, उस कार्य में जो दोष होता है वह देखने में नहीं श्राता है, ग्रत: जानते हुए भी यों करना प्यारा लगता है, यों दोनों ने लौकिक बुद्धि से इस प्रकार के विवाह किये ॥२५॥

ग्रामास—ग्रयं विवाहः लोकिकवदिति दत्तायां कन्यायां वरयाशिकाः भगवदीदयः सर्व एव समागता इत्याह तिस्मन्तभ्युदय इति ।

ग्राभासार्थ-यह विवाह लौकिक की भाँति हुग्रा, इसलिये जिस समय कन्या का विवाह संस्कार होता था, उस समय वर की शोभायात्रा में भगवान मादि सब ही माये थे,यह 'तस्मित्र म्युदये' इलीक में बताते हैं नहा कि कि प्राप्त में किया होने में प्राप्त कि कि कि कि वीन विनिद्ध को योजि सम्बन्धी प्रथमें जानकर भी वर्षण की १०४॥

श्लोक — तस्मिन्नभ्युदये राजन्रुविमण्गी रामकेशवौ। हो हो हर हिंदू मोजकटं जंमु: साम्बप्रसुम्नकादयेः ॥२६॥ विषय एक हो हिंदू । अवस्थानी हरू हे प्रत्याम हो है । स्वर्ष कियाम किहार मान प्रयोग हो है । स्वर्

श्लोकार्थ हे राजन ! उस विवाहोत्सव के समय साम्ब, प्रद्युम्न ग्रादि को लेकर, रिवमणी, राम ग्रीर केशव भी भोजकट नगर में गए ।।२६।।

सुबोधिनी-विवाहोत्सवे रुविमग्गी मुख्या। निमित्तत्वात् । ततो लौकिकमिति ज्येष्ठानुक्रमेगा रामकृष्णौ पुरत्वमापन्नं भोजकटस्थानं प्रतिज्ञा-स्थानं जग्मः । रामकेशवाविति ययोगमनमस-

म्भावितं तौ निरूप्य, साम्बप्रद्युम्नादय: वरया-त्रिका निरूप्यन्ते । सुन्दरः साम्ब इति प्रद्यम्ना-दपि प्रथमं निर्दिष्टः, कप्रत्ययोऽनादरे, निषिद्ध-त्वात् ॥२६॥

व्याख्यार्थ - विवाहोत्सव में रुक्मिणी मुख्य थी, क्योंकि इस विवाह के होने में यह ही कारण थी, पश्चात् लौकिक क्रिया बताते हैं कि बड़े फिर छोटे इस प्रकार सब साथ हो साम्ब प्रसम्न ग्रादि को लेके जिनका वहाँ जाना ग्रसम्भव था, वे राम ग्रीर कृष्ण भी वर शोभा यात्रा बना कर भोज कट नगर को गये, वह नगर, रुक्मी का प्रतिज्ञा स्थान है, साम्ब सुन्दर था, इसलिये प्रद्युम्न से पहले उसका नाम कहा है, 'क' प्रत्यय ग्रनादर में है निषिद्ध होने से ।।२६॥

श्राभास-निषिद्धाचरणस्य फलमाह तस्मिन्निवृत्त उद्घाह इति ।

ग्राभासार्थ — 'तस्मिन्निवृत्त' इस श्लोक में 'निषिद्ध ग्राचरएा' का फल कहते हैं।

श्लोक-तिस्मिन्निवृत्त उद्दाहे कालिङ्गप्रमुखा नृपाः। हप्तास्ते रुक्तिमणं प्रोचुर्बलमक्षीविनिर्जय ।।२७।।

श्लोकार्थ-विवाह कार्य के पूर्ण रोति से सिद्ध हो जाने के अनन्तर कालि इ जिनमें मुख्य है, गैसे राजा लोग रुक्मी को कहने लगे कि पासों से खेल कर बलराम को जोत ले ॥२७॥

सिद्धायां कलि इदेशाधिपतिः देशनाम्नैव प्रसिद्धः। स्वतः स्नेहेन तृष्णींभूतमीप रुक्मिणं प्रोचः । यतो

सुबोधिनी-कन्यादानानन्तरं वरयात्रायामपि | हप्ताः । नापि तस्य तथा करेेेे कि विद्युपोजन-मस्ति ॥२७॥

व्याख्यार्थ - कन्यादान के अनन्तर, वर की शोभा यात्रा भी पूर्ण हो जाने के पीछे कलिङ्ग देश का राजा,जो देश के नाम से प्रसिद्ध है वे ग्रभिमानी कालिङ्ग ग्रादि राजा, स्वतः स्नेह के कारण चुप रहे थे, तो भी रुक्मी को कहने लगे के पासों से बलराम को जीत लें, यद्यपि उनका इस प्रकार होने में कुछ प्रयोजन नहीं था ।।२७॥

ग्राभास-नन्वक्षजयः कथमेकान्ततो ममैव भविष्यतीत्याशङ्कायामाह ग्रनक्षज्ञ इति ।

ग्राभासार्थ — मेरी ही पासों की कीड़ा में जय होगी ऐसा रुक्मो को कैसे निश्चय हुन्ना ! इसका उत्तर 'अनक्षज्ञो' श्लोकों से देते हैं-

श्लोक - ग्रनक्षज्ञो ह्ययं राजन्तिप तद्वचसनं महत्। इत्युक्तो बलमाहूय तेनाक्षे रुक्यदीव्यत ॥२८॥ शतं सहस्रमयुतं रामस्तत्रादधे पराम्। तं तु रुवम्यजयत्तत्र कालिङ्गः प्राहसद्बलम् । दन्तान्संदर्शयन्तुच्चौनिमृष्यत्तद्धलायुधः ॥२६॥

श्लोकार्थ हे राजन ! यह बलराम जुग्रा खेलना नहीं जानते थे, किन्तु इनको जुग्रा खेलने का बहुत व्यसन है; इस प्रकार कालिङ्ग राजा ने कहा तब रुक्मी बल-रामजी को बुलाकर, उनसे जुम्रा खेलने लगा, बलरामजी ने प्रथम सौ, फिर हजार पीछे दस हजार के दाव लगाए, ये सब दाव रुक्मी जोत गया, तब कालिङ्ग दांत दिखाता हुआ जोर से बलराम पर हँसने लगा, राम इस हँसी को सहन न कर सके ॥२६॥

मुबोधिनी - ये हि वैदिककर्मपरा धर्मपरा वा ते ह्यक्षज्ञा भवन्ति । बलस्यानुभयरूपत्वात् युक्त मेवाक्षाज्ञानमिति हिशब्दः। राजन्निति सम्बोध-नात्त्वमक्षज्ञ इति । अपि तद्वचसनं महदिति अज्ञो न क्रीडिष्यतीति शङ्कां वारयति । यत ग्रादौ प्रवृत्तः पश्चान्न निवर्तिष्यत इति पराजितो भवि-ष्यति । एवमुपपत्त्या प्रबोधितः तथा कृतवानि-त्याह इत्युक्त इति । बलः पूर्वं ज्ञानोपदेशात् सान्त्वनात् हित इति बलमेवाह्य, भगवतः सका-शात् पृथक्कृत्य, रुक्मी दुर्बु द्विरदीव्यत, तत्रक्षा-न्गृहीत्वा रुक्मी प्राह 'पर्गः कियता'मिति । भिन्ना सङ्ख्या चतुर्दिक्ष्वक्षेषु लिख्यते। तत्र कस्यचित् सममङ्ख्या, कस्यचिद्विषमसङ्ख्योति पूर्वमेव क्रीडार्थं प्रवृत्ती। ततोऽक्षहस्तेन रुक्मिगा ग्राज्ञप्तः शतं सहस्रमयुतं उत्तरोत्तरं दश-गुणं रामस्तत्र परामादधे । तं तु पणं स्वानुकूल-तया ग्रक्षान् पातयित्वा रुक्मी ग्रजयत् । तत्रान-क्षज्ञता कालिङ्गेन प्रथमतो निरूपितेति बलं प्राहसत्। तदिष हसनं प्रकटिमत्याह दन्तान्संद-शंयस् चौरिति । तन्मनिस कापट्येन हसतीति हलायुधो नामृष्यत् । ननु नीतिज्ञेनावश्यं हास्यं सोढव्यम्, तत्राह हलायुध इति ॥२८-२६॥

ट्याख्यार्थ - जो वैदिक कर्म के परायण हैं ग्रथवा धर्म पर हैं वे ही जुम्रा करना ( खेलना ) जानते हैं बलराम में ये दोनों धर्म नहीं थे इमलिये वे जुग्रा खेलना नहीं जानते थे यह योग्य ही है। हे राजन् ! संबोधन से बताया है, कि भ्राप राजा होने से जुग्रा खेलना जानते हैं, जब बलरामजी ज्या खेलना नही जानते हैं तो फिर खेलेंगे कैसे ? इस शङ्का का उत्तर देते हैं कि उनको खेलने का बहुत व्यसन है,इसलिये लेलेंगे प्रथम जुग्रा लेलने में प्रवृत्त हुए तो पीछे हटेंगे नहीं,इसलिए वे हारेंगे, इस प्रकार उपपत्ति पूर्वक समभाने पर रुक्मी ने बलरामजी से खेलने का निश्चय किया, बलराम मेरा हितकारी है, क्योंकि ज्ञानोपदेश देकर शान्ति कराई थी, यह विचार कर रुक्मी ने बल को ही बुला लिया,जिससे वह भगवान् से पृथक् हो कर स्रकेले स्राये,तब दुर्बु द्धि रुक्मी उनसे जुस्रा खेलने लगा,रुक्म ने पासा लेकर बलरामजी को कहा कि दाव लगाईये, पासों के चारों तरफ ग्रलग-२ संख्या लिखी जाती है

वहां कोई संख्या समान कोई विषम संख्या होती है यों पहले ही प्रतिज्ञा कर, खेलने में दोनों प्रवृत्त हए, पश्चात् हाथ में पासा लिये हए रुक्मी ने कहा कि श्रब दाव लगाईये, तब राम ने सौ, हजार ग्रीर दश हजार के दाव लगाये, उन दावों को रुक्मी ने कपट (चालाकी) से पासों को ग्रपनी जीत हो इस प्रकार गिराये, जिससे जीत गया, कालि क्ल ने प्रथम ही बता दिया था कि राम खेलना जानते नहीं, ग्रतः वह दाँतों को दिवाता हुग्रा जोर से ऐसे हँसने लगा जैसे बलराम का ग्रवमान देखने में ग्रावे, बलरामजी ने मन में समभा कि हंसना कापट्य से है, ग्रर्थात् मेरी हँसी करता है, ग्रत: इस हँसी को राम सहन न कर सके, नीति को जानने वाले तो हँसी को सहन करते हैं ग्रतः नीतिज्ञ राम को भी सहन करनी चाहिये, जिसके उत्तर में कहते हैं कि ये हलायूघ हैं इसलिये सहन नहीं कर सकते हैं ।।२८-२६॥

श्लोक — ततो लक्षं रुक्म्यगृह्णाद् ग्लहं तत्राजयद्बलः । जितवानहमित्याह रुक्मो कैतवमाश्चितः ॥३०॥

श्लोकार्थ-पीछे रुवमी ने लक्ष का दाव लगाया, वह बलरामजी जीत गए, तब रुक्मी छल से कहने लगा कि मैं जीत गया हूँ ॥३०॥

सबोधिनी - ततो वारत्रयानन्तरं जये वा पराजये वा विपर्यस्य ग्रन्यः पातयेदित्यक्षशास्त्रात् कपटादिशङ्कानिवृत्त्यर्थं बल. स्वयमक्षान् गृहीत्वा भ्रपातयत् । ततः भ्रयुताद्शगुणं रुक्मी लक्षां ग्लहं प्णात्मकं द्रव्यं प्रतिज्ञातवान् । तत्र तस्यां कीडायां बलः भ्रजयत्। एकान्ते क्रीडतीति न

स्वकीयाः साम्बादयः साक्षिएाः, परं तदीया एव सर्वे। म्रत एकवारमेव भूयान् पराजयो जात इति, चूते मृषा भाषणं न विगीतमिति, जितवा-नहमित्याह रुक्मी । तानक्षान् विपरीततया घृत्वा प्रदर्श कैतवमाश्रितः कपटेनैव जेष्यामीति निश्चित्य मृषोक्तवान् ॥३०॥

व्याख्यार्थ - जुए के शास्त्र की यह विधि है कि तीन बार दाव हो जावे तो इसके पीछे विरुद्ध पक्ष वाला पासों से खेले, ग्रत: ग्रब बलरामजी ने पासे हाथ में लिए रुकमी ने लक्ष का दाव लगाया बलरामजी ने पासे फेंके तो पासे इस प्रकार गिरे जिनसे बलरामजी, जीत गये, यह खेल तो एकान्त में हो रहा था, जिससे ग्रपने साम्ब ग्रादि साक्षी तो थे नहीं, किन्तू सब उसके ही पक्ष के थे, ग्रा: एक बार ही बड़ा भारी पराजय हुआ, क्यों कि जुए में भूठ बोलने से निन्दा नहीं होती है, इसलिये हक्मी ने कहा कि मैंने जीता है, उन पासों को उलटा कर दिखाने लगे कि देखो मैंने जीता है: कपट कर भी मैं जीतूँगा यह ही निश्चय कर जुम्रा खेलना प्रारम्भ किया था, ग्रतः भठ कहने लगा ॥३०॥

श्लोक - मन्युना क्षुमितः श्लोमान्समुद्र इव पर्वाता। जात्यारुणाक्षोऽतिरुवा न्यबुंदं ग्लहमादथे ॥३१॥

श्लोकार्थ -जिस प्रकार पूनम के दिन समुद्र क्षोभयुक्त होता है, वैसे ही श्रीमान

बलदेवजी क्रोध से क्षोभयुक्त हो गए, स्वभाव से लाल नेत्रवाले बलदेवजी ने ग्रातिशय क्रोध से दस करोड़ का दाव लगाया ॥३१॥

सुबोधिनो—तदा मन्युना क्षुभितस्तदसह-मानः। देयाभावादसहनं भविष्यतीत्याशङ्क्ष्य निराकरोति श्रीमानिति। पूर्णधनः। निवायंमा-गोऽपि सहज एव ताहश इति। तस्मिन् काले तथैव युक्तमिति हष्टान्तमाह। समुद्रः पौर्णमा-स्यामिवेति। सहि पूर्णं चन्द्रमभिमुखो गच्छति, तथायमपि मच्छिष्य एव मत्तोऽप्युत्कर्षं वाञ्छति, श्रमृतं च वदतीति चन्द्रमिव जिघृक्षुर्जातः। जात्या

स्वभावेन च ग्रहणाक्षः, ग्रकुद्धोऽपि कृद्ध इव प्रतीयते, क्रोधे तु का वार्त्तेत्यर्थः। ग्रतिहवा सुतरामहणाक्षो जातः। ग्रतो मनसि मारणीयो-ऽयमिति भावो निरूपितः। ततो वारत्रयं क्रोडि-तन्यमिति पुनरक्षान् बलो गृहीतवान्। तदा हक्मी न्यर्बुदं ग्लहमादधे, प्रतिज्ञातवान् दशको-टिमितम्। वारत्रयेण याबद्शगुणं तावत्सकृदेवा-दधे, यथैकानृतेनैव सर्वमनृत भवति।।३(॥

व्याख्यार्थ — तब कोध से क्षुभित हृदय बलरामजी इसको सहन न कर सके, इतने पैसे दे नहीं सके होंगे इसलिये कोध में ग्राये होगे ? इस शङ्का को मिटाने के लिये कहते हैं कि 'श्रीमान' बलदेवजी पूर्ण धनवान हैं, ग्रतः न दे सकने से क्रोध नही ग्राया था, रुके हुवे भी, स्वभाविक ही जुग्रा खेलने में रुचिवाले हैं, उस समय यों करना ही उचित था, जिसमें हष्टान्त देते हैं, कि पूनम के दिन समुद्र जैसे क्षुभित होता है, वह पूर्ण चन्द्र के सन्मुख जाता है वैसे यह भी मेरा शिष्य होकर मुभसे भी ऊँचा बनना चाहता है, ग्रीर भूठ बोलता है, इसलिये चन्द्र की तरह हुए, स्वभाव से तो ग्रापक नेत्र लाल थे ही, जिनसे कोध न होता तो भी क्रोध वाले जाने जाते, क्रोध हो तो फिर क्या कहना ? विशेष क्रोध से बहुत ही लाल नेत्र वाले हो गये, बहुत लाल नेत्र वाले होने से मन का यह भाव बताया कि इस (रुकमी) को मारना ही चाहिये, पश्चात् बलराम ने फिर पासे हाथ में लिये क्योंकि तीन बार खेलना चाहिये, तब रुक्मी ने दश करोड़ का दाव लगाया। तीन बार जितना दश गुणा हो, उतना एक ही बार दाव लगाया, जैसे एक ग्रनृत (भूठ) कहने से ही सब ग्रनृत जाना जाता है। ॥३१॥

श्रामास-पूर्ववत् तं चापि रामो जितवान्, ग्रभिज्ञतया न, किन्तु दैवगत्येत्याह धर्मेणोति ।

स्राभासार्थ — स्रब भी राम ने पहले की भांति जीत लिया, जुम्रा खेलना जानते हैं इसलिये नहीं किन्तु, धर्म से, यह 'धर्में ए।' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक—तं चापि जितवात्रामो धर्मेग् च्छलमाश्रितः। रुक्मो जितं मयात्रेमे वदन्तु प्राश्लिका इति ॥३२॥

श्लोकार्थ — यह दाव भी धर्म से बलरामजी ने हो जीता, परन्तु रुक्मी कपट कर के कहने लगा कि मैंने जीता है, इस विषय में ये सभासद निर्णय देगें।।३२।।

सबोधिनो-तदा महतीं विनष्टि ह्या, छल-माश्रितः कापट्यमेव कर्तव्यमिति निश्चित्य. इक्मी ग्राह। चकारेएा ग्राहेति पूर्विकया ग्राकृष्यते। मया जितमत्रेमे प्राक्षिका ब्रुवन्त्वत्याह । प्राक्षि-कानामपि। स्वानुगृण्यवचने बलस्य स्वज्ञानमेव भ्रान्तिमिति प्रतीतिः स्यात्, तदर्थं प्राश्निकानां सभासदाम् । येषामग्रे प्रश्नः सम्भवति सन्दिग्धे. ते प्राक्षिकाः । तत्र देशादिदेवाः साक्षिरा इति, कालिङ्गादिषु ते ग्रनिविष्टाः, दुष्टत्वात्तेषाम्।

व्याख्यार्थ - रुक्मी ने देखा ग्रब तो बड़ी हानि होगी ग्रतः निश्चय किया कि कापट्य ही करना चाहिये, जिससे फिर भी कहने लगा कि यह दाव भी मैंने जीता है ये सभासद कहेंगे कि किसने जीता है ? बलरामजी ने जैसा समका है वह भ्रान्ति है, ग्रता सभासद ही कहेंगे, जिनके ग्रागे निर्णय के लिये प्रक्त रखा जावे, वे सभासद कहे जातें हैं, उसमें देशादि देव साक्षी हैं, कालिङ्ग श्रादि में वे प्रविष्ठ नहीं हवे हैं क्योंकि वे दुष्ट हैं ॥३२॥

श्राभास-तत्रत्यानां वचनात् पूर्वमेव श्राकाशवागाी सर्वदेवतामयी सन्देहनिवृत्त्यर्थ-माह बलेनैव जितो ग्लह इति ।

श्राभासार्थ — सभा सदों के कहने से प्रथम ही सर्व देवतारूप ग्राकाश वाग्गी ने कह दिया कि, यह दाव बलरामजी ने ही जीता है, जिससे सन्देह की निवृत्ति हो गई।

श्लोक—तदाबवीन्नभोवाग्गी बलेनैव जितो गलहः। धर्मतो वचनेनेव रुक्मी वदति वौ मृषा ।।३३।।

श्लोकार्थ - तब श्राकाशवाणी ने कहा कि मैं धर्म से कहती हैं कि रुक्मी भूठ बोलता है, धर्म से यह दाव बलरामजी ने ही जीता है ।।३३॥

स्बोधिनी-यद्यप्यक्षक्रीडां न जानाति, | तथापि धर्मतः जितवान् । वचनेनैव केवलेन धर्म-रहितेन रुक्मी वदति । वे निश्चयेन । नात्र सन्देहः

कतंव्यः । लौकिकत्वमपि तद्वाक्यस्य निवारयति मुषेति । लौकिकाः श्रप्येताहशे न मुषा वदन्ति ।

व्याख्यार्थ - यद्यपि बलर।मजी जुग्रा खेलना नहीं जानते हैं, तो भी धर्म से ही जीता है, रुक्मी केवल अधर्म से ये वचन कह रहा है, 'वै' पद देकर यह बताया है, कि रुक्मी जो कुछ कहता है वह बिना सन्देह भूठ है, इसका वाक्य केवल लौकिक है, जिसका भी 'मुषा' शब्द से निवारण करता है, लौकिक मनुष्य भी ऐसे प्रसङ्ग पर भूठ नहीं बोलते हैं।।३३।।

श्लोक-तामनाहत्य वैदर्भो दृष्टराजन्यचोदितः । संकर्षणं परिहसन्बभाषे कालचोदितः ॥३४॥

इलोकार्थ - दृष्ट राजाओं का सिखाया हुम्रा रुक्मो म्राकाशवागी का म्रनादर कर काल से प्रेरित होने से बलदेवजी की हँसी करता हम्रा, यों कहने लगा ।।३४।।

सबोधिनी-ततः को वायं कृत्रिमः शब्दः प्रमागाम्, साक्षात् प्राह्निकेषु विद्यमानेष्विति तामनाहत्य दुष्टराजन्यैः तथैव वक्तव्यम्, इदं नाङ्गीकर्तव्यमिति प्रेरितः संकर्षणं परिहसन् बमाषे। यतो वैदर्भः, न धर्मप्रधानदेशस्थः दूःस- ङ्गश्च। स हि जगदेवाकर्षति लयार्थम्। ताहश-सामर्थ्यवन्तं परिहसन् कटाक्षहास्यादिभिः ग्रयुक्त-मुक्तवान् । नन् वचनस्य कि प्रयोजनम्, तृष्णीं स्थातव्यम्, उत्थाय वा गन्तव्यमिति तत्राह काल-चोदित इति ।।३४॥

व्याख्यार्थ — ग्राकाश वागी सुन कर दुष्ट राजाग्री ने रुक्मी को सिखाया कि, जब कि, यहां सभासद निर्णाय करने वाले हैं तो इस कुत्रिम शब्द को ध्यान में नहीं लाना चाहिये जैसे आपने कहा है, उस पर ही डटे रही भ्राकाश वास्मी के कहे शब्द मत मानो इस प्रकार प्रेरित रुक्मी बलदेव की हँसी करता (मजाक उड़ाता) हंसता हुआ कहने लगा, रुक्मी जिस देश में जन्मा है वह देश, धर्म प्रधान देश नहीं है जिससे भ्रौर दु:सङ्ग के कारगा, जो समग्र जगत् को लय के लिये खेंच सकते हैं, ऐसी सामार्थ्य वाले सङ्कर्षण पर, कटाक्ष हास्यादि करता हुआ अनुचित कहने लगा, कहने की क्या म्रावश्यकता थी, चुप हो कर बैठ जाना था म्रथवा उठकर चला जाता, यों नहीं किया, जिसका कारण यह है कि इसके सिर पर काल सवार था जिसने इसको ऐसी बुद्धि दी ॥३४॥

ग्राभास-भगवता गोपालत्वं सम्थितमिति तदन्तर्थाम्यपि तथैव प्रेरितवान् । बाल्ये हि विद्याभ्यासः, क्षत्रियाणां च शस्त्राभ्यासः, तस्मिन् समये वने गोचारणमेव कृतमिति लोकविश्वासार्थं मर्मभेदमाह।

ग्राभासार्थ- भगवान ने कहा है, कि हम गोपाल हैं, इसलिये रुक्मी को ग्रन्तर्यामी ने एसी ही प्रेरणा की,जिससे उसने कहा कि बचपन में विद्याभ्यास करते हैं,परंतू क्षत्रिय श्राम्यास करते हैं और गोप बचपन में बन में गौग्रों को चराते हैं,इस प्रकार लोकों को विश्वास कराने के लिये मार्मिक वचन कहने लगा, जिनसे बलराम को कोध हो -

श्लोक — नैवाक्षकोविदा यूयं गोपाला वनगोचराः। ग्रक्षेर्दीव्यन्ति राजानो बाणैश्र न भवाह्याः ।।३४।।

इलोकार्थ-तुम पासा खेलना नहीं जानते हो; क्योंकि गोपाल होने से वन में गौद्यों को चराना ही जानते हो, पासों से ग्रीर बागों से खेलना तो राजा लोग जानते हैं, ग्राप जैसे नहीं ।।३४॥

सबोधिनी-यूयं नाक्षकोविदाः, यतो । तस्माद्वने गोचरा एव । उभयमपि ज्ञायत इति गोपालाः । न हि सर्वविद्यासु सर्वे स्रभिज्ञाः, चेत्। तत्राह स्रक्षेदेिःयन्ति राजान इति । स्रभ्या-

सन्यतिरेकेण न विद्या समायातीति ग्रक्षाणाम-प्रयोजकत्वमाशङ्कय द्यूतकीडापरा ग्रधमा इति शङ्कान्युदासार्थं जयमाधकत्वात् बाणे तुल्यतां वक्तुमाह बार्णेश्चोति । ननु क्षत्रिया वयमित्युभयं जानीम इति चेत् । तत्राह न भवाह्या इति । परगृहे पुष्टा ग्राबाल्यं नोचकर्मागा नियुक्ताः नाक्षवागाकोविदा भवन्तीति निषेधति न भवाह्या इति ॥३४॥

व्यास्थार्थ - तुम पासा खेलना नहीं जानते हो क्यों कि गोपाल हो, सब विद्याओं में सब निपुण नहीं होते हैं। इसी कारण से, तुम बन में गौओं चराना जानते हों, यदि कहो कि हम दोनों ही काम जानते हैं, तो इसके उत्तर में कहते हैं, राजा लोग पासों से खेलते हैं, बिना अभ्यास के विद्या नहीं आती है, पासों के सीखने के लिये अभ्यास करना आवश्यक नहीं क्यों कि उसकी कोई आवश्यकता नहीं है? तथा जो जुए के परायण होते हैं, वे अवम कहे जाते हैं इस शङ्का को मिटाने के लिये, जुआ भी जीत कराती है इसलिये राजाओं के वास्ते बाणों के समान है, इसलिये कहा है कि क्षत्रिय दोनों का अभ्यास कर दोनों में प्रवीण होते हैं। यदि कहों कि हम भी क्षत्रिय हैं इसलिये दोनों जानते हैं, इसका उत्तर देता है 'न भवाहशाः' आप जैसे क्षत्रिय नहीं, आपने दूसरे के गृह में पोषण पाया है। बचपन से नीचे कर्म में प्रवृत्त हुवे हैं, जिससे आप पासा और बाण चलाना नहीं जानते हैं, इसलिये हक्मी ने कहा है, कि 'न भवाहशाः'।।३४॥

श्लोक — रुविमर्गैवमधिक्षिप्तो राजभिश्लोपहासितः । कृद्धः परिघमुद्यम्य जघ्ने तं नृप संसदि ॥३६॥

इलोकार्थ — रुक्मी ने जब इस प्रकार तिरस्कार किया ग्रौर दूसरे राजा इस पर हँसे, तब बलदेवजी कुद्ध हो, परिघ उठाकर, सभा में ही उसको मार डाला ॥३६॥

सुबोधिनी - ततः सर्वेरेव 'सत्यं वदती'त्युक्ते, । उपहासे च कृते, कालप्रेरितो बल तत्रैव दैवगत्या कालमुद्गररूपं परिघमुद्यम्य, संसदि सभायामुप-विष्टं एव तं जघ्ने । पक्षपातिभि। तस्य पक्षः पोषगीय इति ज्ञापयन्निव सभायामेव जघ्ने ।

नृपेति । राज्ञां तथाकरणं युक्तमिति ज्ञापयित । कृद्ध इत्यविचारः । परिघमुद्धम्येत्यन्या क्रिया निवर्तिता । चकारात्तदीयैः सेवकैरप्युप-हिंसतः ।।३६ ।

च्याख्यार्थ — पश्चात् सर्व सभासदों ने कहा कि रुक्मी सत्य कहता है, यों कहने भीर हँसी करने लगे, तब काल प्रेरित बलरामजी वहां ही दैव की गित से काल रूप मुद्गर (पिष्घ) उठा कर सभा में बैठे हुबे हो उस (रुक्मी) को मार ड़ाला, पक्षपातियों को उसका पक्ष लेना ही चाहिये, मानों यह जताते हैं इसलिये सभा में ही मारा, नृप: संबोधन से यह बताया है कि राजाओं को यों करना उचित ही है, विचार क्यों नहीं किया! इतनी शीघ्रता क्यों की! जिसके उत्तर में कहा है, कि 'क्रुद्ध' इन अनर्गल वचनों के सुनने से एवं हँसी आदि से अपमानित होने के कारण 'क्रुद्ध' हो गए, अर्थात् क्रोध आ जाने से परिघ ही लेकर मारा, जिससे दूसरी कोई क्रिया नहीं की 'च'पद से यह भाव बताया है, कि उनके सेवक भी हँस कर हँसी करने लगे।।३६।।

श्रामास — वाक्यापराधे वधं कृत्वा, मानसिकापराधे ताडनमाह कलि झराजमिति।

श्राभासार्थ - वागा के प्रपराध कत्ता रुक्मी को मार डाला, जिन्होंने मानसिक प्रपराध किया उनकी ताड़ना की, यह 'कलिङ्गराजं' श्लोक में कहते हैं -

श्लोक-कलिङ्कराजं तरसा गृहीत्वा दशमे पदे। दन्तानपातयत्क्रद्धो योऽहसद्विवृतेद्विजैः ।।३७।।

इलोकार्थ - जो कलिङ्ग का राजा दाँत खोलकर हँसा था, उसको शीघ्र दसवें पैर (कदम) में पकड़ कर, क्रुद्ध बलराम ने उनके दाँत गिरा दिए।।३७।।

सबोधिनी-येनोपहसितः, पलायमानं तं | दशमे पदे घृत्वा, क्रियाशक्तिः प्राग्गस्येति, 'नव वे पुरुषे प्रागा। इति श्रुतेः प्रागानुरोधेन नव प्रय-त्नान्पेक्ष्य, दशमे पदे तं गृहीतवान् । ततो लोके-

भ्यः दन्ताः प्रदर्शिता इति पुनः प्रदर्शननिवृत्तये दन्तानपातयत् । ग्रत्रापि कुद्ध इत्यविचारः । तस्य दोषमाह योऽहसदिति । विवृतैद्विजैरिति दन्ताना-मेव पातने हेतू: ।।३७॥

व्याख्यार्थ — जिसने हँस कर हँसी की थी, वह भाग रहा था उसको दशवें कदम पर पकड़ के उसके दान्त इसलिये गिरा दिये, कि वह फिर इस प्रकार दाँत दिखाकर हँस न सके, क्योंकि वह लोकों को दाँत दिखाते हुवे हँसा था, कोध या जाने से यहाँ भी कुछ विचार नहीं किया, दशवें कदम पर क्यों पकड़ा ? जिसको समभाने के लिए ग्राचार्य श्री इसका रहस्य प्रकट करते हैं, किया शक्ति प्राणों में रहती है, 'नव वै पुरुषे प्राणाः' इति श्रुतेः पुरुष में नव प्राण रहते हैं, यों श्रुति कहती है, इसलिये प्राणों के अनुरोध से प्रयत्न रूप नव कदमों की उपेक्षा कर दशवें कदम पर उसको पकड़ लिया ॥३७॥

श्लोक-ग्रन्ये निमिन्नबाहुरुशिरसो रुधिरोक्षिताः। राजानो दृद्रवुर्मीता बलेन परिघादिताः ॥३८॥

इलोकार्थ- बलरामजी के परिघ से पीड़ित ग्रौर जिनके भुज, ऊह ग्रौर मस्तक टट गए हैं तथा रुधिर से जो खबालब हो गए हैं, वे डरकर भाग गए ॥३८॥

सबोधनी - अन्येऽप्यनुमोदनकर्तारः निर्भिन्नाः । बाहवः ऊरवः शिरांसि च येषां ताहशा जाताः। तत्राभिज्ञानं रुधिरोक्षिताः रुधिरेगोक्षिता इति । साधनमाह परिघादिता इति ॥३८॥

ततो भीताः सन्तः दुद्रुवुः । स्वतोऽपि भयेन पला-यने बलोत्कर्षों न भवतीति पलायने तत्क्रियां

व्याख्यार्थ — दूसरे जो इसके पक्ष पाती थे जो इसकी राय का अनुमोदन करते थे, उनके भी भूजा, ऊरु ग्रौर मस्तक परिव से टूट गये थे, जिससे समग्र शरीर रक्त से लबालब देखने में ग्रा- रहा था, एवं निश्चय हो गया कि इनके ग्रङ्ग टूटे हुवे हैं, ग्रतः डर कर भाग गये, ग्रपने ग्राप भय से भाग जाने में बल का उत्कर्ष नहीं होता, इसलिये कहते हैं, कि भागने की किया में साधन यह था कि परिघ से पीड़ित थे।।३८।।

श्रामास - नन्वेवमनर्थे पौत्रविवाहे जाते भगवता कि कृतमित्यत ग्राह निहत इति ।

श्राभासार्थ — इस प्रकार पौत्र के विवाह में ग्रनर्थ होने पर भगवान् ने क्या किया ? वह 'निहत' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक--निहते रुक्मिगो स्थाले नाबवीत्साध्वसाधु वा । रुक्मिर्गोबलयो राजन्स्नेहमङ्गभयाद्वरिः ॥३६॥

श्लोकार्थ-साले रुक्मी के मर जाने पर भगवान ने अच्छा हुआ अथवा बुरा हुग्रा, कुछ नहीं कहा। हे राजन् ! भगवान्, रुक्मिग्गी तथा बलदेवजी में से किसी का मुभ से स्नोह न टूट जाए, इस भय से चुप हो गए।।३६।।

सुबोधिनी - एक एव श्यालो हतः । विवाहे श्यालः पावित्र्यहेतूर्भवति । ग्रतः किञ्चिद्वक्तव्यम् । धर्मस्थापनायां दृष्टो मारगाय एव। ग्रतो न वक्तव्यमेव । तद्भयं निषेधति । श्याले निहते साध् ग्रसाध् वा नाववीदित । नन् 'ग्रप्रतिषिद्ध-मन्मतं भवती'ति तृष्णींभावेऽपि बलभद्रपक्षः स्यात्, तरिंक साध्ववचनेनेति चेत्, तत्राह निहत इति । कृते कार्ये वचनं व्यर्थमेव स्यात् । भ्रनेन वक्तव्यो भवति, श्रसाधु कृतमिति, तथापि नोक्त-मिति सूच्यते । तत्र हेतुः । रुविमण्याः स्नेहभङ्ग-भयादिति । भक्तत्वेऽपि मायायाः कार्यरूपा ग्रवि- द्योत उत्पत्तिविचारेण स्तेहभङ्गः सम्भाव्यते । ततः प्रपन्नायाः तथात्वे ममापि तथात्वम्चितमिति सर्वथा स्नेहे भग्ने भक्तिमार्गी नश्यतीति भयम्। नन्वीश्वरस्य नष्टेऽपि मार्गे कि भयमिवेति चेत्। तत्राह हरिरिति। स हि सर्वदु:खहर्ता। अन्यथा सर्वेषां दूखं न गच्छेदिति । तथैवासाध्ववचने बलस्य स्नेहभङ्गभयं हेत्:। तस्य स्नेहभङ्ग ग्रवतारप्रयोजनं न भवेदिति । भगवद्वचितिरक्ता-नामन्यधर्मः प्रवर्तत इति स्नेहभञ्जसम्भवः, शक्ति-विभक्त ति ॥३६॥

व्याख्यार्थ — साला एक ही था, वह भी मर गया, विवाह में साला पवित्रता का कारण होता है अत: कुछ कहना चाहिये, धर्म की स्थापना के लिये दुष्ट को मारना ही चाहिये, अत: कुछ कहना ही नहीं, इसलिये दोनों का निषेध करते हैं, साले के मरने पर अच्छा हवा वा बुरा हवा कुछ नहीं कहा, चुप रहना भी सम्मति है ग्रतः चुप रहने से यों जाना जाएगा कि ग्रापने बलरामजी के पक्ष का समर्थन किया है, तो ग्रच्छा किया इतना कह देने में क्या है ? यदि यों कहो, तो कहते है कि 'निहत' वह तो मारा गया, कार्य होने के पीछे कहना व्यर्थ ही है, इससे कहना चाहिये कि ग्रच्छा नहीं किया, ऐसा भी नहीं कहा यों सूचित होता है, वहाँ कारए है कि रुक्मिए। के स्तेह टूटने के भय से शान्ति धारए। कर ली, भक्ता होते हुए भी, माया की कार्य रूपा ग्रविद्या है, यों उत्पत्ति के विचार से स्नेह भङ्ग की सम्भावना होती है, इस कारण से शरणागत जैसी हो मुक्ते भी वैसा ही होना चाहिये, यों ही उचित है, यदि सर्वथा स्नेह टूट जावे तो मक्ति मार्ग ही नाश हो जावे, यह भय था, मार्ग नष्ट हो जावे तो भी ईश्वर को कौनसा भय है! यदि यों कहो तो कहते हैं, 'हिरः' वे ही सर्व के दुःख हर्ता है, मार्ग नष्ट हो जाने से सर्व का दुःख नष्ट न होगा, इस कारण से भय था, अच्छा नहीं किया, यों भी न कहने का कारण यह था कि बलरामजी के स्नेह टूटने का भय था, यदि उनका स्नेह टूट जावे तो अवतार का प्रयोजन ही न रहे, भग्नवान् से भिन्न अन्य धर्म की प्रवृत्ति हो जावे, इस प्रकार स्नेह भङ्ग का सम्भव है, केवल शक्ति विभक्त है स्वरूपत्व तो एक है।।३६।।

श्राभास—उभयोविनियोगमुक्तवा, त्रिष्त्रत्साहरहितेषु सत्सु शिष्टानां कृत्यमाह ततोऽनिरुद्धिमति ।

श्राभासार्थ — दोनों का विनियोग कह कर तीन उत्साह रहित हो गये शिष्टों का कृत्य 'ततोऽनिरुद्ध' श्लोक से कहते हैं —

श्लोक—ततोऽनिरुद्धं सह सूर्यया वरं रथं समारोप्य ययुः कुशस्थलीम् । रामादयो मोजकटादृशार्हाः सिद्धालिलार्था मधुसूदनाश्रयाः ॥४०॥

श्लोकार्थ — नवीन बहू के साथ ग्रनिरुद्ध वर को रथ में बिठाकर राम ग्रादि यादव, मधुसूदन के ग्राश्रय से सर्व कार्य सिद्ध कर भोजकट से कुशस्थली को गए।।४०।।

सुबोधिनी—तदीयानां प्रतिबन्धितवृत्तये रामः पुनरादित्वेन गृहीतो वरयात्रिकारणाम् । सूर्यया नवोढया सह । रथं समारोप्येति दुःखित-त्वात् बलात् समारोपरणमुक्तम् । मातामहः पिता-महो मारित इति । कुशस्थलोमिति प्रदेशस्य विषमत्वं सूचितम् । दशाही यादविवशेषाः । तां

दशामहंन्तीति । शिष्टानामुभयमपीष्टिमित्याह सिद्धाखिलार्था इति । शत्रुमरणमिष्टप्राप्तिश्च श्रखिलार्थाः । तथात्वे हेतुः मधुसूदनाश्रया इति । एवं धर्मप्रस्तावे श्रनिरुद्धो धर्मरक्षक इति तत्क-थायां दुष्टिनिवारणमुक्तम् । ४० ।

ब्याख्यार्थ — तदीयों के प्रतिबन्ध निवृत्ति के लिये, बरातियों में श्री बलदेवजी को ग्रगुवा बनाया, 'सूर्यया' शब्द का भावार्थ नवीन बहू के साथ, दुःखी होने से बल पूर्वक बहू को रथ में बिठाया, क्योंकि दुःखित थी! इस पर कहते हैं, कि नाना 'कुशस्थली' पद से बताया कि वह प्रदेश विषम (ऊँ चा नीचा) है दशाई पद से यादव विशेष कहे हैं, उस दशा के योग्य हैं, शिष्ट ग्रर्थात् सदाचारियों को दोनों कार्य इष्ट हैं, सम्पूर्ण ग्रर्थ सिद्ध हो गये, जैसे कि शत्रु मारा गया, ग्रौर इष्ट की प्राप्ति हुई ग्रर्थात् दुलहिन मिल ग़ई, यों दोनों में कारण भगवान् का ग्राश्रय है, धमं प्रस्ताव में धमं रक्षक ग्रनिष्द्धी हैं, इसलिये उनकी कथा से दुष्ट का निवारण कहा है।।४०।।

इति श्रीभागवतसुबोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभट्टात्मजश्रीमद्वल्लभदीक्षितविरचितायां दशमस्कन्धविवरणे उत्तराघे द्वादशमोध्यायः ॥१२॥

इति श्रोमद्भागवत महापुराण दशम-स्कंध ( उत्तरार्ध ) ४८वें ग्रध्याय की श्रोमद्वल्लभाचार्य-चरण द्वारा विरचित श्री सुबोधिनी ( संस्कृत-टीका ) राजस-फल श्रवान्तर प्रकरण का पाँचवाँ ग्रध्याय हिन्दी ग्रनुवाद सहित सम्पूर्ण। ।। श्रीकृष्णाय नमः ॥
॥ श्री गोपीजनवन्नभाय नमः ॥
॥ श्री वाक्पतिचरणकमलेभ्यो नमः ॥

# श्रीमद्भागवत महापुराण

दशम स्कन्ध (उत्तरार्ध)

### श्रोमद्रज्ञभाचार्य-विरचित सुबोधिनी टीका (हिन्दी अनुवाद सहित)

श्रीमद्भागवत-स्कन्धानुसार ६२वाँ ग्रध्याय श्री सुबोधिनी ग्रनुसार ५६वाँ ग्रध्याय उत्तरार्ध का १३वाँ ग्रध्याय

#### राजस-फल-अवान्तर प्रकरण

"कुठा अच्याय"

अधार असे प्रश्नातिक कि उत्था - ग्रानिरुद्ध - मिलन

कारिका—निरोधे राजसफले देवानां विजयः स्फुटः । निरूप्यते यतो रुद्धाः नान्य सम्भावयन्ति हि ॥१॥

TO PER THE TO SERVE I IT'S

कारिकार्थ--भागवत् के राजस फल प्रकरण में देवों की विशेष जय प्रकट, निरूपण की जाती है; क्योंकि जो विरुद्ध हैं, वे ग्रन्य का ध्यान नहीं रखते हैं ॥१॥

कारिका—त्रयोदशे ततोऽध्याये हेतुस्तस्य निरूप्यते । श्रानिरुद्धप्रसङ्गोन धर्मः सिध्यति तेन हि ॥२॥

कारिकार्थ--पश्चात् उत्तरार्ध के तेरहचें ग्रध्याय में उसका कारण कहा जाता है, उस ग्रनिरुद्ध के प्रसङ्ग से निश्चय धर्म सिद्ध होता है।।२॥

कारिका-सर्वथाप्यपकारित्वात्सवतो भयशङ्क्या । परमानन्दरूपत्वात्सफलो राजसः स्मृतः ॥३॥

कारिकार्थ--सर्व प्रकार से उपकारी होने से, सब तरफ से भय की शङ्का होने पर भी परमानन्द रूप होने के कारएा राजस सफल हम्रा ।।३।।

कारिका-ग्रानिरुद्धो निरोद्धव्यो निरुद्धो येन केनचित्। तन्मुलाः सर्व एवते विनिरुद्धा भवन्ति हि ॥४॥

कारिकार्थ-जिस किसी से निरुद्ध हुग्रा, ग्रनिरुद्ध भगवान् को ग्रपने में निरुद्ध करना ही चाहिए; कारण कि मन का आधिदेव होने से भक्तों की इन्द्रियादि सबकी जड़ ग्रनिरुद्ध है, जिससे ग्रनिरुद्ध का भगवान में निरोध हो जाने से, ग्रब इन्द्रियादि का भी निरोध स्वतः भगवान में ही हो जाएगा ॥४॥

—: इति कारिका सम्पूर्ण :-

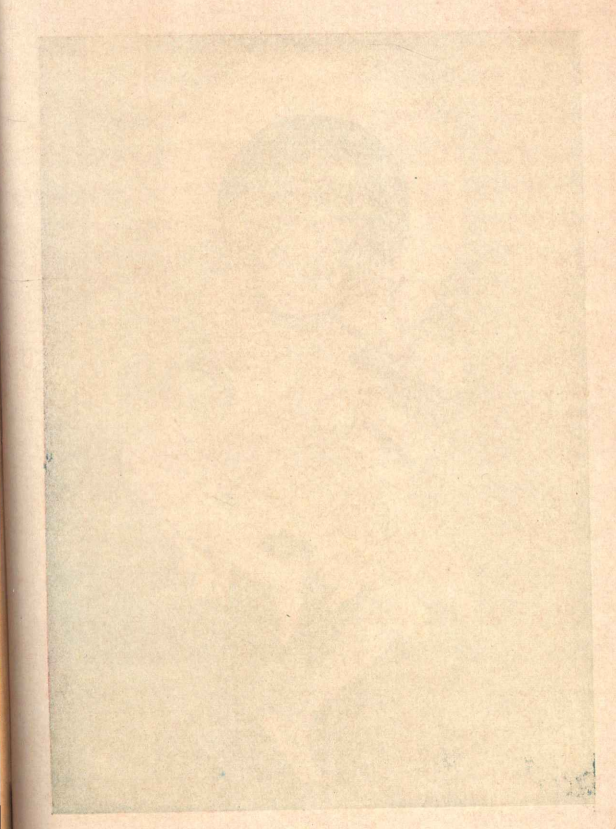
ग्रामास-सर्वदेवजयार्थं प्रथममनिरुद्धस्य बन्धनं निरूप्यते । निरुद्धं मनः सर्वहेतु-भंवतीति । तत्रानिरुद्धबन्धनं कालेनैवेति उषोपाख्यानमुच्यते । कालेऽपि विषयवैचित्री हेत्रिति चित्रलेखा नेत्री।

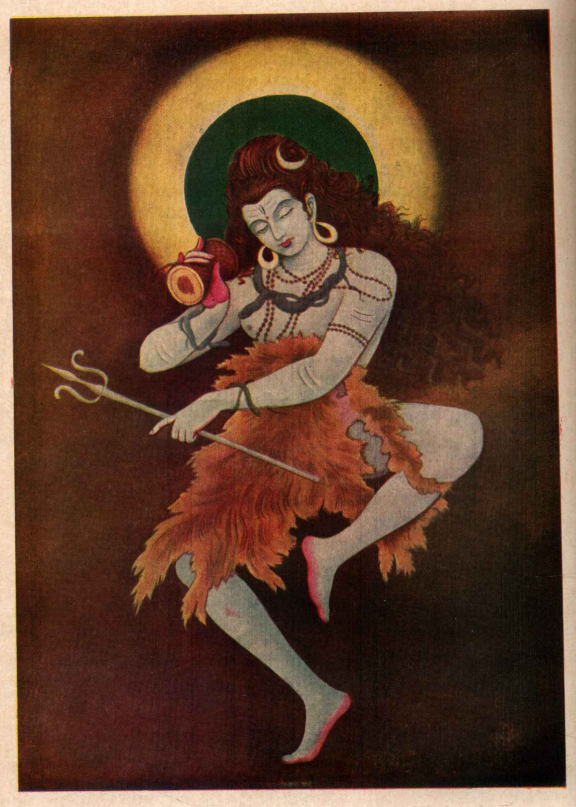
श्राभासार्थ — सर्व देवों की जय के लिए प्रथम ग्रनिरुद्ध के बन्धन का निरूपए। किया जाता है, निरुद्ध मन सर्व के निरोध का कारण होता है, वहाँ ग्रनिरुद्ध का बन्धन काले के सेवक दैत्य, काल रूप होते हैं, अतः दैश्य की पुत्री उषा कालरूप है, इससे उषा से अनिरुद्ध का बन्धन काले का ही बन्धन कहा है, इसलिये उषा की कथा कहते हैं, काल में भी विषय विचित्रता कारण है, जिसके होने पर मन का बन्धन अच्छी तरह होता है यों यहाँ चित्रलेखा चलानेहारी है-

कारिका-स्वप्नेऽपि चेत्रसङ्गः स्याद्बद्धो भवति मानवः । ग्रन्येन वा तथा ज्ञातः किम् साक्षात्तथाविधः ॥१॥

कारिकार्थ--यदि स्वप्न में भी कालीपासक ग्रसत्य दैत्यों से सम्बन्ध हो जावे, तो मनुष्य बन्धन में ग्रा जाता है ग्रथवा ग्रन्य से वैसा जाना जाय तो भी बद्ध हो जाता है, तब साक्षात् सम्बन्ध होने पर बन्धन होवे, इसमें कहना ही क्या है ! ।।१।।

श्रामास-प्रथममनिरुद्धबन्धनहेतुसम्बन्धनिरूपकनयनार्थं प्रस्तावनामाह बाएा: पुत्र-शतज्येष्ठ इति सप्तदशभिः।





मुद्रक-गीतावेस, गोरखपुर

भगवान् शिवका ताण्डव-नृत्य

म्राभासार्थ - प्रथम म्रनिरुद्ध के बन्धन का हेतु जो उषा है भीर उसके निश्चयात्मक सम्बन्ध की निरूपिका चित्रलेखा है जिसकी 'बाएा: पुत्रशत' श्लोक से सत्रह श्लोकों से प्रस्तावना कहते है।

श्लोक-शीशुक उवाच-बागः पुत्रशतज्येष्ठो बलेरासीन्महात्मनः । सहस्रबाह्विंचेन ताण्डवेऽतोषयनमृडम् ।। १।।

श्लोकार्थ-महात्मा बली राजा के सौ पुत्रों में बड़ा पुत्र बागाासूर था, जिसने ताण्डव क्रीड़ा के समय वाद्य से महादेव को प्रसन्न किया था, उनकी कृपा से सहस्र-बाहु हुम्रा था ।।१॥

सुबोधिनी - पुत्रागां शतमध्ये ज्येष्ठ ग्रासीत्। भगवता स बद्ध इति तन्निष्कृतिसूचनार्थं भगवदं-शोऽनिरुद्धः तत्पुत्रेण बद्ध इति सूचित् बले: पुत्रत्वं निरूप्यते। नन् तेनैव कथं न बध्यते, तत्राह महात्मन इति । स हि महात्मा नाप-करोति । पुत्रशतज्येष्ठ इति तत्कृतं पितृकृतमेवेति ज्ञापयति । बलेरिवास्यापि बन्धशङ्कापि व्याव-र्त्यते, पार्षिणग्राहा बहवः सन्तीति । तथापि भग-

वता सह विरोधे न सामर्थ्यं भवतीति तस्य महा-देवोपासनमाह सहस्रबाहरिति । सहस्रबाहत्वं च तत्कृपरीव । तेन बहधा लब्धप्रसादः महादेवात् स इति सूचितम् । ताण्डवे उत्साहवृद्धचर्थं वाद्यभूय-स्त्वमपेक्ष्यते । तत्र बहुभिर्वादने व्यधिकरगाप्रय-त्नानां समता न भवतीति एकेन बहुवाद्यकरणं तोषहेत्भंवतीति, सहस्रबाहभिवाद्यैः ताण्डवे मुडमतोषयत् ॥१॥

व्याख्यार्थ - बिल राजा के सौ पुत्रों में यह बागाासुर बड़ा था, यहाँ केवल बागाासुर नाम न देकर बलि का पुत्र कहा जिसका ग्राशय है, कि भगवान् ने बलि को बान्धा था. उसके बदला लेने को सूचना के लिए भगवान् के ग्रंश ग्रनिरुद्ध को उसके पुत्र ने बांधा है। बलि स्वयं ने क्यों नही बान्धा? इसके उत्तर में कहा है कि वे महात्मा थे. महात्मा ग्रपकार नहीं करते हैं, बड़ा पुत्र जो करता है वह पिता का किया हुवा है, यों जनाता है, बिल की तरह भगवान इसकी बान्च देगें यह शङ्का भी मिटा देने के लिए कहते हैं कि, पीछे रहने वाले के शत्रु बहुत हैं, तो भी भगवान के साथ विरोध करने में सामर्थ्य नहीं है, इसलिए उसकी महादेव की उपासना कहते हैं, सहस्त्रवाहु महादेवजी को कृपा से ही हुम्रा है, उसने महादेव से बहुत प्रकार अनुग्रह प्राप्त किया है, यों सूचन किया, ताण्डव कीड़ा के समय उत्साह बढ़ाने के लिये अनेक वाद्यों की अपेक्षा होती है, वहां यदि बजाने वाले बहुत हो तो सब की समानता हो नहीं सकती है, एक ही बहुत वाद्य की किया करे तो वह प्रसन्नता का कारण बनता है, बाणासुर एक ने ही बहुत वाद्यों से ताण्डव नृत्य में महादेव को प्रसन्न किया था।।१।।

श्राभास-तृष्टस्य कृत्यमाह भगवानिति ।

आभासार्थं - प्रसन्न हुए महादेव ने जो किया वह 'भगवान्' इलोक से कहते हैं -

•श्लोक-भगवान् सर्वभूतेशः शरण्यो भक्तवत्सलः । वरेण छन्दयामास स तं वव पुराधिपम् ॥२॥

श्लोकार्थ - सर्व भूतों के स्वामी शरण देने वाले भक्तवत्सल भगवान् महादेव ने वर लेने को कहा, जिससे उसने यह वर माँगा कि ग्राप मेरे पुर के पालक बनो ।।२।।

मुबोधिनो - वरदानसामध्यं भगवच्छ्ब्देनो-क्तम्। तद्दत्तं कोऽप्यन्यथा न करिष्यतीति सूच-यितुमाह सवभूतेश इति । सर्वनियामकः । स एव भूतश्चेत् शरीरसम्बन्धेन जातः साहङ्कारः, तदा-वश्यमहङ्कारनियामकवश्यो भवति। ग्रहङ्कारे सात्त्विकादिव्युदासं मत्वा ग्राह सर्वे ति । सामर्थ्या-प्रतिघातौ निरूप्य दातृस्वभावं निरूपयति शरण्य इति । शरणार्हः स एव भवति, यः प्रपन्नदुःख-निवारक:। तथाप्युचितदाता चेत् परिमितमेव यच्छेदिति, विशेषदानार्थमाह भक्तवत्सल इति। यथा वत्सला गौरन्तःस्थितमपि दुग्धं तह्रोभेना-न्येम्योऽपि यच्छति, तथा भगवान् भक्तेभ्यः ग्रदे-यमिप यच्छतीति 'वरं ब्रूही'ति छन्दयामास। छन्दनं कामचारिनयोगः। ततः स गुह्यं चिकी-र्षु बीएा: सर्वत्र स्वयं गच्छन् शत्रुबाहुल्याद्गृह-रक्षार्थं चिन्ताकुलितः तं महादेवं पुराधिपं पुर-रक्षकं वत्रे। ग्रनेन तस्य पुरस्य सर्वाभेद्यता निरूपिता। तेन देवादीनामपि तत्र प्रतीकारो निवर्तितः ॥२॥

व्याख्यार्थ - 'भगवान्' पद से यह बताया कि ग्राप में वर देने की सामर्थ्य है। वर जो ग्रापने दिया है, उसको ग्रन्यथा कोई नहीं कर सकता है, इसलिये ग्रापको 'सर्वभूतेश:' सबके नियामक कहा है यदि केवल भूत कहा हो, तो शरीर से सम्बन्ध होने से उत्पन्न ग्रहङ्कारी हो, तब ग्रवश्य ग्रहङ्कार के नियामक के भ्राघीन हो जाते, ग्रहङ्कार सात्त्विक भ्रादि का निराकरण समभ कर 'सर्व' शब्द दिया है, सामर्थ्य ग्रीर ग्रापके किये का कोई भी प्रतिधान नहीं कर सकता है। ये दोनों निरूपरा कर ग्रब ग्रापका दान देने का स्वभाव निरूपएा करते है कि ग्राप'शरण्य'हैं,शरएा लेने के योग्य वह होता है जो शरण आये हुवे के दुःख को मिटा देवे, ऐसा हो फिर भी वह तो उचित दाता होने से परिमित ही देगा, इस पर कहते हैं कि स्राप तो भक्तवत्सल है जिस कारण से स्राप गौ की भाँति विशेष दानी हैं, जैसे गौ बछड़े को दूध पिलाने के लिए ग्रन्तः स्थित दूध को निकाल दूसरों को भी दे देती है, वैसे ही ग्राप भक्तों को जो नहीं दिया जा सकता है वह भी दे देते हैं, इसलिये कहा कि जो चाहिये सो मांग ले, यों सुनकर, गुप्त करने की इच्छा वाला, वह बागा बहुत शत्रु होने के कारगा, स्वयं सब जगह जाता था, ग्रतः ग्रपने घर की रक्षा की चिन्ता से व्याकुल था, इसलिये महादेवजी से ग्रपने घर की रक्षा के लिये उनको ही मांगा ग्रर्थात् मेरे घर की पालना रक्षा ग्राग करते रहो, इससे यह निश्चय हुग्रा कि उसके घर को कोई तोड़ न सकेगा इससे देवादि भी उसका प्रतीकार करने में समर्थ न रहें ॥२॥

म्रामास - तर्हि ताहशस्य कथं नाश इत्याशङ्क्र्य, तस्यैव क्रोधेनेति वक्तुं प्रसङ्गा-न्तरमाह स एकदेति षड्भि:।

म्राभासार्थ - तब ऐसे का नाश कैसे ? इसका उत्तर देते हैं कि उसके ही क्रोध से यह कहने के लिए दूसरा प्रसंग 'स एकदाह' श्लोक से १२ श्लोकों से कहते हैं।

श्लोक - स एकदाह गिरिशं पार्श्व स्थं वीर्यदुर्मदः। किरीटेनार्कवर्णेन संस्पृशंस्तत्पदाम्बुजम् ॥३॥

#### नमस्ये त्वां महादेव लोकानां गुरुमीश्वरम् । पु सामपूर्णकामानां कामपूरामराङ्घ्रिपम् ॥४॥

श्लोकार्थ—एक समय पराक्रम के कारण मदोन्मत्त बना हुग्रा बाणासुर पासमें स्थित महादेवजो के चरण कमल को ग्रपने सूर्य समान तेज वाले मुकुट से स्पर्श करता हुग्रा उनको कहने लगा, हे लोकों के गुरु ! ईश्वर ! महादेव ! मैं ग्रापको नमन करता हूँ; ग्राप जिनकी कामनाएँ पूर्ण नहीं हुई हैं, उनकी कामनाग्रों को कल्पवृक्ष की तरह पूर्ण करते हैं ।।३-४।।

मुबोधिनो—िगिरिको महादेवः, तत्रौव गिरौ शेते इति निरन्तरिस्थित्या धाष्ट्यः सूचितम्। पार्श्वस्थिनित तत्रापि भक्तकृपया तस्यौव पार्श्व वर्तमानम्, तेन सुतरामेव तस्य स्मयः। वीर्यस्य दुष्टो मदो यस्य। उपजीव्यातिक्रमकर्ता। वीर्य-स्मयेन विवेकरिहतस्य कृत्यमाह किरोटेनाकंव-णेनिति। विनीतो हि मुकुटोष्णीषादिकं स्थाप-यित्वा साष्टाङ्गं प्रगातः विज्ञापयेत्। ग्रयं तु किरीटमेव परिधाय, तत्राप्यग्निवणं स्पर्शेऽत्यन्त-पुरुषम्, तेन चरगाम्बुजमितकोमलं स्पृशन् ग्राह नमस्ये इति। स्तौति। वाचा नमस्कारो वा। महादेवेति न त्वत्सहशोऽन्योऽस्ति, य उपास्यः स्यादिति। लोकानां गुरुमिति। उपदेष्टा फलदाता च भवानेवेति साधनफलरूपत्वं निरूपितम्। तेन त्वमेव प्रार्थनीयः, न त्वन्य इति प्रार्थनायां हेतु-रुक्तः। किञ्च। प्रार्थितं सर्वमयुक्तमपि प्रयच्छति। नापि यत्किञ्चित्प्रार्थनायामपि क्रोधं मन्यत इति हष्टान्तमिवाह पुंसामपूर्णकामानामिति। देवता-न्तरतपःप्रभृतिसाधनः यदा कामना न सिद्धा भवन्ति. तेषां सर्वोपायपरिश्रष्टानामाश्रयमात्रेण सर्वपूरकममराङ्घ्रिपवत् कल्पवृक्षवत् कामपूरः ग्रमराङ्घ्रिपः यः ॥।।।

व्याख्यार्थ — गिरिश महादेव का नाम है, क्योंकि वहाँ पवंत पर ही सोते हैं, इस प्रकार निरन्तर स्थितों से घृष्टता सूचित की है। महादेवजी पास में ही स्थित थे, जिससे जताया कि इस पर महादेवजी की कृपा थो ग्रतः ग्राप इसके ही पास में रहते थे इस कारण से उसको बहुत ही गर्व हो गया, पराक्रम का मद, दुष्ट होता है, जिससे ग्राध्य का भी ग्रतिक्रम होता है। पराक्रम से उत्पन्न ग्रहङ्कार से विवेकहोन बने हुये का कार्य कहते हैं, जो ग्रहङ्कारी नहीं है, नम्रतावाला है वह तो मुकुट ग्रीर पाग ग्रादि कहीं घर कर पश्चात् साष्टाङ्क प्रणाम कर प्राथंना करता है इसने तो ग्राचन सम स्पर्श से जलाने वाले मुकुट को धारण कर ही कोमल चरण कमल का स्पर्श कर बाद में कहने लगा कि मैं नमन करता हूँ व वाणी से स्तुति करता हुग्रा नमस्कार करता है, हे महादेव! इस सम्बोधन से यह ग्राश्य प्रकट किया है, कि ग्राप जैसा दूमरा कोई नहीं जिसकी उपासना की जावे ''लोकानां गुरु'' इस विशेषण से जताया कि उपदेश करने वाले तथा फल देते वाले ग्राप ही हैं इस प्रकार कहने से सिद्ध किया कि साधन ग्रीर फल रूप ग्राप ही हैं, इसलिए ग्राप ही प्रार्थना करने के योग्य हैं न कि कोई दूसरा। प्रार्थना करने में यह हेतु है, प्रार्थना में ग्रयुक्त भी माँगा जाय तो वह भी देते हो, जो कुछ मांगा जाय तो भी क्रोध नहीं करते हो इसको हष्टान्त देकर समभाते हैं, जिनकी ग्रन्य देवताग्रों से तप ग्रादि साधनों के करने पर भी, यदि कामनाएँ पूर्ण नहीं होती, वैसे निराश बने हुए शरणागतों की शरणामात्र से सब कामनाएँ कल्पवृक्ष की तरह पूर्ण करने वाले हो ॥३-४॥

श्राभास-एवं प्राथितार्थसिद्धचर्थं व्याजेन युद्धं याचते दो:सहस्र दत्तमिति।

ग्राभासार्थ - इस प्रकार प्राधित ग्रर्थ की सिद्धि के लिये कपट से 'दो: सहस्त्र' श्लोक से युद्ध माँगता है।

श्लोक—दोःसहस्रं त्वया दत्तं परं माराय मेऽभवत् । त्रिलोक्यां प्रतियोद्धारं न लेभे त्वहते समम् ॥१॥

श्लोकार्थ - ग्रापने मुभे हजार भुजाएँ दी, वे ग्रब भाररूप हो रही हैं; क्योंकि त्रिलोकी में भ्रापके सिवाय मेरे साथ लड़ने वाला कोई नहीं देखता हूँ।।१।।

सुबोधिनो - क्रियाशक्तिबाहुल्यार्थं सहस्र बाहवो दत्ताः । ते निर्विषयाः सार्थका न भवन्ति विषयस्तु समानेनाधिकेन वा सङ्ग्रामः, तदभा-वात् भाराय परमभवत्। यथा शीताभावे वस्त्रािग भारायन्ते, युद्धाभावे वा शस्त्राणि । वैयथ्यं प्रक-टयति त्रिलोक्यां प्रतियोद्धारमिति । तर्हि शशप्र-

ङ्गाभावे कि चक्षुः निष्फलं तद्वद्विद्यमानैरेव यथा-योग्यं कियतामित्याशङ्कच, समेनैव युद्धं कर्तव्य-मिति समस्य तव विद्यमानत्वात्त्वहते अन्यं सम न लेभे । स्रनेन भगवान् स्रस्ति, परं स न इन्द्रिय-विषय इति न लेभ इत्युक्तम् ॥५॥

व्याख्यार्थ — किया शक्ति की विशेषताके लिये हजार भुजाएँ जो दी, वे ग्रब कार्य न मिलने से निरर्थक हो रही हैं, कार्य तो यह है, कि किसी से भी युद्ध हो वह छोटा हो चाहे बड़ा होवे, उनके न होने से यह भुजाएँ भाररूप ही हैं, जैसे ठंड के ग्रभाव में वस्त्र भाररूप लगते हैं वैसे ही युद्ध के ग्रभाव में शस्त्र भाररूप हैं, यदि कहो कि शान्त क्यों हो लड़ो, खरगोश के सींग नहीं इसलिये चक्षु निष्फल नहीं होते हैं ग्रतः जो विद्यमान हैं उनसे लड़ो जिसके उत्तर में कहता है कि समान से ही लड़ाई की जाती है, तीन लोक में ग्रापके सिवाय कोई मेरे साथ लड़ने योग्य नहीं मिला है, जिससे मैं लडूँ 'न लेभे' पद कहने का आश्राय है कि आप तो भगवान् हैं अतः इन्द्रियों से दीखते ही नहीं हो इसलियें कहा है कि 'न लेभे' नहीं मिला है ।।५।।

श्राभास-तिहं मास्तु, सुप्यतामित्याशङ्कचाह कण्डूत्येति ।

म्राभासार्थ — जो कोई नहीं मिला है तो सो रहो म्रर्थात् शान्त रहो इसका उत्तर 'कण्डूत्या' श्लोक में देते हैं।

श्लोक-कण्डूत्या निमृतैर्दोमियुं युत्सुदिंग्गजानहम् । ग्रन्वयां चूर्णयन्नद्रीच् भोतास्तेऽपि प्रदुदुबुः ॥६॥ इलोकार्थ — मेरी भुजाग्रों में खुजली होने लगी, तब उसको मिटाने के लिए मैं दिग्गजों से लड़ने के लिए पर्वतों को चूर्ण करता हुग्रा उनके पास गया, डर के मारे वे भी भाग गए।।६॥

सुबोधिनी — निभृताः पूर्गाः, ग्रतः स्थातुम-शक्ताः । तर्हि युद्धाभावे ग्रन्य एव कश्चित् कण्ड्-तिनिवृत्त्यर्थमुपायः क्रियतामित्याशङ्क्र्य, दिग्ग-जानहं युयुत्सुः चूर्णयन्नन्द्रीन् ग्रन्वयाम् । पर्वता म्रिप चूर्गीकृताः । दिग्गजा भ्रिप युद्धार्थमन्विष्टाः। बलमुभयथा क्षीणं भवति, शौर्यं रूपं युद्धे न, बल-रूपं पराक्रमेगा, तत्राचेतनाश्चर्गीभूताः, चेतना-स्तु पलायिता इति वैयर्थ्यमेव जातिमत्यर्थः ॥६॥

ह्याख्यार्थ — मेरी मुजाएँ पूर्ण बल युक्त होने से युद्ध के सिवाय रह नहीं सकती हैं, यदि यों है तो युद्ध के स्रभाव में दूसरा कोई मार्ग खुजली मिटाने के लिये प्रहण कर, जिसके उत्तर में कहता हैं कि मैं दिग्गजों से लड़ने के लिये पर्वतों को चूर्ण करता हुम्रा उनके वहाँ गया, पर्वतों को भी चूर्ण कर छोड़ा, युद्ध के लिये दिग्गज भी गितहीन देखे, दोनों प्रकार बल क्षीण होता है, शौर्य रूप युद्ध से पराक्रम से बलरूप वहां, स्रचेतन पर्वत चूर्ण हो गये, स्रौर चेतन दिग्गज भाग गये, इस प्रकार सर्व व्यर्थ हो गया क्योंकि खुजली मिटी नहीं।।६॥

श्राभास-एवं गर्नं श्रुत्वा कुद्धो भगवानित्याह तच्छु त्वेति ।

ग्राभासार्थ — इस प्रकार के ग्रहङ्कार युक्त वचन सुनकर भगवान् महादेव को क्रोध उत्पन्न हुग्रा, जिसका वर्गान 'तच्छ्रुत्वा' श्लोक से करते है।

श्लोक — तच्छु त्वा भगवान्क्रुद्धः केतुस्ते भज्यते यदा । त्वदृष्टनं भवेन्मूढ संयुगं मत्समेन ते ॥७॥

इलोकार्थ—ये वचन सुनकर महादेवजी क्रोधित हो कहने लगे कि जब तेरी ध्वजा दूट जाय, तब हे मूर्ख ! समभ लेना कि तेरे गर्व को नाश करने वाले भगवान से तेरा युद्ध होगा, वे भगवान मेरे समान हैं; क्योंकि जो सर्व समान हैं, वे महादेव के समान भी हैं ॥७॥

सुबोधिनी—भगवान् सर्वज्ञः महादेवः कृद्धः ग्राहेति पूर्वोक्ते व किया ग्रनुवर्तनीया । यदा ते केतुः भज्यते, तदेव तवाभिज्ञापकं युद्धप्राप्तौ । केतुःवंजः वंशस्य । कन्या जारोपभुक्ता भग्नकेतु- रुच्यते । ग्रकस्माद्रसस्थे तिस्मन् केतुभङ्गश्च । तदा त्वद्पेंघ्नं त्वद्पेंहननार्थमेव संयुगं मत्समेन भगवता भविष्यति । मया समः भगवान् । सर्वसम इति महादेवेनापि समः ॥७॥

व्याख्यार्थ — सर्वज्ञ भगवान् महादेव क्रोधित हो कहने लगे - इस श्लोक में क्रिया नहीं हैं ग्रत: 'ग्राह' यह क्रिया पहले दी हुई है, वह ले लेनी - जब तेरी ध्वजा टूटे, समक्त लेना कि ग्रब तेरे साथ युद्ध करने वाले मेरे समान प्रादुर्भूत हो गये हैं, जिसका चिन्ह घ्वजा टूटना है, वह घ्वजा वंश की हैं, अर्थात् जिस वंश की कन्या का जार उपभोग कर लेता है, उस वंश को कहते हैं, इसकी व्वजा टूट गई, ग्रर्थात् इस कुल की मान-मर्यादा नष्ट हो गई। ग्रचानक उसके रस में स्थित होने पर केतु का भङ्ग होता है-तब तेरे साथ युद्ध कर तुम्हारा गर्व भंग करने वाले, तेरे ग्रहङ्कार को मिटाने के लिये ही मेरे समान भगवान् से तेरा युद्ध होगा, मेरे समान भगवान् ही हैं, जो भगवान् सर्व के समान हैं वह महादेवजी के समान भी हैं। ७।

श्राभास-एवं युद्धसम्भवमाकर्ण्य प्रोतो जात इत्याह इत्युक्त इति ।

ग्राभासार्थ — इस प्रकार युद्ध का होना सुनकर प्रसन्न हुग्रा, यह इत्युक्तः' क्लोक में कहते हैं।

श्लोक - इत्युक्तः कुमितह् ष्टः स्वगृहं प्राविशन्तृप । प्रतीक्षन गिरिशादेशं स्ववीयंनशनं कूधी: ॥६॥

इलोकार्थ — हे महाराज ! महादेवजी ने जब ऐसा कहा, तब वह कुबुद्धि प्रसन्न हो अपने घर गया, दुर्बु द्धि वह अपने पराक्रम के नाशकारक, महादेव के आदेश की प्रतीक्षा (इन्तजार) करने लगा ।। ८।।

सुबोधिनी-महादेवेनैवमुक्तः हृष्टो जातः, यतः कुमतिः । तस्य महादेववाक्ये विश्वासमाह स्वगृहं प्राविशदिति । स्वयम् सममकृत्वा स्वगृहं

प्रविष्टः गिरिशादेशं प्रतीक्षन् ग्रास्ते । यद्यपि स श्रादेश: स्ववीयंनाशकः, तथापि कुधीः ॥५॥

व्याख्यार्थ - महादेवजी ने यों कहा तो प्रसन्न हुन्रा, क्योंकि कुमित था, महादेवजी के वचनों में श्रद्धा होने से प्रसन्न हो घर को चला गया, प्रपना कोई उद्यम न करने लगा, केवल महादेवजी की ग्राज्ञा की प्रतीक्षा करने लगा,यद्यपि वह साज्ञा स्रपने वीर्य को नाज्ञ करने वाली थी,तो भी प्रतीक्षा करने लगा, कारगा कि पाप बुद्धि था।।।।।।

भ्रामास-तस्य केतुभङ्गप्रकारमाह तस्योषा नाम दुहितेति।

श्राभासार्थ — उसके केतु भङ्ग का प्रकार 'तस्योषा नाम दुहिता' इलोक से कहते हैं —

श्लोक-तस्योषा नाम दुहिता स्वप्ने प्राद्यम्निना रतिम् । कन्यालभत कान्तेन प्रागदृष्टश्चतेन व ।।६॥

श्लोकार्थ - उसकी उषा नाम पुत्री थी, जिसने कुँग्रारी ग्रवस्था में ही, पहले नहीं देखे ग्रीर न सूने प्रदाम्न के पूत्र ग्रानिरुद्ध के साथ स्वप्न में रित को प्राप्त किया ॥६॥ सुबोधिनी—सत्र पुरागान्तरे उषा पत्यर्थं पार्वती प्राधितवती। ततः सा तुष्टा भ्रद्य यः स्व-प्रावती प्राधितवती। ततः सा तुष्टा भ्रद्य यः स्व-प्रेने त्वां भजिष्यति स तव पतिरिति पार्वत्योक्ता, ग्राधिदेविकः प्राद्युम्निरूपो भगवान् स्वप्नसृष्टौ मायिक्यां तामालिङ्गच, स्वभाव तत्र स्थापित-वान्। ततः सा वस्तुत ग्राधिदैविकेन प्राद्युम्निना रितमलभत । कन्याया रितर्ज तभङ्गहेतुभंवति । मनोरथमात्र वं निवारयित कान्तेनेति । तिह् भावनयंब मनोरथतुल्य स्वप्नः तथा जात इत्या-शङ्कचाह प्रागदृष्टश्रुतेनेति । प्राक् ततः स्वप्ना-त्पूर्वं न दृष्टः श्रुता वा कदाचिदिप तथा । वै निश्चयेनेति दैवोपपत्तिष्ठक्ता ।। ह।।

द्याख्यार्थ — इस प्रसंग में ग्रन्य पुराण में कथा है, कि उषा ने पित प्राप्त के लिये पार्वती को प्रार्थना की, वह प्रसन्न हो के उषा को कहने लगी कि ग्राज जो स्वप्न में तुक्त भजेगा वह तेरा पित होगा। ग्राधिदैविक ग्रनिरुद्ध रूप भगवान ने स्वप्न सृष्टि में मायिको उसको ग्रालिङ्गन कर उसमें ग्रपना भाव स्थापित किया ग्रनन्तर उसने वास्तविक ग्राधिदैविक ग्रनिरुद्ध के साथ रित को प्राप्त किया। कुँग्रारी का किसी से रितकीड़ा करना प्रतिवत्य वत के भङ्ग का कारण होता है रितकीड़ा हुई न होगी, केवल भावना हुई होगी, इस शंका को मिटाते हुए कहते हैं, कि नहीं केवल भावना नहीं किन्तु वास्तव में रित कीड़ा की, क्योंकि 'कान्तेन' जिससे कीड़ा की, वह कान्त था। तब तो भावना से ही मनोरथ के समान वैसा स्वप्न हुग्रा, इस शङ्का का निवारण करते हुए कहते हैं कि, स्वप्न से पहले उसको न देखा था ग्रौर न सुना था कि ऐसा है कि वैसा है, जिससे कि भावना हो सके, इसलिए यह भावना ग्रादि नहीं थी किन्तु निश्चय से दैव ही उचित कारण था।।।।।

## श्लोक — सा तत्र तमपश्यन्ती क्वासि कान्तेति वादिनी । सखीनां मध्य उत्तस्थौ विह्वला वोडिता भृशम् ॥१०॥

श्लोकार्थ — वह वहाँ उसको न देख कहने लगी कि हे कान्त कहाँ हो ? सिखयों के बीच खड़ी रही विह्वल होने से बहुत लिजत होने लगी ॥१०।।

सुबोधिनी - ततस्तस्या व्रतसमाप्ति कृत्वा गते, स्वप्नान्ते उत्थिता, तत्र शय्यायां स्वप्नस्य समानदेशे तमनिरुद्धमपश्यन्तो, 'क्वासि कान्ते'ति भाषन्ती, सखीनां मध्ये उत्तस्थौ। सा हि परितः सख्यो मध्ये शेते । गुप्तं सखीषु अन्वेषयन्तीव सा उत्थिता । उत्थिताया अप्युपभोगलक्षरामाह विह्वतेति । अन्तर्वीडिता । भृशमत्यर्थं स्वावस्थां समृत्वा ॥१०॥

व्याख्यार्थ — पश्चात् उसकी वृत समाप्ति कर ग्रिनिरुद्ध के जाने पर स्वप्न पूर्ण हुम्रा तब वह जगी,वहाँ शय्या पर स्वप्न वाले स्थान पर उस ग्रिनिरुद्ध को न देख हे कान्त ! कहाँ गए,यों कहने लगो,सिखयों के मध्य में हो जगी थी, कारण कि चारों तरफ सिखयाँ सोती थीं ग्रीर बीच में वह सोती थी चुपचाप मानो गुप्त रीति से ढूँढ़ती हो, वैसे कहतो थी, हे कान्त ! कहाँ गये, सोने के बाद जगने के समय, भी इसके लक्षणों से मालूम होता था कि इसका ग्रब भोग हुपा ग्रर्थात् उपभुक्ता है, इसिलिए कहा है कि विह्वला' घबराई हुई दिखती थी, ग्रीर लज्जायुक्त सी ग्रर्थात् भीतर लज्जा होने से शिमन्दा हो रही थी 'भृशम्' पद से कहा है कि ग्रपनो ग्रवस्था को याद कर हृदय में बहुत लिजत हो रही थी।।१०॥

श्रामास—पूर्वमेव पार्वत्या चित्रलेखा नाम योगिनी तस्याः सखी निष्पादिता, यया तस्या मनोरथः सर्वोऽपि सिद्धो भवति । यद्यप्यन्या ग्रपि जिज्ञासां कृतवत्यः, तथापि सा प्रयोजिकेति चित्रलेखाया उपाख्यानमुच्यते बाग्गस्य मन्त्रीति ।

न्नाभासार्थ — पार्वती जी ने प्रथम ही 'चित्रलेखा' नामवाली योगिनी उसकी सखी बना दी थी जिससे इसका सम्पूर्ण मनोरथ सिद्ध हो जाय, यद्यपि दूसरी भी जानना चाहती थी तो भी वह प्रेरक कर्त्री थी प्रब चित्र लेखा की कथा कही जाती है 'बाएास्य मन्त्री' इस क्लोक से ।।

श्लोक—बाग्गस्य मन्त्री कुम्भाण्डश्चित्रलेखा च तत्सुता । सख्यपृच्छत्सखीमूषां कौतूहलसमन्विता ।।११।।

श्लोकार्थ—बागा के मन्त्री कुम्भाण्ड की कन्या चित्रलेखा थी, वह उषा की सखी थी, उषा के इस प्रकार के कहने पर जब अचम्भे में पड़ गई, तब उससे पूछने लगी।।११।।

सुबोधिनी — मन्त्र्यधीनं राज्यमिति स महा-देवेन दत्त इति ज्ञापितम् । कुम्भाण्ड इति नाम । नतु कुम्भाकारावण्ड।विति । तस्य दुहिता चित्र-लेखा । चकारादन्या ग्रापि तस्य कन्या उषासख्य:। सखो उषायाः। उभयोरन्योन्यसिखत्वे न गोप्यं किञ्चिदवशिष्यते वक्तव्ये इति सखोमूषामित्यु-क्तम्। अद्यैव पार्वत्युक्तम्, अद्यैवेय विद्वलेति कौतुकसमन्विता ॥११॥

व्याख्यार्थ — राज्य, मंत्री के ग्राधीन होता है, वह मंत्री महादेव ने दिया, जिसका नाम 'कुम्भाण्ड्र' था न कि कुम्भ के ग्राकार के समान जिसके ग्रण्ड हैं, वैसा होने से उसको कुम्भाण्ड कहते हैं, उसकी पुत्री चित्रलेखा थी; च'पद का ग्राव्य है कि उसकी दूसरी कन्याएँ भी उसकी सहेलियाँ थीं, किन्तु चित्रलेखा विशेष सखी थी जिससे दोनों का परस्पर प्रेम होने से कुछ भो छिपाया नहीं जा सकता, ग्रतः चित्रलेखा ने सखी उषा से पूछा कि क्या है शाज ही पार्वती ने कहा, वह हुग्रा ? यह ग्राज ही घबरा गई है, इसलिए चित्रलेखा ग्राचम्भे में पड़ गई।।११।।

श्राभास- तस्या वाक्यमाह कान्तं मृगयस इति ।

धाभासार्थ — चित्रलेखा ने जो कहा, वे ग्रक्षर 'कान्तं मृगयसे' इलोक में कहते हैं —

श्लोक--कान्तं मृगयसे सुभ्रु कोहशस्ते मनोरथः। हस्तग्राहं न तेऽद्यापि राजपुत्र्युपलक्षये।।१२।।

श्लोकार्थ — हे सुन्दर भौंहवालो ! तूँ कान्त को दूँढ़ रही है, कैसा तेरा मनोरथ

है ? हे राजपुत्री ! ग्रब तक तो तेरा पािश्यहण भी नहीं हुग्रा, फिर यह

मुबोधिनी - मुभ्रु इति भ्रूभङ्गादिभावो हश्यत इति श्रकन्यात्वं तस्या श्राह । ननु कान्ता-न्वेषणं युक्तमेवेति चेत्, तत्राह कीहशस्ते मनोरथ इति । मनोरथे कृते स्वप्ने तथा हश्यत इति हष्ट एवोपाय इति तं मनोरथमेव पृच्छति । कश्चिन्म-नोरथो भविष्यतीति चेत्, तत्राह हस्तग्राहिमिति हस्तो गृह्यते श्रनेनेति हस्तग्राहः पतिः, श्रिस्म- न्निति विवाहो वा। ग्रद्यापि ते विवाहं न लक्षये। कस्याश्चिद्वालय एव विवाहो भवति, पश्चात् सखीभिः सम्बन्धः, तदापि विवाहो जात इति लक्ष्यते, विवाहे तु कुलकन्यायाः तत्र मनोरथो युक्तो भवति। राजपुत्रोतियदात् निरोधेन यथे- च्छया सम्बन्धो निवारितः॥१२॥

व्याख्यार्थ — भ्रू भङ्ग ग्रादि भाव से जाना जाता है कि ग्रव इसमें कन्यापन नहीं रहा है, कान्तको ढूँढ़ना तो उचित ही है यदि यों कहो तो कहती है. कि तेरा मनोरथ कैसा है ? जैसा मनोरथ किया जाता है वैसा ही स्वप्न में देखा जाता है ग्रतः उपाय दृष्ट ही हैं। इसलिए उस मनोरथ को पूछतो है, कोई मनोरथ होगा यदि यों है तो कहो किन्तु तेरा ग्राज तक किसी ने हाथ नहीं पकड़ा है ग्रथित् तेरा विवाह ग्राज तक तो हुग्रा ही नहीं हैं. किसी का बचपन में विवाह हो जाता है, ग्रनन्तर सखियों से सम्बन्ध होता है, तो भी विवाह हुग्रा है, यह समभा जाता है, विवाह हो जाने पर ही कुल की कन्या का उसकी प्राप्ति के लिये मनोरथ उचित है। हे राजपुत्री! यों सम्बोधन देने से निरोध से, यथेच्छ से विवाह सम्बन्ध करने का निवारण किया।।१२।।

म्रामास-उत्तरमाह दृष्ट इति।

ग्राभासार्थ — 'हष्टः' इस क्लोक से उषा उत्तर देती है।

श्लोक— उषोवाच-हष्टः कश्चित्तरवरः व्यामः कमललोचनः । पीतवासा बृहद्बाहुर्योषितां हृदयङ्गमः ॥१३॥

श्लोकार्थ — उषा ने कहा कि मैंने किसी एक श्यामवर्ण, कमललोचन, पीतपट-पहिने हुए, लम्बी भुजावाले, स्त्रियों के मनों को हरण करने वाल, सुन्दर पुरुष को देखा ॥१३॥

मुबोधिनी - कश्चिद्विशेषतो निर्वेक्तु मशक्यः । । नरवरः मनुष्यश्रेष्ठः । सर्वेषामाकृतिभिन्ने ति स न देवः, नापि दैत्यः, श्रन्यो वा, किन्तु नरश्रेष्ठ एव । स्वप्ने कात्स्न्यीनभिष्यिक्तिरिति केवलं भ्रमः स्यात्, तत्प्रकृते नास्तीति श्राकृतिरूपगुणादीन्

वर्णयति । सर्वेलक्षग्रसम्पन्ननरत्वं ग्राकृतिः । क्याम इति रूपम् । कमललोचन इति सौन्दर्यम् । पोतवासा इति भूषितत्वम् । बृहद्बाहुरिति भोग-योग्यता । योषितां हृदयङ्गम इति संभोगसाम-ध्यम् ॥१३॥

व्यास्यार्थ - कोई विशेष पुरुष देखा जिसका वर्णन करना प्रशक्य है, वह मनुष्यों में उत्तम था, सर्व की आकृति पृथक्-पृथक् होती है, इस आकृति से जाना गया है कि वह न देव है न कोई दैत्य है और न कोई दूसरा है किन्तु मनुष्यों में ही उत्तम मनुष्य है, स्वप्न में सम्पूर्ण प्राकट्य नहीं होता है इसलिए केवल भ्रम हुम्रा होगा ? इसका उत्तर देती है कि इस प्रकृत विषय में भ्रम नहीं हुआ है, इसलिये उसकी आकृति, रूप और गुण आदि का वर्णन करती है, सर्व लक्षण युक्त मनुष्यत्व वाला ग्राकार था, श्याम स्वरूप था, कमललोचन होने से रूप भी सुन्दर था, पोत वस्त्र धारएा करने से सौन्दर्य प्रकट था, बड़ी भुजा वाला था जिससे उसमें भोग की योग्यता भी थी, स्त्रियों के हृदय को हरगा करने वाला था जिससे संभोग की उसमें सामर्थ्य थी।।१३॥

ग्रामास-ननु दर्शनमात्रेगा कथं कान्तत्वम्, तत्राह तमहं मृगये कान्तिविति।

ग्राभासार्थ - केवल दर्शन होने से ही कान्तपन कैसे ? जिसका उत्तर 'तमहं' मृगये' श्लोक में देती हैं।

श्लोक—तमहं मृगये कान्तं पायित्वाधरं मधु। कापि यातः स्पृहयतीं क्षिस्वा मां वृजिनाणीवे ।।१४।।

श्लोकार्थ - ग्रधर की मधु पिलाकर, उस मधु की इच्छावाली जो मैं हूँ, उसको दुःख समुद्र में फैंककर कहीं भी चला गया, उस कान्त को मैं ढूँढ़ रही हूँ ॥१४॥

मुबोधिनी-स मम कान्तो जातः, ग्रतो मृगये। कथं जात इत्याकाङ्क्षायामाह पायीय-त्वाधरं मधु इति । अनेन सर्वेऽपि सम्बन्धा निरूपिताः। बहुघा सम्बन्धे हि सामर्थ्यक्षये स्त्रियाः पुरुषाधरपानम् । भ्रनेन बहुकालावस्थानं सूचितम्। ततः क्वापि यातः, न तु विलीनः, भोगलक्षरणानां विद्यमानत्वात् । विशेषसुखमदत्वा गत इति युक्तमन्वेषगामिति वक्तुमाह स्पृहयतीं मां वृजिनार्णवे क्षिप्त्वेति । रसेच्छामुत्पाद्य तद-पूरगाद्दु:खम् ॥१४॥

व्याख्याथं - वह मेरा पित बन गया इसलिये मैं उसको ढूंढ रहीं हूँ, तेरा पित केवल देखने से कैसे बना ? जिसका उत्तर देती है कि उसने मुभे ग्रथरामृत पिलाया, यों कहने से सब प्रकार के सम्बन्ध हुए यों बताया है प्राय: जब सम्बन्ध करते हुए सामार्थ्य क्षय होती है, तब स्त्री पुरुष का अधर पान करती है, जब तक सामर्थ्य क्षय नहीं होती हैं, तब तक स्त्री को सम्बन्ध की इच्छा बनी रहतो है, इससे यह बताया कि केवल दर्शन नहीं हुवा है किन्तु बहुत समय वह ठहरे हैं जिससे सम्बन्घ हुवा है, श्रघरामृत पिलाने के बाद, कहीं ही चला गया न कि विलीन हो गया क्योंकि श्रब भो भोग के लक्षरण विद्यमान हैं, स्वल्प सुख देकर चला गया इसलिए विशेष सुख लेने के लिए उसको हूँ हुना उचित ही है, यो कहने के लिए कहती है कि, रस को प्राप्त करने की इच्छा उत्पन्न की जिससे मैं उस रस को चाह रही हूँ किन्तु वह न देकर दु ख समुद्र में फेंककर चला गया मतः में दुँढ़ रही हूँ ॥१४॥

ग्राभास— ततः सख्याः प्रतिज्ञामाह व्यसनं तेऽपकर्षामीति । ग्राभासार्थ— 'व्यसनं ते' श्लोक से सखी की प्रतिज्ञा कहते हैं।

श्लोक — चित्रलेखोवाच - व्यसनं तेऽपक्षिमि त्रिलोक्यां यदि माव्यते ।
तमानेव्ये नरं यस्ते मनोहर्ता तमादिश ।।१५।।
इत्युक्तवा देवगन्धर्वसिद्धचार गण्यन्नगान् ।
दैत्यविद्याधरान्यक्षान्मनुजांश्च यथालिखत् ।।१६।।
मनुजेषु च सा वृष्णीन् शूरमानक दुन्दु भिम् ।
व्यलिखद्रामकृष्णौ च प्रद्युम्नं वोक्ष्य लिखता ।।१७।।

श्लोकार्थ — चित्रलेखा ने कहा कि यदि त्रिलोकी में कहीं भी होगा, तब तेरा दुःख मैं मिटाऊँगी, जो मनुष्य तेरा मन हरने वाला है, वह तूँ बता दे तो उसको मैं ले ग्राऊँगी; यों कहकर उसने देव, गन्धर्व, सिद्ध, चारण, पन्नग, दैत्य, विद्याधर, यक्ष ग्रीर मनुष्य ग्रादि के चित्र लिखे, मनुष्यों में से उसने यादवों के चित्र लिखे, वसुदेवजी राम ग्रीर कृष्ण के चित्र तथा प्रद्युम्न का चित्र निकाला. तब उषा उसको देख लज्जा करने लगी।।१५-१६-१७।।

सुबोधिनी— यदि त्रिलोक्यां सः, तदा ते व्य-सनमपक्षामि। कथमित्याकाङ्क्षायामाह भाव्यत इति। चित्रं मया लिख्यते। तत्र यस्ते मनोहर्ता तमादिश। तमहमानयिष्यामीति व्यसनापकर्षण-प्रकारः। यद्यपि नरवर इति विशेषकथनात् देवा-दीनां लेखनमसङ्गतम्, तथापि देवादयो रूपान्त-रेणोपभोगार्थमायान्तीति देवादयो नररूप एवात्र लिख्यन्ते। ऊर्ध्वादधःपर्यन्तं श्लीणां दृष्टिः। ग्रत ग्रादौ देवलेखनम्। एते त्रिगुणास्त्रयो गुणााः देवादयोः नव सामान्यतो लिखिताः। चकारा-न्मनुष्येषु सर्वप्रकाराः, देवादिष्वपि वा। मनु-ध्येषु स्थामत्वादिधमी उक्ता इति तत्साम्यं याद-वेष्वेव वर्तत इति मनुजेषु सा वृष्णीनिलखीत्। ततोऽपि हृदयङ्गमादिधमैः उत्तरोत्तरवैशिष्ट्य-रूपत्वात् वृष्टिण्षु शूरमलिखत्। तस्य च पुत्रमा- नकदुन्दुभि वसुदेवम्। तत्र यद्यपि रामो न श्यामः, तथापि रूपान्तरेगा तथा कुर्यादिति रामोऽपि लिखितः। रामकृष्णौ चेति। चकाराद्गदादयो-ऽपि लिखितः। प्रद्युम्नं लिखितं वीक्ष्य ईषद्वैल-क्षण्यात् तत्पुत्रो भिवतुमहंतीति निश्चित्य विल-क्षण्यात् तत्पुत्रो भिवतुमहंतीति निश्चित्य विल-क्षण्यात् तत्पुत्रो भिवतुमहंतीति निश्चित्य विल-क्षितः। यद्यपि भगवान् ताहशमकृत्रिमं रूपं कर्तुं शक्तः, तथापि मर्यादायामेकैकस्य गुण्स्याभिव्य-क्त्यथं एक एव पदार्थो निर्णीयते। ततो याहशो गुण्गोऽनिरुद्धनिदानभूतः, तेनानिरुद्धो निष्पादित एव। ग्रन्यः क्रियमाणः कृत्रिम एव भवतीति वैलक्षण्यं भवत्येव। ग्राधिदैविको हष्ट इति, ग्रानिरुद्धो वा स्वयं मायया तथा ग्रागत इति न वैलक्षण्यं लज्जया ज्ञातवती। एतत्पुत्रो भविष्य-तीति। भर्नुं पितामहादिभ्यो न लज्जेति लौर्किकाः ॥१५-१६-१७॥

व्याख्यार्थ — यदि वह त्रिलोकी में होगा तो तेरा दु:ख दूर करूँगी, कैसे मिटाग्रोगी ? मैं चित्र बनाती हूँ, उनमें तेरे मन का हरण करने वाला हो वह मुक्ते बता दे, उसकों मैं ले आऊंगो, यह तेरे दु:ख मिटाने का उपाय है। यद्यपि 'नरवर' कहा है, तब देव ग्रादि के चित्र लिखने व्यथं हैं, तो भी कदाचित् देवादि रूपान्तर धारण कर भोग-भोगने के लिये ग्राए हों, इसलिये मैं जो देवों के चित्र बनाती हूँ वे भी मनुष्य रूप के ही बनाती हूँ, स्त्रियों की दृष्टि ऊपर से नीचे तक होती है ग्रत: प्रथम देवादि के चित्र बनाए, गुरा तीन हैं, गुराों के मिलने से देव सगुरा हो नव प्रकार के होते हैं, वे नव ही सामान्य रूप से लिखे हैं, 'च' पद से देव तथा मनुष्य के सर्व प्रकार लिखे, मनुष्यों में इयामत्व म्रादि धर्म कहे, इसलिये इस श्यामत्व की समानता यादवों में होती है, म्रतः मनुष्यों में यादवों के चित्र लिखे, उससे भी जो हृदय हरण करने वाले ग्रादि एक दूसरे से विशेष धर्म कहे, जिससे यादवों में भी श्रें हुठ शूरसेन और उसके पुत्र वसुदेव एवं राम तथा श्रीकृष्ण के चित्र बनाये, यद्यपि राम का स्वरूप गौर है तो भी रूपान्तर से श्याम भी होते हैं, इसलिये उनका भी चित्र लिखा 'च' पद से गद म्रादि के भी चित्र बनाये, प्रद्युम्न का चित्र देख थोड़ा सा भेद समभ, जान लिया कि वह इसका पुत्र होगा, यों निरुचय कर इनको रवसुर समभ लिजित हुई, यद्यपि भगवान् वैसा अकृत्रिम रूप करने में समर्थ है, तो भी, मर्यादा में एक एक गुएा को प्रकट करने के लिये एक ही पदार्थ का निर्एाय किया है, इस कारण से जैसा गुण भ्रतिरुद्ध का कारण है उससे ही भ्रतिरुद्ध का सम्पादन किया है, भ्रत्य किया हुआ कुत्रिम ही होता है इसलिये विलक्षणता तो होती ही है, आधिदैविक स्वरूप देखा अथवा स्वयं अनिरुद्ध माया से यों आये हैं इसलिए लज्जा के कारण विलक्षणता न जान सकी, इसका पुत्र होगा, भर्ता के पितामह ग्रादि से लज्जा नहीं, यों लौकिक कहते है ॥१५, १६, १७॥

ग्राभास—ततोऽनिरुद्धोऽकृत्रिमो लिखित इत्याह ग्रनिरुद्धिमिति ।

म्राभासार्थ - पश्चात् म्रनिरुद्ध का चित्र वास्तविक निकला यह 'म्रनिरुद्ध' श्लोक में कहते है।

श्लोक--ग्रनिरुद्धं विलिखितं वीक्ष्योषावाङ्मुखो हिया। सोऽसावसाविति प्राह स्मयमाना महीपते ॥१८॥

श्लोकार्थ-उषा ग्रनिरुद्ध का वह चित्र देख लज्जा से नीचे मुख करने लगी ग्रीर प्रसन्न हो कहने लगी कि वह यह है, यह है। हे महीपते! सम्बोधन भ्रम निवारण के लिए है।।१८।।

मुबोधनी-विशेषेगा लिखितं सहजरूपं स्व-प्तदृष्टसमानं हष्ट्रा, उषा तं साक्षादेव मत्वा, पूर्व-सम्बन्धं स्मृत्वा, श्रधोमुखी जाता । तत श्रादरेगा ग्रन्यं मा लिखत्विति, स एवासावसाविति द्विरु-

क्तवती। समयमानेति तस्याः प्राप्स्यामीति हर्षः सूचित:। महीवते इति सम्बोधनं भावाय ॥१८॥

व्याख्यार्थ - विशेष प्रकार से बनाया हुग्रा वह ग्रनिरुद्धजी का चित्र देख. उसका स्वप्न में देखा हुन्ना सहज रूप जान प्रथम हुन्ना सम्बन्ध स्मरमा कर उषा ने नोचे मुख कर लिया, पदचात् म्रादर से यों कहने लगी कि यह ही वह है, यह ही वह है, मतः श्रब म्राप दूसरा चित्र मत बनाम्रों, मब इसको प्राप्त कर सकूंगी जिससे इसको, हर्ष हुम्रा जिसके लिये 'स्मयमाना' पद दिया है, महीपते ! यह सम्बोधन भ्रम के म्रभाव के लिये दिया है।।१८।।

ग्राभास — ततो वरं निश्चित्य तमानेतुं गतेत्याह वित्रलेखेति ।

श्राभासार्थ — वर का निश्चय कर पश्चात्, उसको ले श्राने के लिये गई, जिसका वर्गान 'चित्र लेखा' श्लोक से करते हैं।

श्लोक—चित्रलेखा तमाज्ञाय पौत्रं कृष्णस्य योगिनो । ययौ विहायसा राजन् द्वारकां कृष्णपोलिताम् ।।१६॥

श्लोकार्थ — योगिनी चित्रलेखा उसको कृष्ण का पौत्र जानकर हे राजन ! शीघ्र ही कृष्ण से पालन की हुई द्वारका गई।।१६।।

सुबोधिनी — कृष्णस्य पौत्रमिति स्त्रीगां हित-कारी भविष्यति । स्वयं च योगिनी तस्याग्रे रमणं योगाभ्यासेन ज्ञातवती । अत एव विहा-यसा ययो । अन्यथा रक्षकैर्गमनागमनाशक्ते:।

राजिम ति सावधानार्थम् । कृष्णपालितामिति । तदानीं कृष्ण एव पालकः पुराध्यक्षः स्वयं जातः, इदमेव कार्यमुद्दिश्य । अन्यथा देवैः सानुभावैश्व रक्षिता पुरीति नान्यः प्रवेशमहैति ॥१६॥

व्याख्यार्थ - यह कृष्णचन्द्र का पोत्र है, इसिलये स्त्रियों का हितकारी ही होगा, स्वयं योगिनी है, इसिलये योगाभ्यास से उसके ग्रागे रमण करना जान गई, इसी कारण से ही शीघ्र गयो, ग्रन्य प्रकार ग्राने-जाने की शक्ति रक्षकों में नहीं हैं, राजन, यह सम्बोधन सावधान होने के लिये दिया है, इस समय इस कार्य का उद्देश्य लेकर द्वारका का स्वयं श्रीकृष्ण, पालन करने वाले थे, ग्रर्थात् नगर के ग्रध्यक्ष थे, यदि ग्राप न होते, देवता ग्रादिकों से रिक्षत होती, तो दूसरा कोई प्रवेश नहीं कर सकता ॥१६॥

श्लोक—तत्र सुप्तं स्वपयंङ्के प्राद्युम्नि योगमास्थिता । गृहीत्वा शोग्गितपुरे सख्यं प्रियमदर्शयत् ॥२०॥

श्लोकार्थ — वहाँ वह ग्रनिरुद्ध ग्रपने पलङ्ग पर सो रहा था, यह योग धारण कर उसको लेकर शोणितपुर ग्रागई ग्रीर ग्रपनी सखी को ग्रपना प्रिय दिखा दिया ॥२०॥

सुबोधनी — तत्रापि भगविदच्छया अनिरु- । स्वपर्यङ्क इति निर्भरनिद्रात्वाय । ननु राजन्याः द्वोऽपि न जागित, अन्यथा स एव न गच्छेत् । । सावधाना भवन्ति, कथमेवं निर्भरनिद्रात्वम्,तत्राह

प्राद्युम्निमिति। संहि प्रद्युम्नस्य पुत्रो निर्भयः। प्रद्युम्नोऽपि हतः, सोऽपि हतो, भगवदिच्छयेति वा। पराभवः स्त्रीप्राप्तिश्चोभयत्र तुल्या। शक्ति-हासस्तु नैमित्तिक इति बोध्यते। सापि तं नेतुं लौकिकमुपायं परित्यज्य योगमास्थिता। श्रलौ-

किक उपायो योगः। ग्रास्थितः सर्वभावेन तत्रा-तिभरं दत्वा । गृहीत्वा पर्यङ्कात्तमेव बालकिमव। ग्रप्रबोधो योगानुभावः। शोगातपुरे इति नाम्नैव भयानकत्वमुक्तम् । सस्यै उषायै । तस्याः भियम-निरुद्धं 'ग्रयं तव प्रिय' इति प्रदिशतवती ॥२०॥

स्वयं न जावे। अपने पल्झ पर कहने का भावार्थ है कि गाढ निद्रा में सो रहा था, राजा लोग तो स्वयं न जावे। अपने पल्झ पर कहने का भावार्थ है कि गाढ निद्रा में सो रहा था, राजा लोग तो सावधान रहते हैं, यह इस प्रकार कँसे सो रहे थे ? इस शङ्का का समाधान करते हैं कि प्रद्युम्न का बटा है अतः जैसे पिता निर्भय थे वैसे यह भी निर्भय हैं, जिससे गाढ़ निन्द्रा में थे, जिस गाढ़ निद्रा के बटा है अतः जैसे पिता निर्भय थे वैसे यह भी हरणा हो रहा है अथवा भगविदच्छा से हरणा हुवा है, शत्रु कारणा प्रद्युम्न का हरणा हुआ तो यह भी हरणा हो रहा है अथवा भगविदच्छा से हरणा हुवा है, शत्रु का पराभव और स्त्री की प्राप्ति ये दोनों कार्य, दोनों के, समान हुवे हैं, शक्ति का हास तो निमित्त का पराभव और स्त्री की प्राप्ति ये दोनों कार्य, दोनों के लिये लौकिक उपाय न कर योग में पूर्ण मात्र हुआ है, यों समभा जाता है, वह उसको ले आने के लिये लौकिक उपाय न कर योग में पूर्ण निकर शोिणतपुर में आ के उषा को 'यह तेरा प्यारा ले आई हूँ' यों कह कर उसको 'अनिक्द' लेकर शोिणतपुर में आ के उषा को 'यह तेरा प्यारा ले आई हूँ' यों कह कर उसको 'अनिक्द' लेकर शोिणतपुर में उठाकर लाने से क्या वह जगे नहीं ? जिस के लिये कहा है कि यह योग का दिखाया, पल्झ पर से उठाकर लाने से क्या वह जगे नहीं ? जिस के लिये कहा है कि यह योग का प्रभाव है 'शोिणतपुर' नाम से ही उसका भयानकपन दिखाया है ॥२०॥

श्लोक—सा च तं सुन्दरवरं विलोक्य मुदितानना । दुष्प्रेक्ष्ये स्वगृहे पुम्मी रेमे प्राद्युम्निना समम् ॥२१॥

श्लोकार्य — वह भी उस सुन्दर पति को देखकर प्रसन्नमुखी हुई, जिस गृह को पुरुष नहीं देख सके, ऐसे अपने गृह में अनिरुद्धजी के साथ रमण करने लगी ।।२१।।

सुबोधिनी—तत्र गतः प्रबुद्धः स्त्रीमण्डले । ततः सा मुदितानना तेन सह रेमे । चकारात्सोऽपि तया सह । मुदिताननेति तस्या भयाद्यभाव उक्तः, विषयसौन्दर्यात् । लौकिकोऽपि हेतुरस्तीत्याह

दुष्प्रेक्ष्ये स्वगृह इति । स्त्रियः सर्वाः कन्यायां तिस्मश्चानुरक्ताः ऐकमत्यं प्राप्ताः । मात्रादयो-ऽपि । प्राद्यम्निनेति सर्वथा कामपूरकत्वम् ॥२१॥

क्याक्यार्थ — शोणितपुर में पहुँच जाने के ग्रनन्तर स्त्री मंडल में जब गया तब जगा,पश्चात् प्रसन्न मुख वाली वह उषा उसके साथ रमण करने लगी 'च' पद से यह बताया कि वह भी उषा के साथ रमण करने लगी 'च' पद से यह बताया कि वह भी उषा के साथ रमण करने लगा, प्रसन्न मुखी कहने से इसका निर्भयपन प्रकट किया है, क्योंकि विषय का सौन्दर्य रमण करने लगी, प्रसन्न मुखी कहने हैं, जिसके लिये कहा है कि जिस गृह पर पुरुषों की हिंदर न पड़ हैं, जिससे भय नहीं लौकिक भी हेतु हैं, जिसके लिये कहा है कि जिस गृह पर पुरुषों की हिंदर न पड़ सके, ऐसे ग्रपने घर में रमण का कार्य करने लगे, स्त्रियाँ, मातादि भी सब कन्या में एवं ग्रनिरुद्ध सके, ऐसे ग्रपने घर में रमण का कार्य करने लगे, स्त्रियाँ, मातादि भी सब कन्या में एवं ग्रनिरुद्ध सके, ऐसे ग्रपने घर में रमण का कार्य करने लगे, किसी को मालूम होने न दिया। प्रद्युम्न का में प्रेम गुक्त थीं इसलिए सब का एक मत था जिससे किसी को मालूम होने न दिया। प्रद्युम्न का मुत्र कहने का भावार्थ यह है, कि सर्व प्रकार काम की पूर्ति करने वाला है।।२१॥

श्रामास-निलीय क्लेशरमणं व्यावर्तयति पराध्यति।

ग्राभासार्थ - छिपकर जो रमण होता है, वह क्लोश रमण है उसका निषेध परार्घ्यं श्लोक से करते है।

श्लोक—परार्घ्यवासःस्रागन्धधूवदोपासनादिभिः। पानभोजनमक्ष्यैश्च वाक्यैः शुश्रूषयाचितः।।२२॥

श्लोकार्थ — ग्रमूल्य वस्त्र, माला, सुगन्धित पदार्थ, ध्रप, दीप ग्रौर ग्रासन ग्रादि एवं पान, भोजन तथा भक्ष्य, मधुरवचन ग्रौर सेवा से उषा ने पूजन किया ॥२२॥

सुबोधिनी—परार्ध्यान्यमूल्यानि सर्वाण्येव । धूपदीपासनादिभिरिति देववत्पूजनमुक्तम् । स्ना-तस्य प्रथमं वस्त्रम्, ततः स्रजः, ततो गन्ध इति । केशेषु संस्कारार्थं धूपः । ततो गृहे प्रविष्टस्य ग्रारात्रिकम् । तत उपवेशनार्थमासनम् । ततः पानभोजनभक्ष्याणा । पान मादकरुच्युत्पादक-

द्रव्यकृतम् । भोजनं प्रकृतम् । भक्ष्यं ताम्बूलादि । ग्रथवा । कदाचित्पानम्, कदाचिद्भक्ष्याणि । चकारात्तत्सम्बन्धोगि । मानसस्तु सिद्ध एवेति क्षाह्या एते निरूपिताः । वाक्यैरिति वाचनिकी । गुश्रुषा कायिकी । सर्वभावेनार्चितः ॥२२॥

ट्याख्यार्थ — सर्व, वस्त्र ग्रादि पदार्थ, जो कुछ पूजा के लिये ग्रावश्यक थे वे सब ग्रमूल्य थे, धूप, दीप, ग्रासन ग्रादि इनसे देव की तरह पूजा हुई, स्नान किये हुए को पहले वस्त्र उसके बाद माला पीछे गन्ध, केशों कों संस्कार करने के लिये धूप, इसके बाद घर, में प्रवेश होने पर ग्रारती पीछे बैठने के लिये ग्रासन पश्चात् रुचि उत्पन्न करने वाले मादक पदार्थों से बनाया हुवा पेय वस्तु भोजन ग्रौर ताम्बूल ये कमशः तृष्ति पर्यत बार-बार देने, 'च' का भावार्थ है, उपर्युक्त पदार्थों से सम्बन्ध रखने वाले ग्रन्य पदार्थ भी थे, मानस पदार्थ तो सिद्ध ही थे इसलिये वे बाहर के पदार्थ निरूप्ण कर बताये है, वाणी तथा काया से सेवा की, इस प्रकार सर्व भाव से पूजित हुग्रा ॥२२॥

ग्रामास - सोऽपि तासां इच्छानुरोधी जात इत्याह गूढः कन्यापुर इति ।

प्राभासार्थं — वह भी उनकी इच्छानुसार कृति करने लगा जिसका वर्णन 'गूढ़: कन्यापुरे' इलोक में कहते है।

श्लोक — गूढः कन्यापुरे शश्वत्प्रबृद्धस्नेहया तया। नाहर्गगान्स बुबुधे ऊषयापहृतेन्द्रियः ॥२३॥

श्लोकार्थ — बढ़े हुए स्नेह वाली उस उषा ने ग्रनिरुद्ध की इन्द्रियों को हर लिया, जिससे वह कन्या के ग्रन्तःपुर में गुप्त रहने लगा, उसको यह भान न हुन्ना कि यहाँ

रहते हए कितने दिन बीत गए हैं ।।२३।।

मानत्वादनुरोधः । प्रवृद्धस्नेहयेति निरन्तरं साध- प्यस्मरणं सर्वोत्तमैषेति च द्योतितम् । ग्राहतं नेषु हेतु:। तस्य क्रियान्तरस्मर्णाभावायाह विशोकृतं तदधोनं जातिमिन्द्रियं यस्य ॥२३॥

मुबोधिनो - शश्वित्ररन्तरमुपचारागाां प्रताय- | नाहर्गगान्स बुबुध इति । ऊषयेति । पूर्वस्त्रीगाम-

व्याख्यार्थ-निरन्तर सेवाग्रों की विविध प्रतीति होने से वहाँ रुक गये, उषा का स्नेह बढ़ने लगा जिससे निरन्तर नवीन नवीन साधन प्राप्त होते थे, इसी कारण से उसको दूसरी किसी क्रिया का स्मरण ही नहीं रहा,इसलिए कितने ही दिन यहाँ रहते हुवे हुए हैं,इसका भान तक न रहा, उषा ने इन्द्रियों का हरएा कर लिया था, जिससे पूर्व की स्त्रियों को भी भूल गया, यों समभने लगा कि सर्वोत्तम यह ही है।।२३॥

श्लोक — तां तथा यदुवीरेगा भुज्यमानां हतव्रताम् । हेतुभिलंक्षयांचक्रुरापीतां दुरवच्छदे: ॥२४॥ मटा श्रावेदयांचक्रू राजस्ते दुहितुर्वयम्। विचेष्टितं लक्षयामः कन्यायाः कलदूषग्म ॥२५॥

श्लोकार्थ — यादवों में वीर ग्रनिरुद्ध से भुक्त हो जाने से नष्ट व्रतवाली उस उषा को पहरेदारों ने लक्षगों से पहचान लिया ग्रौर वे ग्राकर कहने लगी कि हे राजन ! हम ग्रापकी कन्या की चेशग्रों से पहचान गए हैं कि इस कन्या ने कूल को कलिंद्भुत किया है ।।२४-२५।।

सुबोधिनी - ततः पुरुषोपभुक्ता गर्भकृतैर्ल-क्षणै: भोगकृतैरेव वा हतं व्रतं यस्या: । कन्याया ब्रह्मचर्यं व्रतम्, तदा हतव्रतां तां लक्षयांचकः। यद्वीरेगोति निर्भरो भोग उक्तः। तेन स्पष्टानि चिह्नानि । ग्रासमन्तात् पीतां पीतवर्णां, श्रमाद्-गर्भेगा वा स्त्रीगां तथात्वं भवति । दुरवच्छदै-रिति । ग्राच्छादयितुमशक्यैः धर्मैः रूपेगा च ज्ञात्वा । स्वापराधशङ्क्या भटा ग्रावेदयांचकः। तेषां रक्षकाणां कन्यान्तःपुराधिकारिणां वाक्य-माह राजिन्निति । अयुक्तं कथं श्राव्यत इत्याशङ्कर संबोधनेन पश्चान्महदनिष्टं सूचयन्ति । विचेष्टितं व्यभिचारम्। लक्षयाम इति प्रमाणं तर्कितमा-त्रम् । नन्वस्तु को दोष इति चेत्, तत्राह कुलदूष-रामिति । यद्यपि पापादिना न तेषां भयम्,तथापि दैत्याः न व्यभिचारिएगे भवन्तीति । तेषां कुले व्यभिचारो दूषराम्, यथा देवानामनृतम् ॥२५॥

व्यास्यार्थ - पुरुष से भुक्त होने के कारण से जिस का ब्रह्मचर्य व्रत नष्ट हो गया है, जिसका ज्ञान गर्भ के ठहरने के लक्षणों से अथवा भोग होने से जो कन्या में भाव उत्पन्न हो जाते हैं, उन लक्षराों से जाना जाता है, कि इस कन्या ने अपना ब्रह्मचर्य वत तोड दिया है, उस नष्ट ब्रह्मचर्य वत वाली को पहरेदारों ने पहचान लिया, 'यदुवीर' पद से यह बताया कि पूर्णतया भोग हुम्रा है, उससे

चिन्ह स्पष्ट देखने में स्राते है, जंसे कि वह पीतवर्ण बानो हो गयी थी, भोग के श्रम से स्वयवा गर्म स्थित से स्वियों का पीतवर्ण हो जाता है, जिन लक्षणों को छिपाया नहीं जा सकता है, ऐसे लक्षण देख पहरेदारों ने जाकर राजा को कह दिया, क्योंकि उनको भय लगा कि हम न बतावेगें तो दोषो बनेंगें कन्या के श्रन्त पुर के जो पहरेदार थे उन्होंने इस प्रकार कहा,हे राजन्! इतना सम्बोधन कर क्यों कहा, इसलिये वह सम्बोधन दिया कि श्रव तो यह कहना श्रनुचित दीखता है, किन्तु इससे बाद में बहुत श्रनिष्ट होने वाला है, क्योंकि यह विचेष्टित है श्रथात् व्यभिचार है 'लक्षयामः' पद से बताया कि यह श्रव केवल तर्क मात्र से प्रमाणित है। यों है तो कोनसा दोष है ? वहाँ कहते है कि 'कुलदूषण्यम्' यद्यपि पापादि से उनको भय नहीं है, तो भी दैत्य व्यभिचारों नहीं होते हैं, उनके कुल में व्यभिचार दूषण् है, जैसे देवकुल में भूठ बोलना दूषण् है ।२४-२४॥

श्रामास-तिहं कः समायातीति शङ्कायामाहः श्रनपायिमिरिति ।

श्राभासार्थ-तो कीन ग्राता है ? इस शङ्का का उत्तर ग्रानपायिभिः क्लोक से देते है।

श्लोक—ग्रनपायिमिरस्मामिर्गुप्तायादच गृहे प्रमो । कन्याया दूषणं पुम्मिर्दु प्रक्षाया न विद्यहे ॥२६॥

श्लोकार्थ— हे प्रभो ! घर में गुप्त रहने वाली कन्या के घर का हम ग्रखण्ड पहरा दे रहे हैं, जिससे उसको कोई देख भी न सके; कन्या को दूषणा पुरुष द्वारा ही लगता है, किससे, कैसे लगा; वह हम नहीं जानते हैं? ॥२६॥

सुबोधिनी - स्वतो विवाहं व्यावतंयित । बाघोऽप्युक्तः । ग्रत एव दूषणं लक्षयामः,न विद्यहे कन्याया इति । ग्रनेन तिकतस्यार्थस्य युक्त्या च । ग्रन्यथानिर्धारे तेऽपि हन्तव्याः स्युः ॥२६॥

व्याख्यार्थ — ग्राप ही उसने विवाह कर लिया है, इसका भी 'क़न्याया' शब्द कह कर निषेध करते हैं; इससे तकं से जिस विषय का ज्ञान हुवा है, उसका युक्ति से बोध भी कहा है, विवाह न होने से ही दूषण लगा है, यों हम समभते हैं, कैसे लगा है वह हम नहीं जानते है, यदि वह कह दे कि यों लगा है तो ये भी मारने के योग्य हो जावे ॥२६॥

ग्रामास—ततो निर्धारार्थं स्वयं प्रवृत्त इत्याह तत इति ।

ग्राभासार्थ-पश्चात् निर्णय करने के लिये स्वयं राजा प्रवृत्त हुवा यह 'ततः' श्लोक से कहते है।

श्लोक—ततः प्रव्यथितो बागो दुहितुः श्रुतदूषगः । त्वरितः कन्यकागारं प्राप्तोऽद्राक्षोद्यदूदृहम् ॥२७॥

श्लोकार्थ—बाणासुर कन्या का दूषणा सुन दुःखी हुग्रा, तुरन्त ही कन्या के घर ग्राया तो वहाँ ग्रनिरुद्ध को देखा ।।२७।।

सुबोधिनी - प्रकर्षेगा व्यथितः शस्त्रादिभ्यो- | द्वहमेव दृष्टवान् । सर्वानेव यदून् उद्वहतीति भहा-ऽपि । ततस्त्वरितः कन्यकागारं प्राप्तः प्रथमं यदू- | शूरत्वं यदुकुलोत्पन्नत्वं च ज्ञातवान् ॥२७॥

व्याख्यार्थ — शस्त्र ग्रादि से जैसे कोई व्यथित होता है उससे भी वागासुर विशेष व्यथित हुग्रा, इस कारण से तुरन्त कन्या के घर पहुँच गया, वहां प्रथम ग्रनिरुद्ध को देखा, उसको यदूद्ध ह कहने का भावार्थ यह है कि वह महान् श्रुवीर है, ग्रीर यदुकुल में उत्पन्न हुग्रा है।।२७॥

ग्राभास—तद्दृष्टमिनिरुद्धं वर्ण्यति, निर्भयत्वाय, कामात्मजिमिति । ग्राभासार्थ—"कामात्मज" श्लोक से देखे हुए ग्रनिरुद्ध के निर्भयपन का वर्ण्न करते हैं। श्लोक—कामात्मजं तं भुवनैकसुन्दरं श्याम विश्वङ्गाम्बरमम्बुजेक्षणम् । बृहद्भजं कृण्डलकुन्तलित्वषा स्मितावलोकेन च मण्डिताननम् ॥२८॥

इलोकार्थ — कामदेव के पुत्र, लोक में सब से विशेष, सुन्दर, श्यामवर्ण, पीताम्बर धारी, कमलसम नेत्र, लम्बी भुजावाले, कुण्डल ग्रीर केशों की कान्ति से तथा मन्द-हास्य से शोभायमान मुखवाले उसको देख ग्रचम्भे में पड़ गया, ॥२८॥

मुबोधिनी — स्त्री गामत्यन्तहितार्थीय कामा-त्मजत्वमुक्तम् । भुवनैकसुन्दरमिति सर्वेषामेव मोहकम् । स्यामं पिशङ्गाम्बरम् । पीताम्बरमिति भगवत्सारूप्येगा भगवदीयत्वं ज्ञापितम् । ग्रम्बुजे-क्षगामिति हष्ट्यै व सर्वाह्मादकत्वमुक्तम् । बृहद्भु- जिमिति। भोगयोग्यता वीरत्वं च। स्वभावतो-ऽप्ययं महानिति कुण्डलकुन्तलौर्मण्डितमाननं यस्येत्युक्तम्। स्मितावलोकेनेति मनोहरस्वभाव उक्तः। ग्रनेन सर्वलक्षणसम्पूर्णोऽयं वर इत्यु-क्तम्॥२८॥

व्याख्यार्थ — काम का पुत्र कहने से यह बताया है, स्त्रियों का ग्रत्यन्त हितकारी है भुवन में ऐसा कोई दूसरा सुन्दर नहीं, यों कहने से बताया है. कि सबों को मोह लेता है, श्यामस्वरूप, पीत-वस्त्र वाला कहने से भगवत्सारूप्य एवं भगवदीयत्व जताया है, कमल नयन कहने से सब को ग्रानन्द वस्त्र वाला कहा है, बड़ी भुजा कहने वाला कहने से, वीरपन तथा भोग योग्यता प्रकट की है, स्वभाव देने-वाला कहा है, बड़ी भुजा कहने वाला कहने से, वीरपन तथा भोग योग्यता प्रकट की है, स्वभाव से ही महान् है क्योंकि कुण्डल ग्रीर कुन्तलों से शोभित मुख वाला है, मन्दहास्य युक्त ग्रवलोकन से से ही महान् है क्योंकि कुण्डल ग्रीर कुन्तलों से शोभित मुख वाला है, कि यह वर सर्व लक्षगों से पूर्ण बताया है कि स्वभाव से ही मनोहर है, यों कहने से सिद्ध किया है, कि यह वर सर्व लक्षगों से पूर्ण है।।२८।

ग्राभास—तस्य चौर्येण व्यभिचारसम्बन्धं निवारयति।

ग्राभासार्थ - इसने चोरी से (छिपकर) व्यभिचार किया है, इसका मो निषेध 'दीव्यन्त' श्लोक से करते है।

श्लोक— दीव्यःतमक्षैः प्रिययाऽभितृष्णया तदङ्गसङ्गस्तनकुङ्कुमस्रजम् । बाह्वोदंधानं मधुमल्लिकाश्रितां तस्याग्र श्रासीनमवेक्ष्य विस्मितः ॥२६॥

इलोकार्थ—बहुत तृष्णावाली प्यारी के साथ पासों से ( चौपड़ ) खेलता हुन्रा, उसके ग्रङ्ग सङ्ग से जिसके स्तनों की केसर लगी थी, ऐसी माला छाती पर धारण की हुई थी, वह माला बसन्त ऋतु के पुष्पों से बनी हुई थी, इस प्रकार उषा के पास ही बौठे हुए उसको देख श्रचम्भे में पड़ गया ॥२६॥

सुबोधिनी—यथा कृतविवाहौ स्त्रीपुरुषावक्षैः क्रीडतः, एवं प्रियया सह तदेकनिष्ठया ग्रक्षैर्दिव्यन्तम्। सा च क्रीडा न क्रीडार्था, किन्तु रसपो- षिकेत्याह ग्रभितृष्ट्णयेति। ग्रभितः तृष्ट्णा यस्याः सर्वतः सम्बन्धं वाञ्छतीति। ग्रभितृप्तया वा सम्भोगनितान्ततृप्तया। ग्रभितृम्णया वा। तृम्णा- मिति प्रकाशनाम। वौदिकशब्दो तृम्णं 'नृम्णाय नृम्ण्'मित्यत्र प्रसिद्धम्। प्रकाशमाने प्रकाशमान- मित्यर्थः। ग्रभितः प्रकाशमानया, न तु सङ्कोचेन केनचिद्यंशेन स्थितया। तत्सम्बद्ध एव क्रीडतीति

सर्वसन्देहिनवृत्त्यर्थमाह तदङ्गसङ्गस्तनकुङ्कुम-स्नजमित । तस्या ग्रङ्गसङ्गेन यत् कुचकुङ्कुमं स्नजि संबद्धं ताहशीं स्नजं बाह्वोर्मध्ये दधानम् । ग्रत्यन्तरसालसमये हष्टवानिति । मधुयुक्ता या मिल्लका तयाश्रितां स्नजमिति तत्रा भ्रमरादिसम्बन्धो निरूपितः । गन्धेन रूपेण च मिल्लका रसपो-षिका । तस्यौवाग्रेऽप्यासीनं बाग्रेऽप्यागते तथौवा-सीनमित्यर्थः । स्वस्याग्र ग्रासीनमिति वक्तव्ये तस्य तथा विचारो न जात इति शुक एवाह तस्याग्रेऽप्यासीनमिति । ग्रत एव विस्मितः ।२६।

व्याख्यार्थ — जिस प्रकार विवाह किये हुए स्त्री पुरुष ग्रापस में पासों से खेलते हैं वैसे उसमें ही निष्ठवाली प्रिया से पासों से खेलते हुए को देखा, वह क्रीडा के लिये नहीं थी, किन्तु रसका पोषण करने वाली थी, इसलिये कहा है कि ग्रांसितृष्ण्या', वह प्रिया उषा सर्व प्रकार सम्बन्ध चाहती है, ग्रंथवा 'ग्रांसितृष्ण्या' सम्भोग से ग्रंत्यन्त तृष्त हुई है, ग्रंथवा सर्व प्रकार प्रकाशमान ग्रंथात् बिना संकोच के ग्रानिन्दत हो, रस पोषार्थ निर्भय कीड़ा कर रहो है। ऐसी उषा से मिल कर ही ग्रानिष्ठ कीड़ा कर रहे थे, सर्व सन्देह निवृत्ति के लिये कहते है कि उसके ग्रंज़ के सङ्ग से स्तनों का कुं कुम जिस माला में लगा हुग्रा है वैसी माला को भुजाग्रों के मध्य ग्रंपात् छाती पर धारण किये हुए ग्रानिष्ठ जी थे, जिस समय उसको देखा वह समय ग्रातिशय रस वाला था, बसन्त के पृष्पों से बनो हुई माला थी जिस पर भ्रमर गुंजार कर रहे थे वह माला सुगन्ध ग्रीर रूप दोनों से रस का पोषण कर रही थी, बाणासुर के ग्राने पर भी उसके ग्रागे उसी प्रकार निर्भय बैठे रहे, उसके ग्राने से इसको किसी प्रकार का विचार व भय न हुग्रा, इस कारण से बाणासुर ग्रचम्मे में पड़ गया । २६।।

श्रामास—ततो युद्धार्थं तदीया ग्रसहमानाः प्रवृत्ता इत्याह स तं प्रविष्टिमिति

शाभासाथं -पश्चात् उसके सेवक, सम्बन्धी इस कार्य को सहन न कर सके जिससे लड़ने लगे, जिसका वर्णन 'स तं प्रविष्टं' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक—स तं प्रविष्टं वृतमाततायिभिभंटैरनीकरवलोक्य माधवः। उद्यम्य मौर्वं परिघं व्यवस्थितो यथान्तको दण्डधरो जिघांसया ॥३०॥

श्लोकार्थ — शस्त्रधारी अनेक योद्धों से आवृत्त उस बागासुर को घर में आया हुआ देख अनिरुद्ध भी उनको मार डालने की इच्छा से लोह का परिघ लेकर दण्डघर यम-राज के समान उठ खड़ा हो गया ॥३०॥

सुबोधिनी—ग्रन्तःप्रविष्टम्। तं इवशुंम्। ग्रातताधिभवृंतिमिति शस्त्रपाणिभिः सह समा-गच्छन्तम्। मारियष्यतीति निश्चित्य मधुवंशो-त्पन्नः ग्रन्यस्यापि स्वसम्बन्धेन मदं जनयति, कि पुनः स्वस्य साक्षात्, ग्रतो युद्धार्थमेकाकी प्रवृत्त इत्याह उद्यम्य मौवं परिधमिति। लोहबद्धं तृगा- विशेषबद्धं वा। मौर्वी काचित्तृगाजातिलोंहजा-तिर्वा। विशेषेगावस्थितः। सर्वथा निकटगमने प्रागान् ग्रहीष्यतीति ज्ञापनार्थमाह यथान्तको दण्डघर इति। जिघांसया व्यवस्थित इति स्व-रूपेगा भयानकत्वं निवारितम् ॥३०॥

ध्याख्यार्थ — शस्त्र हाथ में लिये सेवकों सहित श्वसुर को भीतर ग्राया हुग्रा देख, यह मारेगा यों निश्चय जानकर, मधुवंश में उत्पन्न होने से, ग्रपने सम्बन्ध होने पर मद उत्पन्न कर देता
है वह ग्रपना मद प्रकट करे इसमें क्या ग्राश्चर्य है, क्यों कि ग्राप साक्षात् स्वयं मदरूप ही हैं, ग्रतः
है वह ग्रपना मद प्रकट करे इसमें क्या ग्राश्चर्य है, क्यों कि ग्राप साक्षात् स्वयं मदरूप ही हैं, ग्रतः
युद्ध के लिये ग्राप ग्रकेले तैयार हो गये, कैसे तैयार हुवे जिसका वर्णन करते हैं, लोह से बना हुवा
युद्ध के लिये ग्राप ग्रकेले तैयार हो गये, कैसे तैयार हुवे जिसका वर्णन करते हैं, लोह से बना हुग्रा 'परिध' लेकर विशेष
ग्रथवा मौर्वी कोई तृगा की जाति वा लोह की जाति होती है उससे बना हुग्रा 'परिध' लेकर विशेष
ग्रथवा मौर्वी कोई तृगा की जाति वा लोह की जाति होती है उससे बना हुग्रा 'परिध' लेकर विशेष
ग्रथवा मौर्वी कोई हो गये, निकट ग्राने पर सर्वथा प्राग् ग्रहण कर लेंगे यों जताने के लिए कहते हैं
प्रकार से खड़े हो गये, निकट ग्राने पर सर्वथा प्राग् ग्रहण कर लेंगे यों जताने है; वैसे ही ये भी
कि 'यथान्तको दण्डघर' जसे दण्ड धारी यमराज मारने की इच्छा से खड़ा होता है; वैसे ही ये भी
खड़े हो गये ॥३०॥

ग्रामास—ततो यज्जातं तदाह जिघृक्षयेति ।

म्राभासार्थ — पश्चात् जो कुछ हुम्रा वह 'जिघृक्षया' श्लोक से कहते हैं।

श्लोक—जिच्छक्षया तान्परितः प्रसपंतः शुनो यथा सूकरयूथयोऽहरत् । ते हन्यमाना भवनाद्विनिर्गता निर्मिन्नमूर्घो६भुजाः प्रदुद्रुदुः ।।३१।।

इलोकार्थ — पकड़ लेने की इच्छा से चारों ग्रोर से ग्राते हुए इन योद्धाग्रों की जैसे बड़ा शूकर कुत्तों को मारे, गैसे मारने लगे, मार खाते हुए उनके सिर फूट गए

ग्रीर हाथ-पाँव ग्रादि दूट गए, जिससे वे योद्धा घर से बाहर निकलकर भाग गए.।।३१।।

सबोधिनो-धर्तव्य एवायम् न तु हन्तव्य इति परितः समागताः। ततः स्वयमपि तान् परितः प्रसपंतः ग्रहरत् हृतवान् । दूरे नीतवान् । भ्रहनद्वा। यथा दन्तैनिकटे गत्वा शुनो हन्ति। नतु केनचित्पराभूतः । दूरादेव तेषां शब्दाः, न तु | यवाः प्रदुद्रु वु ॥३१॥

निकटे समागन्त्ं शक्ताः। ततो यज्जातं तदाह ते हन्यमाना इति । नितरां भिन्ना मूर्घा ऊर्बाहवश्च येषामिति हननासहने हेतुः। ग्रतः प्रथमं सङ्की-र्णत्वाद्भवनाद्विनिगंताः, पुनस्तत्र।पि निभिन्नाव-

व्याख्याथं — इसको पकड़ना ही चाहिए न कि मारना चाहिए, इस विचार से चारों ग्रौर से पकड़ने के लिये माने लगे, पश्चात् माप भी चारों भीर से माते हुए उनको पकड़ कर दूर ले गये ग्रथवा मारने लगे, जैसे सूकर निकट जाकर दाँतों से कृत्तों को मारते हैं ग्राप तो किसी से पराभूत न हुवे. वे दूर से ही शब्द करते रहे निकट म्राने की सामर्थ्य उनमें नहीं थी, पश्चात् जो हुम्रा उसको कहते हैं, वे मारे गये, मस्तक फूट गये ग्रीर भुजा पाँव ग्रादि भी टूट गये यह मरने के ग्रसहन में हेतु है ग्रतः प्रथम सङ्कीर्ण होने से घर से निकले, फिर वह भी टूटे हुवे ग्रवयव वाले हो भाग गये।।३१॥

ग्राभास-तेषु निवृत्तेषु ग्रलौकिकप्रकारेगा तं निगृहीतवानित्याह तं नागपाशंरित । श्राभासार्थ — वे जब भाग गये तब अलौकिक प्रकार से इस को बांध लिया यह 'तं नागपाशै' इलोक में कहते है।

श्लोक-तं नागपाशैर्वालनन्दनो बली ध्नन्तं स्वसैन्यं कुपितो बबन्ध ह ऊषा मुशं शोकविषादविह्वला बद्धं निशम्याश्रुकलाक्ष्यरौदिषोत् ॥३२॥

श्लोकार्थ - ग्रपनी सेना को मारते हुए उस ग्रनिरुद्ध को कुपित बलवान बाएगा-सुर ने नागपाशों से बाँध लिया, अनिरुद्ध को बाँधा हुआ सुनकर उषा शोक और दु:ख से व्याकुल हो आँखों में से आँसू डालती हुई रुदन करने लगी।।३२।।

सुबोधिनी - बलिनन्दन इति पितुर्वे राद्बन्धनं कृतवान् । नागपाशा भ्रवतारिवशेषे भगवतोऽपि तथात्वं सम्पादयन्ति, किमृत तदंशानाम् । ततो-ऽनिरुद्धाद्बली । दैवेन बलेन बन्धने हेत्वन्तरम-प्याह ध्नन्तं स्वसैन्यमिति । यदि न मार्येत्, तदा जिज्ञासां कृत्वा पश्चात्तथा ग्रयुक्तत्वं नास्तीति स्वतो महादेवं वा पृष्ट्वा विवाहवदनुमोदनं कुर्यात्। ग्रतः स्वरीन्यं मारयतीति, जामाता भवतीति विनिश्चित्य, बन्धनमेव कृतवान् । तच्च बन्धनं दूरे गतस्य । तदाह ऊवा मृशमिति । आश्चर्यं तस्य बन्धनं निशम्य भत्रंत्वे सन्देहाभ।वादश्रकलाक्षी सती स्वाभिप्रायं ज्ञापयन्ती अरोदीत्। अनेन तस्य जारत्व परिहतम् ।।३२॥

व्याख्यार्थं — नागपाशों से क्यों बान्धा ? जिसका कारगा यह था कि भगवान् ने इसके पिता बलि को नागपाशों से बान्धा था, अतः इसको बान्ध कर पिता के वैर का प्रतीकार लिया, इसलिए यहां 'बलिनन्दन' नाम दिया है, ध्रलौकिक बल से बान्धने में दूस श कारण देते हैं कि अपनी सेना को मारते देखा इसलिये भी बान्धा कि अवतार विशेष में जो नागपाश भगवान को भी बान्धते हैं तो उसके ग्रंशों को बान्धे इसमें कहना ही क्या है ? नागपाश से बान्धने के कारण ग्रनिरुद्ध से बाणास्र बलवान था, ग्रनिरुद्ध को न मारते तब जानने की इच्छा करके बाद में वैसा करना (मारना) ग्रनुचित नहीं है, इस प्रकार स्वयं श्राप'ही महादेव से पूछकर विवाह की तरह अनुमोदन करे, अतः यदि अपनी सैना को मारता है, तो भी जामाता है, यों निश्चय कर बन्धन ही किया मारा नहीं भ्रौर वह बन्धन भी दूर गये हुए का, तब ऊषा ग्राश्चर्य से उसका बन्धन सुनकर, भर्ता होने में कोई सन्देह नहीं हैं जिससे ग्रांखों में ग्रांसू ग्रा जाने से ग्रपना ग्रिभिप्राय: प्रकट करती हुई रोने लगी, इससे धनिरुद्ध जार है, यह शंङ्का मिटादी ॥३२॥

> इति श्रीभागवतसुबोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभट्टात्मजश्रीमद्वल्लभदीक्षितविरचितायां दशमस्कन्धविवररो उत्तरार्धे त्रयोदशोध्यायः ॥ १३॥

इति श्रीमद्भागवत महापुराए। दशम-स्कंध ( उत्तरार्घ ) ५६व अध्याय की श्रीमद्वल्लभाचार्य-चरए द्वारा विरचित श्री सुबोधिनी (संस्कृत-टीका) राजस-फल भ्रवान्तर प्रकरण का छठा भ्रध्याय हिन्दी श्रनुवाद सहित सम्पूर्ण।

५८ वे व इस अध्यायों में विशात लीलाग्रों का निम्न पदों से ग्रवगाहन करें "प्रद्युम्न विवाह"

राग मारू-

स्याम बलराम की सदा गाऊँ। यहै मम जप यहै तप यहै नेम ब्रत प्रेम मम यहै फल यहै पाऊँ।। स्याम बलराम प्रद्मन के ब्याह हित, रुक्म के देस जबहाँ सिघाए। कलिंग को राउ ग्रह हक्म बलभद्र की, कपट करि सार पासा खिलाए॥ दाउ बलराम को देखि उन छल कियो, रुक्म जित्यो कहन लगे सारे। देवबानी भई जीति भई राम की, ताहु पे मूढ नाही सम्हारे॥ रुवम अरु कलिंग को राउ मारची प्रथम, बहुरि तिनके बहु सूभट मारे। सूर प्रभू स्याम बलराम सजीत भए, ब्याहि प्रद्यम्न निज पूर सिघारे॥

#### "ग्रनिरुद्ध विवाह"

राग मारू-

कुँवर तन स्याम मनु काम है दूसरौ, सुपन मैं देखि ऊषा लुभाई। चित्रलेखा सकल जगत के नृपति की, छिनक मैं मूर्ति तब लिखि दिखाई।। निरिख जदुबंस की हरस मन में भयी, देखि ग्रनिरुद्ध की मूरछाई। जाई द्वारावती सोवते कुँवर कौँ, चित्रलेखा तहाँ तुरत ल्याई ।। बान दरवान सौँ सुनत भायौ तहां, घाई भ्रनिरुद्ध सौँ जूद्ध माँड्यो। सूर प्रभु ठ्यो ज्यो मयो चाहै सु त्योँ, फाँसि करि कुँवर ग्रनिरुद्ध बाँध्यो।।



श्रीकृष्णाय नमः ।।
 श्री गोपीजनवन्नभाय नमः ॥
 श्री वाक्पतिचरणकमलेभ्यो नमः ॥

# श्रीमद्भागवत महापुराण

दशम स्कन्ध (उत्तरार्ध)

श्रोमद्वन्नभाचार्य-विरचित सुबोधिनी टीका (हिन्दी अनुवाद सहित)

श्रीमद्भागवत-स्कन्धानुसार ६३वाँ ग्रध्याय श्री सुबोधिनी ग्रनुसार ६०वाँ ग्रध्याय उत्तरार्ध का १४वाँ ग्रध्याय

### राजस-फल-अवान्तर प्रकरण

"७वां अध्याय"

मगवान् श्रीकृष्ण के साथ बागापुर का युद्ध

कारिका—चतुर्दशे तु विजयः शिवादीनां निरूप्यते । निरोधो राजसः पूर्णो भविष्यति यतः फले ॥१॥

कारिकार्थ — उत्तरार्ध के इस चौदहवें ग्रध्याय में शिव ग्रादि को हराने का निरूपए। है, जिससे फल में राजस निरोध पूर्ण होगा ।।१।।

कारिका—मक्तवत्सलता दृष्टा न निरोधः कचित्तथा । ग्रतोऽन्यनाशशङ्कापि भजनान्तरबाधिका ॥२॥

कारिकार्थ-भक्तों पर वात्सल्य भाव देखा, किन्तु इस प्रकार वहाँ भी निरोध देखने में नहीं ग्राया है ग्रर्थातु किसी ग्रन्य देव के साथ विरोध कर निरोध करना नहीं देखा है ग्रत: ग्रन्य देव से नाश हो जाने की शङ्का भी भजन में बाध करने वाली है ॥२॥

कारिका - न बाधते हरिः कापि विरुद्धोऽपि कथञ्चन । श्रक्लिष्टत्वाय तु हरेरुपेक्षात्र निरूप्यते ॥३॥

कारिकार्थ-विरुद्ध होने पर भी भगवान् उसको किसी भी प्रकार से कभी भी दुःख नहीं देते हैं, हिर की उपेक्षा का वर्णन इसलिये है कि वह बिना क्लेश कर्म करे।।३।।

कारिका-प्रद्युम्नवत्तु तस्यापि नयनेन्वेषगां नहि । ग्रजापि नारदः प्रोक्तः प्रमारां चिन्तनाधिके ॥४॥

कारिकार्थ- प्रद्युम्न की तरह ग्रनिरुद्ध का ग्रन्वेषरा (तलाश) नहीं हुन्ना, किन्तु ग्रधिक चिन्तन होने पर यहाँ भी नारदजी ने सूचना दी है ॥४॥

कारिका-सर्वमावेन युद्धाय ज्वरोपाख्यानमुच्यते । तामसस्तु ज्वरोऽत्रं व समृत्पन्नस्तथोत्तमः ॥५॥

कारिकार्थ-सम्पूर्ण रोति से युद्ध का वर्णन हो, इसलिये ज्वर का उपाख्यान कहा गया है, तामस ज्वर यहाँ ही उत्पन्न हुन्ना है, प्रसिद्ध ज्वर न्नागे ही उत्पन्न था शेष वैष्णव उत्तम ज्वर भी यहाँ ही उत्पन्न हुम्रा है ॥॥॥

कारिका-शीतरोरी पृथक् पूर्वमुत्पन्नौ मिलितौ नहि। श्रतो हि भगवानत्र मेलयामास सर्वथा ।।६॥

कारिकार्थं — शीत ग्रीर उष्णा ज्वर तो पूर्व ही पृथक् उत्पन्न हुवे हैं, साथ में नहीं हैं, यहाँ तो जबर शिव की कला रूप तामस हुवा है ग्रतः भगवान ने सर्व प्रकार से उनका मेल कराया है ।।६॥

ग्रामास-पूर्वाध्यायान्ते बन्धनमूक्तम् । एवं शोशितपुरकथायां जातायां द्वारका-कथा वक्तव्येति हेतुत्वेन पूर्वोक्तां कथामाह ग्रपश्यतां चानिरुद्धमिति ।

१-शङ्का अर्थात् भय, इस को मिटाने के लिये ग्रन्य देवों पर विजय पाने की कथा का निरूपग किया है।

म्राभासार्थ - पूर्व ग्रध्याय के ग्रन्त में ग्रनिरुद्ध के बन्धन की कथा कही है, इस प्रकार शोशितपूर की कथा हो जाने पर ग्रब द्वारका में क्या हुग्रा वह कहना चाहिये, इस कारेंगा वहां जो प्रथम हुआ वह 'अपद्यतां' श्लोक में श्री शुकदेवजी कहते है-

श्लोक-श्रीश्क उवाच-प्रपश्यतां चानिरुद्धं तद्वन्ध्वनां च भारत । चत्वारो वाषिका मासा व्यतीयुरनुशोचताम् ॥१॥

इलोकार्थ-हे भारत; वर्षां ऋतु के चार मास बीत गये, किन्तू अनिरुद्धजो का कहीं भी पता न लगा जिससे उसके बान्धव शोक कर रहे थे ।।१।।

सबोधिनी - चकारेगा गमनप्रकारज्ञानादयः सङ्ग्हीताः । ग्रनिरुद्धोऽपि चेन्निरुद्धः, तदा सर्व-मन्यथा भविष्यतीति शोकः तद्बन्धूनाम्, चकारा-दन्येषाम् । भारतेति विश्वासार्थम्। तृष्णीभावे हेतुः चत्वारो वः विका मासा व्यतीयुरिति ।

वर्षायां युद्धादिगमनं बाधितमिति । स्रनुशोचता-मित्यन्तः तदेकपरत्वम् । स्रप्रसिद्धत्वाह्रोकिक-सिद्धमित्यन्वेषरोऽपि प्रमारगं प्रकारेगा नोपलब्धः ॥१॥

व्याख्यार्थ - 'च' पद से किस प्रकार ग्रनिरुद्ध गया जिसका भी सङ्ग्रह किया है अर्थात् उसके जाने के प्रकार को जानना चाहा किन्तु जान नहीं सके, ग्रनिरुद्ध का भी यदि निरोध हो जावे तो सब ग्रन्यथा हो जायगा,इसलिये शोक उसके बान्धवों को तो हुग्रा किन्तु दूसरों की भी हुग्रा यह दूसरा 'च' पद देकर कहा है, भारत ! यह सम्बोधन विश्वासार्थ कहा है, जब पता न लगा तो चुप क्यों बैठ गये ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि वर्षा ऋतु थी जिससे उस ऋतु में युद्धादि के लिये जाने का निषेध है ग्रतः वर्षा के चार मास यों ही चले गये, किन्तु सर्व का उसमें प्रेम या इसलिये सब शोक कर रहे थे, किस प्रकार गया, इसकी प्रसिद्धि न होने से लौकिक प्रकार से उसका कोई प्रमाण (सबूत) न मिल सका, इसलिये ढूंढ़ने पर भी पता न लगा ॥१॥

श्रामास — ग्रतो नारदवाक्याद्वैष्णवप्रीत्यर्थं कलहार्थमुद्यता इत्याह नारदादिति ।

म्राभासार्थ - ग्रतः नारदजी के वाक्य से, शोकमग्न वैष्णवों को प्रसन्न करने के लिये, युद्ध के लिये प्रवृत्त हऐ, 'नारदात्' श्लोक से कहते हैं-

श्लोक-नारदात्तदुपांकण्यं वार्ता बद्धस्य कर्मं च। प्रययुः शोग्गितपुरं वृष्णयः कृष्णदेवताः ॥२॥

इलोकार्थ - ग्रनिरुद्ध के कर्म तथा बान्धे जाने का समाचार नारदजी से सुन कर, कृष्ण है देव जिनका, ऐसे यादव शोिि तपुर गये ॥२॥

मुबोधिनी—तद्वृत्तान्तं फलितं वा । वार्तां | सह रमराम्। चकाराद्युद्धं च। ततः शोणितपुरं भ्रादितः कथां वद्धस्य वार्ताम् । कर्म च । तत्कन्यया प्रययुः युद्धार्थम् । ननु महादेवाधिष्ठितं तत्,स्रतस्त- द्विरोधसम्भवात् कथं गता यादवा इत्याशङ्कचाह | ग्रनेन सामर्थ्यमपि द्योतितम् ॥२॥ कृष्णदेवता इति । कृष्ण एव देवता येषाम् ।

व्याख्यार्थ — ग्रांतिरुद्ध का वृत्तान्त, ग्रीर बन्धन, प्रारम्भ से कथा ग्रर्थात् वहां ले जाना, वाणासुर की कन्या से रमण एवं युद्ध पश्चात् बन्धन ग्रांदि नारदजी से सुन कर, युद्ध के लिये शोणितपुर गये, वह शोणितपुर महादेव से रक्षित है उनसे विरोध होने का सम्भव होने से वहां यादव कैसे गये ? इस शङ्का के मिटाने के लिये कहा है कि 'कृष्ण देवताः' यादवों के रक्षक-देव श्रीकृष्ण हैं ग्रतः उनमें किसी से भी लड़कर जोत जाने की सामर्थ्य है इसलिये निःशङ्क होके गये ॥२॥

श्राभास-लौकिकं सामर्थ्यं वक्तुं महतां नामानि गृह्णाति प्रद्युम्न इति ।

ग्राभासार्थ — लौकिक सामर्थ्य भी है, यह कहने के लिये महत्पुरुषों के नाम 'प्रद्युम्नो' श्लोक से कहते हैं।

श्लोक—प्रद्युम्नो युयुधानश्च गदः साम्बोऽथ सारणः । नन्दोपनन्दमद्राद्या रामकृष्णानुर्वातनः ।।३॥ ग्रक्षौहिणीभिद्वीदश्चिमः समेताः सर्वतो दिशम् ॥३॥ रुरुधुर्बाणनगरं समन्तात्सात्वतर्षभाः ॥४॥

इलोकार्थ — राम, कृष्ण के अनुयायी प्रद्युम्न, सात्यिक, गद, साम्ब, सारण, नन्द' उपनन्द और भद्र आदि यादवों ने बारह अक्षौहिणी सेना ले बाणासुर के पुर को चारों और से घेर लिया ॥३-४॥

सुबोधिनी — युयुधानः सात्त्यिकः । गदो बल — भाता । साम्बः भगवत्पुत्रः । एते महारथाश्चत्वारः मुख्या गिएताः श्चथ भिन्नप्रक्रमेण प्रकीर्णकान् गण्यित श्चथेति । चकारात्तदीयाः सारणादयो भगवद्भातरः । तेऽपि चत्वारो गिएताः । एव-मष्टविधा श्चादिभूता येषां मुख्यानां गौणानां च । सर्व एव रामकृष्णानुवर्तिनः, नतूद्धताः, स्वतन्त्रा वा । उभयोग्रंहरां सम्पूर्णशक्त्यर्थम् । तेषां स्वाभाविकं बलं द्वादशाक्षौहिरागियुतम् । समेता मिलिताः ग्रन्योन्यवेमनस्यं परित्यज्य सर्वतो दिशं रुखुः । बारानगरमिति प्रसिद्धम् । समन्तादिति । न किनित्सेनाया विच्छेदः, । सात्वतर्षभा इति । न तेषां कुचिद्भयमिति सूचितम् ॥३॥४॥

व्याख्यार्थ — सात्यिक, बलभद्र का भ्राता गद, भगवान् का पुत्र साम्ब ग्रौर प्रद्युम्न ये चार मुख्य महारथी गिनाये 'ग्रथ' पद से भिन्न प्रक्रम से सामान्य यादवों को गिनते हैं, श्रौर 'च' से भगवान् के सारण ग्रादि भ्राताश्रों को कहा है वे भी चार सारण, नन्द उपनन्द ग्रौर भद्र ग्रादि गिने हैं, इस प्रकार मुख्य तथा गौणों में ग्राठ प्रकार के ग्रागेवान कहे हैं, सब हो रामकृष्ण की ग्राज्ञानुसार चलने वाले थे कोई भी उद्धत वा स्वतन्त्र नहीं था. दोनों को इसलिये कहा जिससे सम्पूणं शक्ति का ज्ञान हो जावे, उनको स्वाभाविक बारह ग्रक्षौहिगाो सेना है वह सेना ले ग्राये, सब परस्पर का वैमनस्य छोड़ एक होके, बाएगासुर के नगर को सब तरफ से घेर लिया, कहीं भी सेना का विच्छेद न हुआ 'सात्वतर्षभा' पद से यह बताया है, यादवों में श्रेष्ठ हैं जिससे उनको निर्भयता प्रकट की है ॥३-४॥

श्रामास — गतमात्राः पूर्वमेव तदपरावस्य सिद्धत्वात् परितो नाशयाञ्चक्ररित्याह भज्यमानेति ।

म्राभासार्थ - बागासुर ने जो प्रवराध किया, वह तो पहले ही सिद्ध हो चुका था इसलिये जाते ही चारों तरफ नाश करने लगे, जिसका वर्गान 'भज्यमान' श्लोक से कहते हैं -

श्लोक--भज्यमानपुरोद्यानप्राकाराट्टालगोपुरम्। प्रेक्षमाणो क्षाविष्टस्तुल्यसैन्थोऽमिनियंयौ ॥५॥

श्लोकार्थ--चारों तरफ पुर, बगीचे, गढ़, कोठे ग्रौर दरवाजे टूटने लगे, यह देख बागासुर कोपविष्ट हो उतनी ही सेना ले बाहर आया ।।१।।

सबोधनी-पूराग्णि मध्यखण्डाः, यथा महा-नगरेष्ववान्तरपुराणि भवन्ति । उद्यानमुपवनम् । प्राकारः ग्रावरणम्। ग्रद्धालाः सौधगृहोपरिभागाः। गोपुरं पुरद्वारम् । एतानि भज्यमानानि यस्य नगरस्य। भगवदीयैः कृत स्वनगरं तथाविधं दृष्ट्वा

स्वप्रौढिख्यापनार्थं तुल्यमेव बलं गृहीत्वा ग्रमि-निर्ययौ नगरात्। होनबलत्वे अप्रतिष्ठा स्यात्। ग्रधिकबलत्वे पलायनं सम्भाव्य तन्निषेधार्थं तूल्य-बल एव निर्गतः ॥५॥

व्याख्यार्थ - नगर के बीच वाले खण्डों को, जैसे बड़े नगरों में बीच में छोटे छोटे पुर होते हैं, फुलवारियाँ, कोट,महलों में ऊपर बने हुए कोठे, नगर के द्वार, इनको भग़वदीयों द्वारा टूटता हुआ देख अपनी वीरता दिखाने के लिये उतनी ही सेना लेकर नगर से बाहिर आया, जो सेना कम ले ग्रावे मान कम हो जावे, ग्रधिक सेना ले ग्रावे तो, कदाचित् यादव भाग जावे, इसलिये समान सेना ले ग्राया ॥४॥

ग्रामास — ततो भ्रान्तः स इति मत्वा कृष्णस्तत्र रक्षकः । ततः कोऽपि न हतो भविष्यतीति स्वयमप्यत्र पार्षिग्राग्राहो जातः शिव इत्याह बागार्थामिति ।

म्राभासार्थं - शङ्कर भगवान् ने समक्त लिया कि श्रीकृष्ण जिनके रक्षक हैं, उनको यह मार न सकेगा, इसलिये यह भूला है क्योंकि मूर्ख है अतः इसकी रक्षा के लिये स्वयं शिव शत्रु बन कर भ्राये-जिसका वर्गान 'बागाथ" श्लोक में करते हैं।

१-बड़े नगरो में छोटी छोटी बस्तियाँ होती हैं जैसे जोधपुर में सरदारपुरा म्रादि

श्लोक--बागार्थं भगवान्हद्रः ससुतः प्रमथैबुंतः । ग्रारुह्य नन्दिवृषभं युयुवे रामकृद्गयोः ।।६।।

श्लोकार्थ--बागासुर के लिये भगवान् शङ्करजी ग्राप, ग्रपने पुत्र तथा पार्षदों को संग ले नन्दी पर सवार हो राम कृष्ण से युद्ध करने के लिये आये ।।६॥

सुबोधिनी-मिथ्यात्वाय भगवत्त्वम् । रुद्र इति रुद्रोगान् द्रावयतीति । समुतः कार्तिकेय-सहितः। तेन सर्वेऽपि देवाः अत्र समागता इति बोद्धव्यम् । स हि चमूर्पातः । प्रमथंवृंत इति स्वभूतगर्गावृतत्वमुक्तम् । दैत्यत्वाद्बार्गस्य दैत्याः

सहजाः । भ्रनेनैकत्र भगवान् संवत्सरात्मककाल-सहिता, ग्रन्यत्र सर्व एवेति बहुत्वमप्रयोजकत्वं चोक्तम् । ग्रारुह्य नन्दिवृषभमिति । स्वस्य वृद्ध बलार्वदमारुह्य, नाट्यमिव कुर्वन्, रामकृष्णयोर्यु -युघे, ताभ्यां सह । वस्तुतस्तयोरेवायम् ॥६॥

व्याख्यार्थ - रुद्र का विशेषण 'भगवान्' पद देकर यह सिद्ध किया है कि यह रुद्र बनावटी नहीं है किन्तु साक्षात् स्वयं है, 'रुद्र' पद से यह बताया है कि रोगों को नाश करने वाले होने से यह रोग भी मिटा देंगे, अकेले नहीं आये है किन्तु अपने पुत्र कार्तिकेय के साथ आये हैं जिसका भावार्थ है कि सर्व देव मी ग्राये हैं क्यों कि कार्तिकेय देवता श्रों के सेनापित हैं, जहां सेनापित लड़ने जावे वहां सेना तो अवश्य जायेगी ही, देवगएा तो थे किन्तु महादेवजी अपने भूतगएों से भो आवृत्त थे, बाएा देत्य है ग्रतः वे भूत गए। इसके सहज साथी हैं, इससे एक तरफ संवत्सरात्मक काल सहित भगवान् ग्रीर दूसरी तरफ सब ही थे किन्तु यह बहुत कामका नहीं था, ग्रपने बूढ़े नन्दी पर सवाह हो मानो नाट्य करते हों यों राम कृष्ण के साथ युद्ध करने लगे, वास्तविक तो शिवजी उन दोनों (रामकृष्ण) के ही हैं ।।६।)

ग्राभास--ततो युद्धं वर्णयति द्वाभ्याम् ग्रासीदिति । म्राभासार्थ - 'म्रासोत्' इन दो क्लोकों से युद्ध का बर्ग्गन करते हैं।

श्लोक--ग्रासीत्सुतुमुलं युद्धमद्भुतं रोमहर्षणम् । कृष्णशङ्करयो राजन्प्रद्युम्नगुहयोरिव ।।७।। कुम्भाण्डकूपकर्गाम्यां बलेन सह संयुगः। साम्बस्य बारापुत्रेरा बार्गान सह सात्यके: ।।८।।

श्लोकार्थ--ग्रापस में बड़ा तुमुल (भयंकर) युद्ध ऐसा होने लगा जिसको देख रोयें खड़े हो गये, हे महाराज ! श्रीकृष्ण श्रौर महादेवजी का, प्रद्युम्न ग्रौर स्वामि-कात्तिक का, कुम्भाण्ड ग्रीर कूपकर्ण दोनों का बलरामजी के साथ, सांब ग्रीर बाएगा-सुर के पुत्र का, बागासुर ग्रीर सात्यिक का द्वन्द युद्ध होने लगा ।।७-८।।

सुबोधिनी-सुतुमुलमत्यधिकं निरन्तरशस्त्र-पातसहितम् । रोमहर्षगां श्रेते रोमाख्रो भवतोति । विशेषत ग्राह कृष्णशङ्करयोरिति । राजन्निति कदाचिन्महान्तोऽपि युद्धं कुर्वन्तीति । प्रद्यम्न-

गृहयोः उभयोः पुत्रयोः । कुम्भाण्डकूपकर्गौ दैत्य-सिद्धौ । उभाभ्यां बलेन सह संयुगः । साम्बस्य बारापुत्र रो त । बारापुत्र इत्येव प्रसिद्धः, न त नाम्नेति । बारोन सह सात्यिकमंहारथः ॥७॥५॥

व्याख्यार्थ — यह युद्ध ऐसा भय दूर होने लगा जिसमें निरन्तर शस्त्रपात हो रहा था, सूनते ही रोंयें खड़े जो जाते हैं। किनका किनसे युद्ध हुम्रा जिसका वर्गान करते हैं कि, श्रीकृष्ण ग्रीर शङ्कर से, हे राजन ! संबोधन से बताया है, कि कदाचित महान भी युद्ध करते हैं, प्रद्यमन श्रोकृष्ण के पुत्र ग्रीर कातिकेय श्री शिव के पुत्र दोनों की लड़ाई होने लगी, कूम्भाण्ड ग्रीर कूपकर्ण दोनों की, बलभद्र के साथ, ये दैत्य ग्रीर सिद्ध थे, बाएा के पुत्र के साथ साम्ब को हुई, बाएा के पुत्र का नाम प्रसिद्ध नहीं है केवल बागा पुत्र ही कहा जाता है, बागासूर के साथ महारथी सात्यिक भिड गये ॥७-८॥

म्राभास-पञ्चद्वन्द्वान्युक्त्वा तस्य युद्धस्य सर्वोत्कर्षं वक्तुं ब्रह्मादीनामप्याश्चर्या-हर्शनिमत्याह बद्यादय इति।

ग्राभासार्थ — ऊपर के श्लोक में पांच जोड़ों की ग्रापस में युद्ध हुग्रा कहकर ग्रव वह ऐसा सर्वोत्कृष्ट युद्ध हुम्रा जिसको देख ब्रह्मादिकों को भी माश्चर्य होने लगा, जिसका वर्ग्नन 'ब्रह्मादयः' श्रोक में करते हैं -

श्लोक-ब्रह्मादयः सुराधीशा मुनयः सिद्धचारणाः । गन्धविष्तरसो यक्षा विमानेई ष्ट्रमागमन् ॥६॥

भ्योकार्थ - ब्रह्मा ग्रादि देवों के स्वामी, मूनिगएा, सिद्ध, चारएा, गन्धर्व, ग्रप्सराएँ ग्रीर यक्ष विमानों में बैठ देखने के लिये ग्राये ।। ह।।

सनकादयः । सिद्धाः कपिलादयः । एते त्रिविधा एव निरूपिता भवन्ति । विमानैरागमनं युद्धा-उत्तमाः । सिद्धचारुणाः गन्धविष्सरसो यक्षाश्चोति । भिनिवेशेन देहविस्मररोऽपि श्रपातार्थम् ॥६॥

सुबोधिनी—देवानामीशा इन्द्रादय: । मुनय | त्रिविधा निकृष्टा: । एवं षड्विधेषु निरूपितेषु सर्व

व्याख्यार्थ - देवों के स्वामी इन्द्र ग्रादि, सनकादि मुनिगरा किपल ग्रादि सिद्ध, ये तीन उत्तम, सिद्ध, चारएा, गन्धर्व ग्रप्साराएं ग्रौर यक्ष थे निकृष्ट कोटि के हैं, इस प्रकार छ प्रकार के देवों के वर्णन से सर्वदा निरूपण किया है, अर्थात् सर्व प्रकार के देव विमानों से आये, जिसका कारण यह था कि युद्ध के देखने में लीन होने पर देह का भान भूल जाने से पतन न हो जावे ।।।।।

ग्राभास — ततः प्रतिपक्षाणां खण्डनमाह शङ्करानुचरानिति ।

म्राभासार्थ — पश्चात् दोनों लड़ने वाले पक्षों का ग्रापस में लड़ने का वर्णन 'शङ्करानुचरान्' श्लोक से तीन श्लोकों में करते हैं -

श्लीक-शङ्करानुचरान् शौरिभू तप्रमथगुह्यकान् । डाकिनीर्यातुधानांश्च वेतालान्सविनायकान् ॥१०॥ भूतमातृषिशाचांश्च कूष्माण्डान ब्रह्मराक्षसान्। द्रावयामास तीक्ष्णाग्रेः शरेः शाङ्गं च्युतेर्भृथम् ॥११॥

इलोकार्थ-महादेवी के अनुचर (नौकर), जो भूत, प्रमथ, गुह्मक, डाकिनी, यातुधान, बेताल, विनायक प्रेत, मातृगरा, पिशाच, कूष्माण्ड ग्रौर ब्रह्मराक्षस हैं, उनको श्रीकृष्ण भगवान् ने शार्ङ्ग धनुष से छूटे,तीक्ष्ण ग्रनी वाले बाणों से मार भगाया ।१०-११।

मुबोधिनी - देवास्तु तदीया एवेति शङ्करानु-चरा एव ताडिताः । यैः पूर्वं प्रतिज्ञा कृता । शौरिरिति पितृनाम्ना निर्देश: । भूता: प्रमथा: गुह्यका इति त्रयः। डाकिनीरित्यादि त्रयः।।१०।। भूतमातृपिशाचाश्च कृष्माण्डा ब्रह्मराक्षसाः

विनायकाश्चेति द्वादशधा भवन्ति। तान् सर्वानेव कालग्रस्तान् तीक्ष्णाग्रैः शरैः शाङ्गंच्युतैरिति समर्थेंहेंतुभिः कृत्वा भृशं द्रावयामास । तत्प्रहारै-र्व्याथताः पलायनपरा जाताः ॥११॥

व्याख्यार्थ — देव तो ग्रपने ही है, इसलिये शङ्कर के इन ग्रनुचरों को ही मारने लगे, जिनने प्रथम प्रतिज्ञा की थी, 'शोरि' नाम पिता के नाम से निर्देष करने के लिये दिया है, भूत, प्रमथ ग्रीर गुह्मक ये तीन और डाकिनी स्रादि तीन, भूत, मातृगरा, पिशाच, कूष्माण्ड ब्रह्म रोक्षस स्रोर विनायक, इसी तरह ये बारह प्रकार के महादेव के गर्ग हैं, कालग्रस्त इन सबों को; शार्ज्ज धनुष से फैंके हुए तीखी अनी वाले समर्थ बाणों से बहुत दूर भगाने लगे, क्योंकि, बाणों के प्रहारों से व्यथित हो गये थे इसलिये ये भागने लगे ॥१०-११॥

# श्लोक-पृथिग्वधानि प्रायुङ्क्त विनाक्यस्त्राणि शाङ्गिणो । प्रत्यस्त्रः शमयामास शाङ्कं पाशिरविस्मितः ॥१२॥

श्लोकार्थ-महादेवजी पिनाक धनुष में ग्रस्तों को चढा कर श्रीकृष्ण पर फेंकने लगे, किन्तु शार्ङ्क धनुषधारी भगवान् कृष्णा ने ग्रचम्भे में न पड़ कर हर एक ग्रस्त्र को अपने अस्त्रों से शान्त कर दिया ।।१२॥

मुबोधिनी - ततो भृत्येषु निवृत्तेषु पिनाकी पिनाकेन पृथग्विधान्यस्त्राणि शाङ्गियो भगवते प्रायुङ्कः । स्रादौ तुल्यतानिरूपगार्थं घनुद्वं यग्रह-ग्गम् । भगवान् पुनस्तस्य निराकरग्गमेव कृतवान्, न तु तं दूरीकृतवानित्याह प्रत्यखं रिति । लौकिक-त्वाय शाङ्ग पारिएरिति । स्रविस्मित इति जयेऽपि गर्वाभाव उक्तः। लौकिकाभिनिवेशद्योतकः। ११-१२। व्याख्यार्थ — महादेवजी ने देखा मेरे भृत्य भाग गये तब स्वयं महादेव अपने पिनाक धनुष से अनेक प्रकार के अस्त्र भगवान् पर फेंकने लगे. आदि में समानता दिखाने के लिये दो धनुष का ग्रह्मण कहा है, भगवान् ने उसका निराकरमा हो करा दिया है न कि उनको दूर किया. जिसका वर्मान करते हैं 'प्रत्यस्त्रैं:' हरएक अस्त्र का अस्त्र से निराकरमा किया है, युद्ध लौकिक होने से, शार्क्स धनुष को भगवान् ने हस्त में धारमा किया है, अस्त्र को निराकरमा कर जय प्राप्त की, तोभी गर्व नहीं; इसलिये 'अविस्मितः' विशेषमा दिया है, यह लौकिक आग्रह का द्योतक (प्रकट करने वाला) है ॥१२॥

श्रामास-विशेष ग्राह बह्मास्नस्य च बह्मास्रमिति ।

म्राभासार्थ - विशेष वर्णन ब्रह्मास्त्रस्य च ब्रह्मास्त्रं श्लोक में करते हैं।

श्लोक — ब्रह्मास्त्रस्य च ब्रह्मास्त्र वायव्यस्य च पार्वतम् । श्राग्ने यस्य च पार्जन्यं तेजं पाशुपतस्य च ॥१३॥

श्लोकार्थ — ब्रह्मास्त्र को ब्रह्मास्त्र से, वायव्य को पर्वतास्त्र से ग्रमिग्रस्त्र को वर्षा के ग्रस्त्र से, पाशुपत ग्रस्त्र को नारायण ग्रस्त्र से शान्त कर दिया ॥१३॥

सुबोधिनी — चकारात्सर्व एव ब्रह्मास्त्रभेदा गृहीताः । नात्र पूर्वात्परबलीयस्त्वम्, किन्त्वस्त्रा-भिज्ञानं बलं च प्रयोजकिमिति लौकिकेऽपि भगव-दुत्कर्ष एव । वायव्यस्य चेत्यत्रापि तथा । पार्वता-स्त्रभेव तस्य निवारकम् । वायोविय्वन्तरस्य निवारकत्वाभावात् । स्राग्नेयस्य च पार्जन्यम्, जलेनैवाग्नि. शाम्यतीति । षष्ठचन्तस्य शमनार्थं

प्रथमान्तं प्रायुङ्क्तेति योजना । पृथित्वधानि प्रायुङ्क्तेत्यत एवानुवृत्तिः । नैजं नारायणास्त्रं पाशुपतस्य निराकरणार्थं प्रायुङ्क्तेति । दृष्ट एवान्धकारस्य निवारकः सूर्यः, तथैव सत्त्वं तमसः । चकारेणावान्तराण्यस्त्राण्यिप परिगृही – तानि ॥१३॥

व्याख्यार्थ — श्लोक में प्रथम 'च' से सब प्रकार के ब्रह्मस्त्र कहे, यहाँ पहले से पीछे वाले बलवान् नहीं है, किन्तु ग्रस्त्र का पूर्ण ज्ञान ग्रीर बल ही इसमें प्रयोजक है, इसलिये लौकिक में भो भगवान् का उत्कर्ष दिखाया है, वायब्यास्त्र में भी उसके सर्व प्रकार समभते चाहिये, उसका पार्वतास्त्र ही निवारक है, वायु को दूसरी वायु नहीं मिटा सकतो है— ग्राग्नेय ग्रस्त्र का जलास्त्र निवारक है क्योंकि ग्राग्न जल से ही शान्त होती है, षष्ठी विभक्ति के ग्रन्त वाले ग्रस्त्र के शमनार्थ प्रथमान्त ग्रस्त्र को काम में लाया है, यों योजना करनी चाहिये, पृथक् पृथक् प्रकार के ग्रस्त्र चलाये गये, इस कारण से ही ग्रनुवृत्ति, ग्रथात् योजना समभनी चाहिये, पाशुपत ग्रस्त्र के निवारण करने के लिये ग्रपना नारायणास्त्र काम में लाए, ग्रन्धकार को मिटाने वाला सूर्य ही देखा गया है, वैसे तम का मिटाने वाला सतोगुण ही है 'च' से ग्रन्य प्रकार के ग्रस्त्र भी बीच में चलाय गये समभने चाहिये । १३॥

श्लोक — मोहिंपत्वा तु गिरिशं जूम्मएगस्त्रे ए जूम्मितस् । बाएस्य पृतनां शौरिजंघानासिगेदषुमि: ॥१४॥

श्लोकार्थ — जूम्भगास्त्र से महादेवजी को मोहित किया तब वे उबासी खाने लगे, उस समय भगवान खड़्ग,गदा श्रौर बागों से बागाासुर की सेना का सहार करने लगे।१४।

सुबोधिनी - ततः क्षीगास्त्रं जृम्भगास्त्रेग मोहयामास । जुम्भगाख्यो गगस्तृतीये निरूपतिः। तदस्त्रं तद्दैवत्यम् तुराब्दस्तु मोहाभावपक्षं व्याव-र्तयति । तत्र हेतुः गिरिशमिति । महामोहः पर्व-तेष्वेव प्रतिष्ठितः । जृम्भितमिति देवताया ग्रनुभावो र्दाशत: । श्रन्यथा अलोकिकप्रकारेगा मोहस-म्भावना स्यात् । ततो महादेवे मोहात्परावृत्ते तूष्णींभूते शयाने प्रतिकूले वा। ततो बाणस्य पृतनां शौरिर्जधान । लौकिकप्रकारेगा ग्रसिगदे-षुभिः सर्वथा छेदकमारकाल्पच्छेदकैः ॥१४॥

व्यास्यार्थ - महादेव के ग्रस्त्र जब समाप्त हो गये तब भगवान् ने जूम्भगास्त्र से महादेव को मोह में डाल दिया, भ्रर्थात् मोहित बेहोश) कर दिया, जृम्भरा नाम के गरा का वर्णन तृतीय स्कन्ध में कहा है, जैसा ग्रस्त्र वैसा उसका देवता है, 'तु' शब्द मोह के ग्रभाव पक्ष को मिटाता है, ग्रर्थात् इस जृम्भगास्त्र से महादेव को मोह हो सकता है, ग्रौर हुग्रा है - जिसमें कारण कि महादेव पर्वतों का स्वामी है, इसलिये जब महा मोह पर्वतों में ही रहता है, तो, उनके ईश में मोह होना तो स्वयं सिद्ध है महादेव को उबासियाँ ग्राने लगीं यह देवता का प्रभाव दिखाया है, नहीं तो ग्रलौकिक प्रकार से मोह की संभावना होती, पश्चात् महादेव मोह से युद्ध से लौटते, न मौन धारण करते अथवा शयन करते यों युद्ध से विरुद्ध हो जाते, अनन्तर भगवान् बागा की सेना का नाश करने लगे, वह भी लौकिक प्रकार से जैसा कि तलवार, गदा ग्रौर बागों से काटना, मारना ग्रल्प काटना ग्रादि प्रकार से नाश किया ।।१४।।

श्राभास—तत एवं भगवद्युद्धमुक्त्वा, तथान्येषामाह स्कन्द इति।

श्राभासार्थ — इस प्रकार भगवान् के युद्ध का वर्णन कर पश्चात् दूसरों के युद्ध का वर्णन 'स्कन्द' श्लोक से करते हैं।

श्लोक — स्कन्दः प्रद्युम्नबागौघरद्यं मानः समन्ततः । श्रमृग्विमुञ्जन् गात्रं भ्यः शिखिनापाक्रमद्रणात् ॥१५॥

श्लोकार्थ - स्वामीकार्तिक, प्रद्युम्न के बागा समूहों से पीड़ित होने से,उनके चारों ग्रोर से शरीर से रक्त बहने लगा तव मयूर पर बैठ रए। से भाग गये ॥१५॥

क्रमत । मयूरस्तं गृहीत्वा पलायित इत्यर्थः ॥१५॥ सुबोधिनी-बाणसमूहैरद्यं मानः ग्रसृग्व्यमुख्यन्। मुछित इव शिखिना हेतुना कृत्बा रगादपा-

व्याख्यार्थ — बाएा समूहों से पीड़ित, रक्त बहाते हुए मूर्चिछत जैसे मयूर द्वारा रए। से भाग गये, (मयूर उनको लेकर भाग गया) ॥१५॥

श्राभास - बलभद्रस्तु विचाराभावात् मारितवानेवेत्याह कुम्भाण्ड इति ।

श्राभासार्थ — बलभद्रजी ने बिना विचार के मार ही डाला यह 'कुम्भाण्ड' श्लोक से कहते हैं।

श्लोक - कुम्माण्डः कूपकर्णाश्च पेततुर्मु शलादितौ । दुद्रुवुस्तदनीकानि हतनाथानि सर्वतः ॥१६॥

इलोकार्थ - मूशल से पीड़ित कुम्भाण्ड ग्रीर कूपकर्ण दोनों गिर गये, नाथों के मरने पर उनकी सेनाएँ चारों ग्रोर से भागने लगी।।१६॥

मृतावेव । तत्स्पष्टं ज्ञापयित दुद्र्वुस्तदनीकानीति । गता इति वैक्कव्यं प्रदर्शितम् ॥१६॥

सुबोधिनी-मुशलेन पीडितौ द्विघा विदीएगें | तयोरनीकानि । तौ हि सेनापती, हतौ नाथौ सक्रुत्प्रहारेगीव ग्रग्रमध्यभागभेदेन पेततुः भूमौ येषाम् । सर्वत इति केचिद्भ्रामाद्भगवत्कटकेऽपि

व्याख्यार्थ - मूशल से पीड़ित वे दोनों एक ही प्रहार से, ग्रागे ग्रौर बीच के मध्य भाग में दो टुकड़े होते ही पृथ्वी पर गिरे, वहाँ ही मर गये वे दोनों सेनापित थे, उनके मरने से सेना अनाथ होने के कारण चारों ग्रोर भागने लगी, कितने ही सैनिक भ्रम से भगवान् की सेना में चले गये यों उनकी व्याकुलता दिखाई ॥१६॥

म्राभास-एव तयोर्वधे बाग् स्वयमागत इत्याह विशोर्यमाग्गमिति ।

धाभासार्थं — इस प्रकार उन दोनों के मरने पर बागा स्वयं ग्राया जिसका वर्गन 'विशोर्य-मागां' श्लोक से करते हैं -

श्लोक—विशोर्यमार्गा स्वबलं हृष्ट्वा बाग्गोऽत्यमर्षगः। कृष्णमभ्यद्रवत्संख्ये रथी हित्वैव सात्यिकम् ।।१७।।

श्लोकार्थ - अपनी सेना को तितर बितर हुई देख, बागासुर अति कोधित हो, सात्यिक से न लड़ श्रीकृष्णा से लड़ने के लिये रथ में बैठ कर श्राया ।।१७।।

मुबोधिनी - सामान्ययुद्धं परित्यज्य विशेषतः | कृष्णमभ्यद्रवत् । स्रत्र त्यागोऽहं त्वया सह युद्धं वियागः ॥१७॥

न करिष्यामीति । ग्रन्यथा तेन प्रतिरुद्धः स्यात् । कथं युद्धं करोतीति क्रोधः । ततः सात्यिक हित्वैव ग्रन्नीकिकं प्रकारं प्रदर्शयिष्यामीति लौकिकपरि-

व्याख्यार्थ — बागाासुर को कोघ इसलिये हुम्रा कि सामान्य प्रकार में युद्ध करना छोड़, विशेष प्रकार से करने लगे, इस कारण से सात्यिक का त्याग कर, कृष्ण पर श्राक्रमण करने लगा, त्याग का भावार्थ यह है, कि बागा ने सात्यिक को दिखा दिया, कि मैं तुभ से न लडूँगा, यदि लडूँ तो श्रीकृष्ण से लड़ने में रुकावट पड़ेगी, ग्रतः ग्रलीकिक प्रकार के दिखाने के लिये लौकिक प्रकार का त्याग किया। १७॥

श्रामास—तस्य तं प्रकारमाह धनू व्याकृष्येति ।

म्राभासार्थं - उसका वह प्रकार 'धनू ज्याकृष्य' श्लोक में कहते है -

श्लोक—धनू व्याकृष्य युगपद्बागाः पश्चशतानि व । एकैकस्मिन्शरी द्वौ द्वौ संदधे रणदुर्मदः ।।१८॥

श्लोकार्थ-रण में मदोन्मत्त बाणासुर ने एक साथ पांच सौ धनुष खैंच, एक एक धनुष में दो दो तीर चढ़ाये ॥१८॥

सुबोधिनी-साधनानां बहुत्वेऽपि प्रयत्न एक एवेति तस्य शीघ्रता इलाघ्यते । युगपद्धन् च्या-कृष्य, बागाासुरः पञ्चशतानि योजयित्वा । ग्राकृष्य घनःपरीक्षा कृत्वा । एककस्मिन् धनुषि एकेन हस्तेन द्वौ द्वौ शरौ संदधे । तदैकदा सहस्रं बागा

भवन्ति । नन् किमित्येवमेकदैव बहुसाधनप्रक्षपं करोतीत्याङ्कचाह ररादुमंद इति । ररो दुष्टो मदो यस्येति । न हि मत्तः संबद्धं करोति । सुतरां दृष्टो मत्तः ॥१८॥

व्याख्यार्थ — साधनों के बहुत होते हुए भी प्रयत्न एक किया जिससे कार्य शीघ्र हो जाय, इसलिये उसकी प्रशंसा की जातो है, साथ में ही सब धनुषों कों खींचा, ग्रर्थात् उनको परीक्षा कर ली कि कार्य करने योग्य है वा नहीं ? जब समभा कि इनमें कोई भी त्रुटि नहीं तब बाएासुर एक ही काल में पाँचसौ धनुषों में दो दो बाएा डाल कर धनुष तैयार किये, तब एक ही समय हजार बाएा होते हैं, इस प्रकार एक ही समय में बहुत बाएों को फेंकने का यत्न क्यों किया? जिसका उत्तर देते हैं, कि रएा में उसका मद दुष्ट है, इसलिये मत्त पुरुष संबद्ध (उचित) कार्य नहीं करता है, कारण कि, मत्त स्वभाव से ही दुब्ट होता है ॥१८॥

ग्रामास-ग्रल्पेनैव निराकरणमाह तानि चिच्छेदेति ।

म्राभासार्थ - थोड़े से ही निराकरण किया, यह तानिचिच्छेद' श्लोक में कहते हैं -श्लोक —तानिविछेद भगवान्धतुं षि युगपद्धरि:।

सार्राथ रथमश्रांश्र हत्वा शङ्ख्यमपूरयत् ॥१६॥

इलोकार्थ - हरि भगवान ने वे पांच सौ धनुष एक साथ ही काट डाले, श्रौर सारथी, रथ तथा घोड़ों को मार कर पश्चात् शङ्खनाद किया ।।१६।।

वेधवत् सर्वाण्येव धनू षि छिन्नानि । ततः सार्थि विविनिवदर्पहन्ते ति । ततो भीतः पलायनेऽप्य-रथमश्वांश्च । तेनैव न क्षतमात्रं बागाकार्यम्, शक्तः लज्जया रिपोः स्वपश्चाद्भागमदर्शयन् किन्तु हत्वा । ततोऽपि युद्धादिनवृत्तं वीक्ष्य । तथैव स्थितः ॥१६॥

सुबोधिनी - युगपदेकबागोन कमलिनीशतपत्र- | तदन्तः करगो भयजननार्थं शङ्कमपूरयत् । 'यस्य

व्याख्यार्थ - एक ही बाएा से पांच सौ धनुषों की कमलिनी के एक सौ पत्रों के बीधने के समान छिन्न भिन्न कर दिये, पश्चात् सारथी, रथ ग्रीर घोड़ों को नष्ट किया, बागा का कार्य इतना

ही नहीं था कि उनको क्षत करदे, किन्तु उनको पूर्ण रूप से मार डालना था ग्रतः मार ही डाले, धनुष टूट जाने ग्रौर सेना के नाश होते हुए भी युद्ध से निवृत्त न हुग्रा, तब उसके ग्रन्तः करण में भय पैदा करने के लिये शङ्ख की व्यति दानवों के दर्प का नाश करने वाली है, जैसा कि कहा है 'यस्यध्वनिर्दानवदर्पहन्ता' डर जाने के कारण भागने में भी ग्रसमर्थ होने से, लज्जित हुग्रा जिससे पोठ न दिखाता हुम्रा वैसे ही स्थित हो गया ।।१६।।

## श्लोक - तन्माता कोटरा नाम नग्ना मुक्तशिरोव्हा । पुरोऽवतस्थे कृष्णस्य पुत्रप्राग्गरिरक्षयो ॥२०॥

श्लोकार्थ-उसकी माता कोटरा नाम वाली पुत्र की रक्षा के लिये बालों को खोल कर एवं नग्न होके श्रीकृष्ण के सामने खड़ी हो गई।।२०।।

मुबोधिनी-ततस्तस्य महादेवगग्रात्वे पार्वत्या श्रंशरूपा तस्य धर्मतो माता अभूत । गरामातृ-समाना, घात्री मातृतः,धर्ममातृतश्च विशिष्टा सा । ततः सा कचित्पार्वतीत्युक्ता पर्वतोद्भवा तदंशभूता वा, नाम्ना कोटरा, मातृगरो पठिता, कोटरा रेवती ज्येष्ठे त्यत्रापि प्रसिद्धा, नग्ना भूत्वा मुक्तशिरोव्हा पुत्रप्राणिररक्षया कृष्णस्य पुरोऽव-तस्थे । स्रनेन तस्य देवसाहाय्यं द्योतितम् । धर्म-निष्ठा चोक्ता । अनेन गरामातेयमिति निरूपरात् साक्षाज्जननी या ग्रशना, या वा तत्पत्नी विनध्या-वलिः, ते उमे निरस्ते ॥२०॥

व्याख्यार्थ - बागा महादेव का गएा होने से उसकी कोटरा नाम वाली, मातृगएा में प्रसिद्ध पार्वती की ग्रंश रूपा धर्म से माता थी, गरामातृ समान होने से. धात्री माता से तथा धर्म माता से यह उत्तमा थी, इस कारएा से इसको कहों पार्वतो भी कहा है, क्यों कि पर्वत से उत्पन्न होने से भ्रयवा पर्वत से उत्पन्न पार्वती की ग्रंशरूप होने से पार्वती कहा है, जहाँ मातृ गएा का नाम कहे हैं वहाँ 'कोटरा, रेवती ज्येष्टा' नाम प्रसिद्ध हैं, वह माता पुत्र की रक्षा करने की इच्छा से बालों को खोल कर नग्न हो कृष्ण के सामने खड़ी हो गई, यों करने का भावार्थ यह है कि इसको देव की सहायता है यह प्रकट किया, भीर इसकी धर्म में निष्ठा है यह भी प्रकाशित किया, यह गएामाता है यों निरूपएा करने से, जो इसकी साक्षात् उत्पन्न करने वाली अशना थी वह और जो इसकी पत्नी विन्ह्यावलि थी वे दोनों ही निरस्ते हो गई ॥२०॥

ग्रामास — तस्यास्तथाकररोन यजातं तदाह ततस्तयंङ्मुख इति ।

श्राभासार्थ — उसके यों करने से जो हुन्ना, वह 'ततस्तियं इमुखो' श्लोक से कहते हैं -

श्लोक--ततस्तर्यङ्मुखो नःगामनिरोक्षन्गदाग्रजः। बागाइच तावद्विरथिइछन्नधन्वाविशतपुरम् ॥२१॥

इलोकार्थ--भगवान् ने मुख फिरा लिया जिससे उसको नंगा न देख सके, इतने में बागासुर, विरथ हो के ग्रौर धनुष टूट जाने से अपने पुर में चला गया ।।२१।।

सुबोधिनी - 'नन्गां स्त्रीं प्रकटस्तनी' मिति निषेघात् ग्रनिरीक्षन् तिर्यङ्मुखो जातः । किञ्च। गदाग्रजः । ततो भगवति परावृत्ते धागुश्च परा ङ्मुखो भूत्वा पुरमविशत्। पदातिः पलायितः। विरथिइछन्नधन्वेति । चकारात्तदीयाः सर्व एव गताः ॥२१॥

व्याख्यार्थ - शास्त्र में कहा है कि 'नग्नास्त्रीं प्रकटस्तनी' जिसके स्तन उत्पन्न हो गये हैं ग्रीर जो नग्न है उस स्त्री को न देखे. ग्रतः भगवान् ने मुख फेर लिया, ग्रीर विशेष यह है कि ग्राप गदाग्रज हैं, इसलिये भी यों करना योग्य है स्रीर पर स्त्री का नग्न दर्शन समञ्जल करने वाला है, भगवान् के मुख फिरा देने पर वाए। ने भी पराङ्मुख हो अपने पुर में प्रवेश किया पंदल सेना तो भाग गई ग्राप भी विरथ हो गया ग्रौर धनुष टूट गये, च' पद से बताया है कि सब हो चले गये ॥२१॥

म्राभास—एवं त्रथयुद्धमुक्त्वा, द्वितीयराजसयुद्धार्थं भगवच्छङ्करयोः प्रस्तावनामाह विद्राविते भूतगरा इति।

श्राभासार्थ — इस प्रकार पहला युद्ध कह कर ग्रव द्वितीय राजस युद्ध के लिये भगवान् ग्रीर महादेव के युद्ध को 'विद्राविते' श्लोक से प्रस्तावना करते हैं।

श्लोक--विद्राविते भूतगएो ज्वरस्तु त्रिशिरास्त्रिपात्। भ्रम्यपद्यत दाशाहं दहन्निव दिशो दश ॥२२॥

श्लोकार्थ--जब भूत गए। भाग गये, तब तीन शिर तथा तीन पाँव वाला जवर, मानो दश दिशास्रों को जलाता हुस्रा श्रीकृष्ण पर स्राया ॥२२॥

सुबोधिनी-यदैव भगवान् तिर्यङ्मुखः, तदैव स भावस्त्यक्त इति महादेवोऽपि मोहादुद्गतः। तत म्रात्मविस्मरगात् साधनसेवकभूतानां भूतानां पलायनं हष्ट्रा स्वस्य वैदिकभावेन ग्राध्यात्मिकरूपं रुद्रं ज्वरं उत्पादयामासेत्याह । 'रुद्रः पशुं रुखमा-येते'त्यत्र रुद्रो ज्वर उक्तः। 'न तस्य रुद्रः पशुन-भिमन्यत' इत्यत्रापि । वैदिकमार्गेगापि भगवता सह युद्धं कर्तव्यमिति प्रवृत्यर्थं विद्राविते भूतगरा इति । ग्रत एव ज्वरोत्पत्तिरत्र नोक्ता । रूपान्त-रेगा रुद्र एव ज्वर इति। तुशब्दोऽन्यं ज्वरं व्याव-तंयति, स त्रिशिराः त्रिपाच । दाशाहं शरगागत-रक्षामिंग कोटराहितार्थे परावृत्तमभ्यपद्यत । स्वसामध्यं प्रकटयन्निवाह दहन्निव दशेति ॥२२॥

व्याख्यार्थ — जब भगवान् ने मुख फेर लिया ग्रर्थात् लड़ने का भाव त्याग दिया, तव महादेव मोह से जगा, महादेव ने ग्रात्म विस्मरण होने से जब देखा कि जो भूत साधन ग्रौर सेवक बने थे, वे भाग गये हैं, तब वैदिक भाव से अपने आध्यात्मिक रूप, हद्र ज्वर को उत्पन्न किया, 'हद्र: पशुं इछमायेत' इस वाक्य में रुद्र को ज्वर कहा है ग्रीर 'न तस्य रुद्र पश्तिमन्यत' यहां रुद्र को जबर रूप कह कर जबर निवारकत्व कर्म कहा है विदिक मार्ग से भी भगवान् के साथ युद्ध कतंव्य है इसमें प्रवृत्ति कराने के लिये भूत गएा भाग गया, यों कहा, इस कारए। से ही जबर की उत्पत्ति यहां नहीं कही है, रूपान्तर से रुद्र ही ज्वर है 'तु' शब्द से दूसरे ज्वर का निषेध किया गया है, वह तीन मस्तक वाला श्रीर तीन पांव वाला रुद्र ज्वर शरणागत की रक्षा करने में सबसे उत्तम भगवान् के पास श्राया, क्योंकि शरणागत कोटरा के कारण हो युद्ध से परावृत्त हुए थे, वह रुद्र ज्वर श्रपना सामर्थ्य दिखाने के लिये दश दिशाश्रों को मानो जलाता हुग्रा भगवान् के पास श्राया ॥२२॥

ग्रामास—तदा भगवान् सर्वरूपोऽपि तन्निवारककर्मरूपं परित्यज्य, प्रकारान्तरेगा पूर्वोत्पन्नं शीतं ज्वरं च योजयित्या ग्रमुजदित्याह ग्रथ नारायगा देव इति ।

ग्राभासार्थ — तब सर्वरूप भी भगवान ने उसके निवारक कर्म का त्याग कर दूसरे प्रकार से, पहले उत्पन्न हुवे शीत ग्रीर रुद्र जवर दोनों को मिला कर, नारायण जवर उत्पन्न किया, जिसका वर्णान 'ग्रथ नारायणों' दो इलोकों से कहते हैं —

श्लोक—प्रथ नारायागो देवस्त दृष्ट्वा व्यसृजज्ज्वरम् ।

माहेश्वरो वैष्णवश्च युयुधाते ज्वरावुमौ ॥२३॥

ग्रलब्ध्वामयमन्यत्र मोतो माहेश्वरो ज्वरः ।

शरणात्री हृषीकेशं तृष्टाव प्रयताञ्जलिः ॥२४॥

श्लोकार्थ--भगवान् ने उस ज्वर को देख वैष्णाव ज्वर को उससे लड़ने के लिये भेजा, तब माहेश्वर स्रौर वैष्णाव दोंनों परस्पर लड़ने लगे, जब वैष्णात ज्वर ने माहेश्वर को दबा लिया तब डरा हुस्रा माहेश्वर ज्वर दूसरी ठौर स्रपनी रक्षा होना न देख भगवान् की शरण श्राया स्रौर हाथ जोड़ भगवान् की स्तुति करने लगा ।।२३-२४।।

मुबोधिनी—तं ज्वररूपं महादेवं हष्ट्वा। स ज्वरो छ्द्रोऽष्टमूर्तेः शिवस्य कलारूपः 'यास्ते ग्रग्ने घोरास्तनुवः क्षुच्च। तृष्णा च। ग्रस्तु क्वानाहुतिश्च। ग्रश्नाया च पिपासा च। सेदिश्चामितश्च। एतास्ते ग्रग्ने घोरास्तनुव' इति श्रुतेः। 'ताभिरमुं गच्छ, योऽस्मान् द्वेष्टि, यं च, वयं द्विष्म' इति श्रुत्यर्थवशात् छद्रे गा प्रेरितास्तास्तनुव एकीभूताः ज्वरत्वमापन्ना भगवत्समीपं गताः। ततो नारायणो देवः पुरुषो यज्ञरूपः 'पुरुष ह वै नारायण' इति, तस्माद्दे वतारूपमण्नि निःसार्यातुं वृत्रादिवाग्नी-षोमौ ज्वरं व्यसृजत् । श्रुताविष 'इन्द्र ग्रात्मनः शीतरोरावजनय' दित्यत्र ग्रात्मा भगवानेव यज्ञः तत्प्रार्थनयैवासृजदिति । ततो ज्वरयोः परस्परं युद्धमासीदित्याह माहेश्वरो वैष्णवश्चेति। उभौ प्रसिद्धौ । यथा विष्णुशिवौ पूर्वं युयुधाते, तथा तदोयावपीति । उभयोज्वंरपत्वात् युद्धं समानम्, तथापि देवताया एव प्राबल्यात् माहेश्वरः वैष्ण्वेन बलेन। दितः सम्यगाक्रःदत्, रोदनं कृतवान् । छद्ग-प्रकृतित्वात् तामस एव पीडितो रोदिति, नेतरौ । कृतेऽपि रोदने तत्पीडायामनिवृत्तायां वैष्ण्वाद्भीतः स्वमूलभूतं पूर्वमेव पराजितं मत्वा शरणार्थी सन् हृषीकेशमेव शरणं गतः । प्रङ्गीकाराथं तुष्टाव । हृषीकेशमिति भगवता तथैव प्रेरितः । किञ्च । प्रन्ताभयमलब्ध्वा पूर्वबाधां स्मृत्वा, भोतश्च । प्रङ्गीकाराथं शरणार्थित्वम् । प्रन्तःकरणस्य तत्परत्वमनेन निरूपितम् । प्रयताञ्चिलिरिति कायिको व्यापारो नम्रत्वरूपः ॥२४॥

605000000000

व्याख्यार्थं - ज्वर रूप इम महादेव को देख, वह ज्वर, ग्रष्टमूर्ति महादेव का कला रूप स्त्र है, जिसमें निम्न प्रमाण देते हैं हे ग्रग्नि '': तुम्हारे धोर रूप क्षुधा ग्रौर तृष्णा, ग्रस्तू क्यानाहृति. ग्रशना ग्रीर पिपासा, सेदि ग्रीर ग्रमित हैं, इन श्रुति प्रमाणों से वह रुद्र रूप जबर ग्रष्ट मूर्ति महादेव का कला रूप शास्त्रों में कहा हैं। जो हमारा देष करते हैं, जिनसे हम देष करते हैं उनके पास जाकर इस श्रुति के ग्रनुसार रुद्र से प्रेरित वे ग्राठ रूप इकट्टे हो ज्वर रूप धारण कर भगवान् के समीप गये, 'पुरुषो ह वै नारायएा:' इस श्रुति के अनुसार नारायए। देव यज्ञ रूप पुरुष हैं, इस कारएा से देवता रूप अग्नि और सोम को जैसे वृत्र से बाहर निकाल के प्रकट किया,वैसे ही रुद्रज्वर से देवता रूप ग्राप्ति को बाहर निकालने के लिये ग्रपने वैष्णाव जबर को भेजा। इन्द्र ने भी भ्रात्मा से 'शोत श्री र रूर जनर' उत्पन्न किये, यह इन्द्र यज्ञ रूप धारमा है. यह श्रात्मा यज्ञ भगवान ही है, उसकी प्रार्थना से उत्पन्न किया, ग्रनन्तर दोनों ज्वरों का परस्पर युद्ध हुग्रा, दोनों प्रसिद्ध हैं जैसे विष्णु श्रीर शिव दोनों पहले लड़े, वैसे उनके सेवक भी दोनों ज्वर होने से युद्ध समानों में था, युद्ध भी समान था, किन्तू देवताओं के प्राबल्य से माहेश्वर ज्वर वैष्णाव ज्वर से पिड़ित हुन्ना, माहेश्वर चिछाने लगा ग्रौर रोने लगा, रोने क्यों लगा ? तो कहते हैं कि रुद्र प्रकृति होने से तामस प्रकृति वाला ही पीड़ित होने से रोता है, न कि दूसरा (सात्विक वा राजस), रोने से जब पीड़ा निवृत्त न हुई, वैष्णव ज्वर से डरा हुवा और अपने मूल भूत को प्रथम ही पराजित समक्त, शरणार्थी होकर हृषीकेश भगवान् के शरण गया, शरण जाकर, अङ्गीकार करने के लिये ही स्तुति करने लगा । तामस ज्वर को एसी बुद्धि कैसे आई? इस पर कहा कि, हृषीकेश होने से भगवान इन्द्रियों के स्वामी हैं जिससे ग्राप प्रेरक हैं ग्रतः ग्रापने ही ऐसी प्रेरणा का है। दूपरे स्थान पर ग्रमय न पाकर पहली बाधा को स्मरण कर, डरा, शरणार्थी।न भी ग्रङ्गोकारार्थ हो किया है, इससे यह बताया है कि इसका अन्तः करण भगवान के परायण है, हाथ जोड़ने से अपनी काया से नम्रता प्रकट की है ॥२३-२४॥

श्राभास--तस्य स्तोत्रमाह चतुर्भः।

म्राभासार्थ - उनकी स्तुति चार क्लोकों से करते हैं -

कारिका — स्वरूपबलकार्याणि जानतो मम सर्वथा। रक्षा त्वयैव कर्तव्येत्येवंरूपा स्तृतिः कृता ॥१॥

कारिकार्थ — ज्वर ने इस प्रकार स्तुति की कि, ग्राप के स्वरूप, बल ग्रीर कार्यों को जानता हूँ, ग्रतः मेरी रक्षा सर्वथा ग्रापको ही करनी चाहिये ग्रथाँत् मेरी रक्षा ग्रन्य कोई नहीं कर सकता है।।१

तत्र प्रथमं स्वरूपमुक्तवा नमस्यति ।

१— यास्ते-ग्रग्ने घोरास्तनुवः, क्षुच्च तृष्णा च, ग्रस्तु क्वानाहुतिश्च ग्रशनाया च पिपासा च, सेदिश्चामतिश्च,

२- माहेश्वर ग्रौर वैष्ण्व

उस स्तुति में प्रथम इस लोक में स्वरूप को कह कर नमन करेगा:-श्लोक - ज्वर उवाच -- नमामि त्वानन्तर्शां परेशं सर्वात्मानं केवलं ज्ञिमात्रम् । विश्वोत्पत्तिस्थानसंरोधहेतुं यत्तद्ब्रह्य ब्रह्मलिङ्गं प्रशान्तम्।

श्लोकार्थ-ज्वर ने कहा कि ग्राप ग्रनन्त शक्ति. बह्या ग्रादि देवों के स्वामी, सब की म्रात्मा, शुद्ध, चंतन्यघन जगत् की उत्पत्ति, स्थिति ग्रौर संहार के कारगा, केवल ज्ञान रूप, ब्रह्म के लिङ्ग और शान्त स्वरूप हैं ऐसे ग्रापको मैं नमन करता हूँ ।।२५॥

स्बोधिनी-शास्त्रसिद्धं स्वरूपं परिहरयमाना-दन्यदिति शङ्कां व्यावर्तियतुं त्वामित्याह, इदमेव तदिति वक्तुम्। नन्वष्टमूर्तेज्वरोऽयं सर्वसंहारक-शक्तिरूपः, कथमन्यं स्तौतीत्याशङ्क्र्य, तस्य माहात्म्यमाह ग्रनन्तशक्तिमिति । ग्रनन्ताः शक्तयो यस्येति । ननु कालादेर्ज्ञ ह्यादेर्वा साहाय्ये रक्षा भविष्यतींति कि शत्रोमंहतः शरगगमनेनेत्याश-ङ्कचाह परेशमिति । ब्रह्मादीनामपि नियन्ता । ननु तथापि मरएां वरम् न तु शत्रोः शरएगमन-मित्याशङ्क्रचाह सर्वात्मानमिति । स हि सर्वेषा-मात्मा, न तु शत्रुः । श्रनेन वैषम्यनैधृ ण्ययो परि-हृतयोरिप प्रकृतिसम्बन्धात् सर्वात्मनोऽप्यन्यथा-भावमाशङ्कच, तिन्नराकरोति केवलिमिति । न प्रकृत्यादिभिः सम्बद्धं जीववत् । नन् प्रादुर्भु तस्य काममयत्वात् कथं केवलत्वम्, तत्राह ज्ञप्तिमात्र-मिति । चिद्रूप एवायं प्रकट इति स मन्यते । भौडुलोमिवदात्मानं चंतन्यमात्रं मन्यते । साङ्ख्य-वद्वा । उभयोर्वेलक्षण्यं जीवत्वब्रह्मत्वकृतम् । सर्वे-षामेव दैत्यांशानां तत्पक्षपातिनां च चिन्मात्रपक्ष एव सम्मतः तत्र केषाञ्चिज्जगत्कर्तृत्वं न भगवतः,

किन्तु प्रकृत्यादेरिति । तत्पक्षपातो भविष्यतीत्या-शङ्कच, निराकरोति विश्वोत्पत्तिस्थानसंरोधहे-तुमिति । विश्वस्य सृष्टिस्थितिप्रलयहेतुस्त्वमेव । केवलादेवाविकृतात् सर्वं जायत इति चिन्तामण्यादौ दृष्टमिति चिन्मात्रस्यापि हेतुत्वं मन्यते । श्रुतिसिद्ध-त्वात् । श्रत एवास्मिन्नर्थे श्रलौकिकर्तृत्वे प्रमागा-माह यत्तदिति । लोकवेदप्रसिद्धम् । यह्नोके प्रसिद्धम् तदेव वेदे प्रसिद्धमिति । ननु कृष्णां पुरस्कृत्य न लोकवेदयोः प्रसिद्धिः क्वचिह् ष्टा, तथाभूतशब्द-स्याश्रुतत्वात्, तत्राह ब्रह्मेति । ब्रह्म त्वमेव व्यवहार्यत्वारकथमित्यशङ्कचाह ब्रह्मलिङ्गमिति । जगत्कर्तृ त्वतिन्नवीहकत्वसेतुत्वविधरणत्वादीनि तिल्ञानि तान्येवात्र सन्तीति। श्रत्रापि प्रमाण-माह प्रशान्तिमिति । प्रकर्षेण शान्तिः प्रत्यक्षसिद्धा, ग्रन्यथा स्वतन्त्रः समर्थः किमस्मदादेः ग्रपेक्षां कुर्यात् । प्रशान्तत्वेन च ब्रह्मधर्मा लक्ष्यन्ते, धर्मेश्च ब्रह्मस्वम् । ततौ लोकवेदसमन्वयः, तेन जगत्क-र्तृत्विमिति, गुणा उत्तरार्धे निरूपिताः, दोषा-भावश्च पूर्वार्धे । एवं निर्दोषपूर्णगुराविग्रहत्वं निरूपितम् ॥२४॥

व्याख्याय — शास्त्रों से सिद्ध स्वरूप दूसरे प्रकार का है, यह जो दीख रहा है वह नहीं हैं, इस भ्रम को मिटाने के लिये 'त्वां' कहा है, जिसका भावार्थ है, कि यह जो ग्रापका स्वरूप दोख रहा है यह ही भ्रापका शास्त्र सिद्ध स्वरूप है, यह ज्वर, जब स्वयं शङ्कर का सर्व संहारक शक्तिरूप है तब अन्य की स्तुति कैसे कर रहा है ? जिसके उत्तर में कहता है, कि जिसकी स्तुति की जाती है उसका माहातम्य ग्रगाध है, क्योंकि वह ग्रनन्त शक्ति है, यदि कहो, कि कोई ग्रापदा पड़ेगी तो काल ग्रौर ब्रह्मा ग्रादि रक्षा में सहायता करेंगे, फिर क्यों महान् शत्रु की शरण लेते हो ? इसके उत्तर में कहता है कि 'परेशं' यह शत्रु ब्रह्मा ग्रादि सर्व का नियामक है, यदि कही कि शत्रु को

शरण लेने से मरण ग्रच्छा है, यह सर्व की ग्रात्मा है ग्रतः शत्रु के शरण नहीं क्यों कि सब की म्रात्मा होने से यह शत्रु नही है, म्रतः इसमें 'वैषम्यनैष्णय' दोष नहीं है। यदि कही कि प्रकृति के सम्बन्ध से सर्वात्मा का भी अन्यथा भाव अर्थात् शत्रु मित्र भाव हो जाता है। जिसका उत्तर देता है कि केवलम्' यह जोव की भांति प्रकृति से संबद्ध नहीं हैं। यदि कहो कि, प्रकट होना काममय होने से ही होता है फ़िर केवलपन कैसे कहते हो ? जिसके उत्तर में कहता है 'ज्ञिप्तिमात्रम्' यह ज्ञान रूप होते हए ही प्रकट होते हैं, इस प्रकार कह कर क्या ? ग्रीडुलीमि वा साड्ख्य की भाँति चैतन्य मात्र मानते हो ? वा दोनों में जोवत्व और ब्रह्म व कृत वैलक्षण है यों मानते हो, सर्व दैत्यांश ग्रीर उनके पक्षपातियों को चिन्मात्र पक्ष ही इच्छित है, उनमें किन्हीका मत है कि जगत् कर्तृत्व प्रकृति का है न कि भगवान् का है,इसका उत्तर देता है कि मैं उस पक्ष को नहीं मानता 'विश्वोत्पत्तिस्थानसंरोधहेतु' मेरा मत तो शास्त्रानुपार यह है कि विश्व को सृष्टि, स्थिति ग्रौर प्रलय का हेतु भगवान हो है न कि प्रकृति, भ्रौर वह भ्राप ही हैं, भ्राप केवल भ्रविकृत होते हुए ही स्ष्टि, स्थिति ग्रौर प्रलय करते हैं, जैसे चिन्तामिए। कल्पवृक्ष ग्रादि में देखा है, चिन्मात्र का हेतुत्व भी माना जाता है क्यों कि श्रुति सिद्ध है, ग्रतएवं इस विषय में ग्रली किक कर्तापन में प्रमाण कहते हैं 'यत् तत्' जो लोक में प्रसिद्ध हैं वह वेद में भी प्रसिद्ध है इसलिये ग्राप वेद दोनों में प्रसिद्ध हैं। कृष्ण को लेकर लोक वेद प्रसिद्धि कहीं भी देखने में नहीं ग्राई हैं, ऐसा शब्द सुनने में नहीं स्राया, यदि यों कहो तो इसका उत्तर है कि, 'ब्रह्म लिङ्गम्' ब्रह्म के जो चिन्ह हैं वे सब ग्राप में है जैसे कि जगत्कर्तृत्व, उसका निर्वाहकत्व, सेतुत्व, ग्रौर ग्राधरत्व ग्रादि चिन्ह ग्राप में ही हैं। जिसमें भी प्रमाण कहता है, 'प्रशान्तम्' ग्राप में शान्ति प्रत्यक्ष है, यदि शान्ति न होवे तो स्वतन्त्र ग्रीर समर्थ ग्राप हमारे जैसों की अपेक्षा किस लिये करो, प्रशान्त होने से ग्राप में ब्रह्म के धर्म दीखते हैं। धर्मों से हो ब्रह्मत्व का ज्ञान होता है, इस से ही लोक स्पीर वेद का समन्वय होता है। इससे जगत् कर्ता ग्रादि गुरावान् ग्राप हैं; गुरा उत्तरार्ध में कहे हैं भीर पूर्वार्ध में दोषों का अभाव कहा हैं, इस प्रकार ग्रापका निर्दोष पूर्ण गुए विग्रहत्व निरूपण किया है ॥२५॥

श्रामास - ग्रनेन सर्वसामर्थ्यं भगवत एव सर्वत्र, नान्यस्येति सिद्धमिप प्रतीत्या कालादीनां बलं सिद्धमतूद्य, तिन्नराकरणेनीव निराकरोति कालो दैविमिति ।

श्राभासार्थ — इससे यह सिद्ध किया है, कि सर्व प्रकार की सामर्थ्य सर्वत्र मगवान् की ही है, न किसी दूसरे की। यों सिद्ध होने पर भी प्रतीति से कालादि का बल सिद्ध देख कर, उसके निराकरण करने से हो निराकरण होता है, ग्रतः 'कालो दैवं' श्लोक से इस प्रतीति का निराकरण करते हैं।

श्लोक—कालो दैवं कर्म जीवः स्वभावो द्रव्यं क्षेत्रं प्राग् ग्रात्मा विकारः । तत्सङ्घातो बीजरोहप्रवाहस्त्वन्मायैषा तन्निषेघं प्रपद्ये ॥२६॥

श्लोकार्थ--काल, देव, कर्मा, जीव, स्वभाव, द्रव्य, देह, प्रांग्ग, ग्रहङ्कार, विकार, उनका समूह, बीज ग्रौर कार्य का प्रवाह; यह सर्व ग्रापकी माया है, यह माया जिसमें नहीं है, उसकी शरगा मैंने ली है ॥२६॥

सुबोधनी - कार्यकारगरूपारिंग वस्तृतस्तव-मेव, तेषु भिन्नतया प्रतीत्या यत्सामर्थ्यपरिकल्प-नम्, तदपि त्वन्मायैषा । म्रन्यथा सर्वप्रमाण्सिद्धे कथमन्यथाकल्पनं सम्भवति । तत्र कालः सर्व-काररामिति ज्योति:शास्त्रादन्वयव्यतिरेकाभ्यां च निश्चीयते । तदवान्तरभेदा ग्रहाः कालावयवास्त-दिन्द्रियरूपाः दैविमत्युच्यन्ते । ततो धर्मशास्त्रो तत्सर्वं कर्मवशादिति सामान्यविशेषकर्मभ्यां सर्व-कार्योत्पत्तिमाहः। साङ्ग्रचाः सर्वत्र बीजस्वभाव-मेव कारगामाहः। ग्रन्येऽपि स्वभाववादिनः। जडकार्यकारणवादिनामेवं सिद्धान्तः। जीवकार्य-वादिनां मते जीवस्वभाव इति पाठ:। सर्वमेव जीवात्मकमिति । यद्यप्ययं ब्रह्मवादे निराकृतः, तथापि पूर्वपक्ष एव निराकृत इति सर्वजीवपक्षो-ऽपि युक्त एव । कालादयः पञ्च वा सामान्यका-रराभूताः। कालो गुराक्षोभकः। दैवं प्राप्य-

दृष्टम् । कर्म जन्मनिमित्तां भगवद्र पं सामान्यम् । जीवो भोक्ता। स्वभावः परिगामहेत्रिति। जीवः स्वभाव इति पाठे कार्यमाह द्रव्यमिति : द्रव्यं तत्त्वानि । तेषां कार्यं देहः क्षेत्रम् । तत्र प्राणः सर्वहेतः । तस्यापि प्रभुरात्मा । ग्रहङ्कारः पुराध्यक्षो विकारः । तत्सङ्घातश्च देवतिर्यङ्मन्-ष्यादिरूपः ग्राद्यः । ततो बीजरोहप्रवाहः बीज-भावापन्नानां तेषामेव रोहः। श्रङ्कुरोत्पत्तिः कार्यमिति यावत्। तस्य प्रवाहोऽनादिसिद्धः बीजाङ्क् रन्यायः। एतत्सर्वं भिन्नतया ग्रखण्डा-त्त्वत्तः परिज्ञातम् । त्वन्मायैव एषा एवं बृद्धि-रूपा भवति । तस्या व्याप्तिः कामवज्जीवेष्वेव । ग्रतो मायावशात्त्वमेव तथा भवसीति निराकर-गार्थामाह तन्निषेधमिति । तस्या निषेधो यत्रेति । ग्रतः सर्वसमर्थं त्वामेव प्रपद्ये ।।२६।।

व्याख्यार्थ - वास्तविक तो कार्य ग्रीर कारण रूप ग्राप ही हैं उन (कार्य ग्रीर कारण) में पृथक प्रतीति से जो सामर्थ्य की कल्पना की जाती है, वह भी, ग्रापकी यह माया ही है, नहीं तो, सर्व प्रमाण से सिद्ध में, ध्रन्यथा कल्पना कैसे हो सकती है। ज्योतिः शास्त्र से एवं ध्रन्वय व्यतिरेक से काल, सर्व का कारण है। यह निश्चय किया जाता है, उसके ग्रवान्तर भेद ग्रह, काल के ग्रवयव उसके इन्द्रिय रूप 'दैव' कहाता है, धर्म शास्त्र में, वह सर्व, कर्म के ग्राधीन है, सामान्य तथा विशेष कर्मों से सर्व कार्यों की उत्पत्ति कहते हैं। साड्ख्य सिद्धान्त वाले सर्वत्र बीज के स्वाभाव को ही कारण कहते हैं दूसरे स्वभाववादी भी यों मानते हैं, जड़ कार्य वादियों का इस प्रकार सिद्धान्त है, जीव कार्य वादियों के मत में जीव ही स्वभाव है, इसलिये सब ही जीव रूप हैं, यद्यिप इसका ब्रह्मवाद में निराकरण किया है, तो भी, पूर्व पक्ष में ही निराकरण किया गया है। इसलिये सर्वजीवात्मक है। यह पक्ष भी उचित हो है। ग्रथवा काल ग्रादि पांच सामान्य रूप से कारण होते हैं, जैसे कि 'काल' गूगों में क्षोभ उत्पन्न करता है 'दैव' प्राणी का उद्दष्ट है, कर्म जन्म का निमित्त सामान्य भगवद्र प है, जीव भोक्ता है 'स्वभाव' परिगाम का कारग है, 'जीव: स्वभाव:' यों पाठ में कार्य कहते हैं, 'द्रव्य' तत्त्व है, उनका कार्य देह 'क्षेत्र' है, उसमें 'प्राण् सब का हेत् है उसका भी प्रभु 'ग्रात्मा' है 'ग्रहङ्कार' पूर का ग्रध्यक्ष विकार है उसका सङ्घात देव, तियंड् ग्रीर मनुष्य ग्रादि ग्राद्य रूप हैं, पश्चात् बीज भाव को प्राप्त हुवे उनका ही उत्पत्ति प्रवाह हैं, ग्रर्थात् ग्रङ्कुर की उत्पत्ति ही कार्य है, बीजाङ्कुर न्याय की तरह उसका प्रवाह ग्रनादि सिद्ध है, यह सर्व इसलिये ग्रखण्ड होने से ग्राप से उनका भिन्नता से ज्ञान होता है, ऐसी भिन्न ज्ञानवाली बुद्धि होती है, वह भी ग्रापकी ही यह माया है। उसकी व्याप्ति काम की तरह जीवों में ही होती है, ग्रत: माया के वश से ग्राप हो वंसे होते हैं इसका निराकरण करने के लिये कहते हैं 'तन्निषेधं प्रपधे' इस माया का जिस ग्राप में निषेध ग्रर्थात् ग्रभाव है, वैसे ग्रापके मैं शरण ग्राया है ॥२६॥

ग्रामास — एवं स्वरूपसामर्थ्ये निरूप्य विशिष्टं कार्यमवतारकृतं निरूपयति नानाभागेरिति ।

आभासार्थ — इस प्रकार भगवान् के स्वरूप तथा सामर्थ्य का निरूपण कर ग्रब ग्रवतार में किये हुए विशेष कार्यों का 'नानाभावै:' श्लोक से वर्णन करते हैं —

श्लोक—नानाभावैन्तिलयैवोपपन्नैर्देवान्साधून्लोकसेतुन्बिभर्षि । हंस्युन्मार्गान्हिसया वर्तमानान् जन्मैतत्ते भारहाराय भूमेः ।।२७।।

श्लोकार्थ — लीला से ग्रहण किए हुए ग्रनेक ग्रवतारों से ग्राप देवों की, साधुग्रों की ग्रीर लोक में धर्म की मर्यादा की रक्षा करते हैं ग्रीर वेद ग्रादि शास्त्रों से विरुद्ध मार्ग पर जाने वालों को तथा हिंसकों को नाश करते हैं, ग्रापका यह प्राकट्य भूमि के भार को उतारने के लिए हुग्रा है।।२७॥

मुबोधनी—नटवत् मत्स्य। दिभाव। न् बिभित। ग्रानन्दरूपः भावमात्रेण तथा जायत इति भाव-पदम्। तत्रापि नटवत् क्लेशेन न पदार्थसम्पाद-नम्, किन्त्विच्छयंव तथात्विमित्यर्थः। तेषां प्रयो-जनमाह देवान् साधून् लोकसेतुन्बिभषीति। निविधा एते। साधवो भूमिष्ठाः। धर्ममर्यादाः सेतवः। ते भूमेरधः एव निरूपिताः, 'खाता हि वेदि'रिति। ग्रनेन त्रिलोकस्थितभक्तरक्षार्थं ग्रवन्तारा इत्युक्तं भवति। एवं गुगार्थतामुक्तवा

दोषाभावार्थतामाह हंस्युन्मार्गानिति । उन्मार्गा धर्ममार्गविरोधिनः । किञ्च । हिसया वर्तमानान् मारणैकस्वभावान् । ग्रत एतत्ते जन्म ताहशमुभयं कुर्वदि विशेषकार्यमपि करोतोत्याह भारहाराय भूमेरिति । भारहारो भारहरणम् । ग्रवतारान्त-राणि भूम्युपजीवकानामेव दोषाभावं गुणं च सम्पादयन्ति । ग्रयं त्ववतारः भूमेरेव भारं दूरी-करोति । उपलक्षणमेतत् । परमानन्दं च सम्पादयित ॥२७॥

व्याख्यार्थ — नट की भांति ग्राप मत्स्य ग्रादि ग्रवतार ग्रहरण करते हैं, वैसे तो ग्राप ग्रानन्द ख्य हैं। किन्तु भाव मात्र से वैसा रूप घारण करते हैं, यहां 'भाव' पद ग्रवतार वाचक सममना चाहिये। यह ग्रवतार ग्रहण करने का कार्य नट की तरह क्रोश से नहीं किन्तु इच्छा करते ही वह ग्रहण कर लेते हैं। इन ग्रवतारों के ग्रहण करने का प्रयोजन बताते हैं, ग्रवतार लेकर ग्राप देव, साधु, ग्रौर लोक धर्म को रक्षा करते हैं। ये तीन प्रकार के हैं, साधु पृथ्वी के ऊपर रहने वाले धर्म की मर्यादाएँ सेतु हैं, वे पृथ्वी के नीचे ही निरूपण किये हैं। खात ही वेदि हैं, यों कहने से यह बताया है कि तीनों लोकों में स्थित भक्तों की रक्षा के लिये भगवतावतार हैं। इस प्रकार गुणों का वर्णन कर दोषाभावर्थत्व कहते हैं, कि वेद विरुद्ध मार्ग पर चलने वालों को एवं हिसक स्वाभाव वालों का करते हैं, यह ग्रापका प्राकट्य, वैसे दोनों कामों को करते हुवे भी इससे विशेष कार्य भी करते हैं, वह कार्य ये हैं, पृथ्वी का भार उतारना हैं, दूसरे ग्रवतार भूमि के ग्राधार पर ही जीवन बिताने हैं, वह कार्य ये हैं, पृथ्वी का भार उतारना हैं, दूसरे ग्रवतार सूमि के ग्राधार तो भूमि का ही भार दूर करता है, यह तो उपलक्षण मात्र है ग्रीर परमानन्द को भी सप्पादन करते हैं।।२७।।

### श्रामास-एवं स्तुत्वा प्रार्थयितुं स्वदुःखं (वि)ज्ञापयित तशोऽहिमिति ।

श्राभासार्थ - इस प्रकार स्तुति कर अपने दुःख को बताता है ग्रौर उसकी निवृत्ति के लिये 'तप्तोऽहं श्लोक से प्रार्थना करता है।

## श्लोक--तप्तोऽहं ते तेजसा दु सहेन शान्तोग्रेगात्युल्बगोन ज्वरेगा। तावत्तापो देहिनां तेऽङ्घ्रिमूलं नासेवेरन्यावदाञानुबद्धाः ॥२८॥

श्लोकार्थ--ग्रापके इस दुःसह तेज से मैं तप्त हो गया हूँ, वह बाहर शीत ग्रीर भीतर बहुत उग्र तेज वाला ज्वर है, इसका ताप तब तक देह धारियों को जलाता है, जब तक वे ग्राशाग्रों का त्याग कर ग्रापके चरगों की शरग नहीं ग्राए हैं।।२८।।

मुबोधिनी - ते दु:सहेन तेजसा क्रूरेण ज्वर-रूपेगा 'नाग्नेहि ताप' इति न्यायमपि बाधित्वा संतप्तोऽहम्। 'न हि हष्टे ग्रनुपपन्न' नाम।' ननु वैष्णवं तेजः न तापं जनयति, तत्राह शान्तोग्रे-गोति । बहिः शान्तः, श्रन्तरुग्नः, श्रन्यथा वैष्णाव-तेजसो न दैत्यनिवारकत्वं स्यात्। यथा भगवान् 'चक्षुषश्रक्षुः, श्रोत्रस्य श्रोतम्', तथायं धर्मो ज्वर-स्यापि ज्वरः, निवर्तकः प्रवर्तकश्चेति म्रानुगुण्य-सिद्धचर्णं तापमेव निवारियतुं तथानिरूपराम्। श्रत्युल्बगामसद्यं क्र्रादिप क्रूरत्वात्। ननु ज्वरे निवृत्ते तापो निवर्तिष्यते, स्रतो ज्वर एव प्रार्थ-नीयः। न हि शस्त्रे प्रयुक्ते शस्त्रपीडितः शत्रुं प्रार्थयते इत्याशङ्कच निराकरोति तावत्ताप इति। देहाभिमानिनां तावदेव तापः, यावत्तोऽङ्घ्रिमूलं

नासेवेरन् । ग्रनेनान्यथा तापनिवृत्तिर्न भवतीत्य-प्युक्तम् । ज्ञानेपि तापनिवृत्तौ ग्रङ्घिमूलाश्रयगा-मेव हेतुरिति किमन्तगंडुना ज्ञानेनेति भक्ते रुत्क-र्षोऽप्युक्तः। तह्यं सेवने को हेतुः, तत्राह श्राशा-नुबद्धा इति । भगवचरगारिवन्दासेवायां न कामः प्रतिबन्धकः । किन्तु तच्छक्तिराशा । अतो नैरा-श्याभावात् सर्वत्र तत्तदाशापि न पूर्यत इति तयानुबद्धाः । यावदित्ययमनुबन्धः सान्त इति निरूपितम्। ग्राशायोगेनाशा सत्या भवति, तदा पूर्णा सती निवतंते, कामनिवृत्तौ तु निवतंत एव, विषयदोषदर्शनादिष निवतंते । तन्निवृत्तौ बहवः प्रकारा इति सम्भावनाया विद्यमानत्वात् यावदि-त्यविषरुक्तः । ग्रग्निरूपः काम इति । तेन ताप-स्तावदेवेत्यपि युक्तम् ॥२८॥

व्याख्यार्थ - ग्रापके इस दु:सह कूर ज्वर रूप तेज से मैं ग्रत्यन्त तप्त हूँ, ग्राग्न के ताप को भी इस ताप ने पराजित कर दिया है, मैं इसका अनुभव कर रहा हूँ, इसलिए यह कहना अयोग्य नहीं है, वैष्णाव तेज (ज्वर) ताप को उत्पन्न नहीं करता है, इसके उत्तर में कहता है कि यह वैष्णाव ज्वर बाहर शान्त है और भीतर उग्र है, यदि भीतर उग्र होता तो दैत्यों का निवारएा न कर सके, जैसा भगवान् नेत्र के नेत्र हैं, श्रोत (कान) के श्रोत हैं, वैसे ही यह ज्वर का भी ज्वर है तथा ज्वर को प्रवृत्ति कराने वाला सहायक एवं उसको रोकने वाला भी है, इसलिए ताप की ही निवृत्ति के लिए प्रार्थना की है, न कि ज्वर के निवारण के लिए; क्योंकि ताप ग्रसह्य एवं कूर से भी कूर है, ज्वर की निवृत्ति होने पर ताप स्वतः मिट जाएगा, इससे ज्वर मिटने के लिए ही प्रार्थना करनी चाहिए, यदि कहो कि कोई भी शत्रु के शस्त्र से पीड़ित, शत्रु की प्रार्थना नहीं करता है तो इसका उत्तर यह

है कि देहाभिमानियों को तब तक ताप है, जब तक ग्रापके चरण को शरण ग्रहण कर सेवा नहीं की है, यों कहने से यह बताया कि बिना इस उपाय के ताप की निवृत्ति नहीं होती है। ज्ञान से जो ताप निवृत्ति होती है, उसमें भी चरणाश्रय ही हेतु है, ग्रतः निरर्थक ज्ञान का ग्राश्रय लेना व्यर्थ है, यह कहने से ज्ञान से भक्ति का उत्कर्ष बताया है, तो उनकी सेवा क्यों नहीं करते ? जिसका उत्तर यह कहने से ज्ञान से भक्ति का उत्कर्ष बताया है, तो उनकी सेवा क्यों नहीं करते ? जिसका उत्तर है कि भगवत्सेवा में काम रुकावट नहीं है, किन्तु भगव न की शक्ति ग्राशा रुकावट है, ग्रसन्तोष होने से ग्राशाग्रों की पूर्ति नहीं होती है, इसलिए ग्राशा पाश में बँधे ही रहते हैं। जब तक यह बन्धन है, यों कहकर यह बताया है कि यह बन्धन ग्रन्त वाला है, ग्राशा के बन्धन में जब तक फँसा हुग्रा है, तब तक ग्राशा सत्य दीखती है, वह तब निवृत्त होती है, जब पूर्ण होती है। कामना की निवृत्ति होने पर निवृत्त हो जाती है, विषय में दोष दीखने से भी निवृत्त हो जाती है, उसकी

ग्रामास— एवं विज्ञापितो भगवान् गुह्यकर्ता मृत्योरयं ज्येष्ठः भ्रातेति तं स्थाप-यितुं नियमबन्धेन निरूपयित त्रिश्चिरस्ते प्रसन्नोऽहमिति ।

निवृत्ति के ग्रनेक प्रकार हैं, ऐसी सम्भावना होने से जब तक यह ग्रवधि कही है, काम ग्रग्निरूप है,

इससे ताप तब तक ही है, जब तक काम है, यों कहना उचित ही है।।२८।।

ग्राभासार्थ—इस प्रकार गुह्य करने वाले भगवान् की प्रार्थना करने पर मृत्यु का यह जो बड़ा भाई है, उसको नियम बन्धन से स्थापित करने के लिए 'त्रिशिरस्ते' इलोक से भगवान् वर्णन करते हैं।

श्लोक--श्लीभगवानुवाच-त्रिशिरस्ते प्रसन्तोऽहं व्येतु ते मे ज्वराद्भ्यम् । यो नौ स्मरेत संवादं तस्य त्वन्त भवेद्भ्यम् ॥२६॥

श्लोकार्थ — भगवान् ने कहा —हे त्रिशिरा ! मैं तुभ पर प्रसन्न हुम्रा हूँ, इसलिए मेरे ज्वर से म्रब कोई भय न होगा ग्रीर जो भ्रपना यह संवाद स्मरण करेगा, उसको तूभ से भय न होगा ॥२६॥

मुबोधिनी—त्रीणि शिरांसि यस्येति । वात-पित्तक्षेष्माणः धातुवैषम्यात् । न कर्माणि । कालकर्मस्वभावा वा शिरांसि भवन्ति । ग्रतः सम्बोधनेन तस्याक्षयत्वं निरूपितम् । ग्रहं प्रसन्न इति । तव सवंमेव कार्यं सेत्स्यतीत्युक्तम् । यदर्थं प्राथितः, तदाह व्येतु ते मे ज्वराद्भ्यमिति । परं यथा मदीयात्तव न भयम्, तथा त्वत्तोऽपि न मदीयानां भयमित्याशयेनाह यो नौ स्मरेत संवा- दिमिति। नौ म्रावयोः स्तोत्रप्रसादरूपः संवादः। तस्य त्वत् त्वत्तः भयं न भवेदिति भगवदाज्ञा॥ २६॥

व्याख्यार्थ — जिस ज्वर के धातुग्रों की विषमता से वात, पित्त ग्रौर कफ; ये तीन सिर हैं, न कि सात्त्विक ग्रादि तीन प्रकार के कर्म ग्रथवा काल, कर्म ग्रौर स्वभाव; ये तीन सिर हैं, ग्रतः सम्बो-धन से मैं प्रसन्न हूँ यों कहकर उसका ग्रक्षयत्व निरूपण किया है, तेरे वे सब कार्य सिद्ध होंगे, जिनके लिए प्रार्थना की है, वे बताते हैं, मेरे ज्वर में तुभे कोई भय न होगा, परन्तु जैसे मेरे ज्वर से तुभे भय नहीं, वैसे ही तुभसे भी मेरे ज्वर को भय नहीं होगा, इस ग्राशय से कहते हैं, कि यह दोनों का स्तोत्र प्रसाद रूप संवाद जो स्मरण करेगा उसको तुभ से भय न होगा यह भगवान की ग्राज्ञा है ॥२६॥

श्राभास—एवं कृतार्थः सन् भगवदाज्ञां प्राप्य व्याजेनात्र कस्यापि भयं न कर्तव्य-मिति ज्ञापितः स्वस्थानमेव जगाम, मृत्योः समीपम् ।

आभासार्थ — इस प्रकार कृतार्थ हो, भगवान् की ग्राज्ञा को प्राप्त कर, कपट वा बहाने से किसी को भी भय न दिखाना यों जताया हुग्रा ग्रपने ही स्थान पर गया, मृत्यु के समीप गया।

श्लोक — इत्युक्तोऽच्युतमानम्य गतो माहेश्वरो ज्वरः । बाणस्तु रथमारूढः प्रागाद्योतस्यञ्जनार्दनम् ॥३०॥

इलोकार्थ — भगवान ने इस प्रकार कहा वह सुन ग्रच्युत परमात्मा को प्रणाम कर माहेश्वर ज्वर रवाना हो गया ग्रौर बाण तो रथ में चढ़कर जनार्दन से युद्ध करने के लिए ग्राया ॥३०॥

सुबोधिनो – इत्युक्त इति । ग्रच्युतत्वाद्वाक्य- । मागत इत्याह बागास्त्विति । तुशब्दः पूर्वागमना-मिप तथा । ततो माहेश्वरो जवरो गतः । तस्मिन् । द्विशेषमाह । बागाोऽपि बागावज्ञनादंन इति गते महादेवाह्नब्धवरः दंवं बलमाश्रित्य युद्धार्थ- । जनादंनं योद्धं योधियतुम् ॥३०॥

व्याख्यार्थ — भगवान् ने इस प्रकार कहा, भगवान् शब्द ग्राप ग्रच्युत हैं, इसलिए ग्रापके वचन भी ग्रच्युत हैं। वे सुनने के पश्चात् माहेश्वर ज्वर गया, उसके जाने के ग्रनन्तर, महादेव से प्राप्त वर वाला बाएा ग्रागे से भो विशेष उत्साह से भगवान् से लड़ने के लिये ग्राया, क्योंकि बाएा ने समका कि जनार्दन मेरे समान हैं ॥३०॥

श्रामास—ततः प्रत्येकं बाहुषु नानाशस्त्रा(स्ना)िण स्थापियत्वा युयुध इत्याह ततो बाहुसहस्रे ऐोति ।

श्राभासार्थ — पश्चात् बाग् हरेक भुजा में श्रनेक शस्त्र लेकर लड़ने लगा, यह 'ततो बाहु सहस्रे ए।' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक—ततो बाहुसहस्र ए। नानायुधधरोऽसुर:।

मुमोच परमकुद्धो बाएगांश्रकायुथे नृप ॥३१॥

श्लोकार्थ—हे राजन ! ग्रनन्तर ग्रनेक ग्रायुधों को लेकर वह बाए।।सुर ग्रत्यन्त कोधित हो हजार भुजाग्रों से भगवान पर बाएगों को फैंकने लगा ।।३१।।

सुबोधिनी-नानायुधानि बिभर्तीति । तत-श्चकायुधं प्रति नानायुधानि मुमोच। ननु भग-वता पूर्वमस्य प्राग्रस्था कृतेति कथं शस्त्राग्रि मुमोच, तत्राह परमकृद्ध इति । मुमोच, परं वस्तुतस्त्वकृद्धः । ग्रन्यथा परमत्वं क्रोधविशेषणं न सम्भवति । समासे वा श्रसामध्यं स्यात्। चक्रायुधमित्यनेन चक्रे ए। सर्वनिराकरणं द्योति-तम्। एकतः सहस्रमायुधानि, एकतः सुदर्शन-मिति ॥३१॥

व्याख्यार्थ — ग्रनेक ग्रायुघों को धारएा करता है, इसके पश्चात् चक्रवारी भगवान् पर ग्रनेक शस्त्र फेंकने लगा,यदि कहो कि भगवान् ने तो पहले इसको रक्षा की है, यह ग्रब भगवान् पर कंसे शस्त्र फेंकता है। इसके उत्तर में कहा है कि परमक्रुद्धः' बहुत कोध ग्राने से फेंकने लगा, वास्तव में तो उसको क्रोघ था ही नहीं इसलिये कहा है 'परमकुद्धो' परम-स्रकुद्धः, किन्तु क्रोबित नहीं था, भ्रन्यथा परमत्व क्रोध का विशेषणा हो नहीं सकता ग्रथवा समास में भ्रसामर्थ्य है 'चक्रायुवं' इस नाम देने का भावार्थ यह है कि इस चक्र से सब का निराकरण प्रकट किया हैं, एक तरफ सहस्त्र आयुध ग्रीर एक तरफ सुदर्शन चक्र है।।३१।।

ग्रामास-समतां प्राप्तां परिहरति तस्यास्यत इति ।

ग्राभासार्थ - प्राप्त समता का परिहार करता है, जिसका वर्गान 'तस्यास्यतः' क्लोक में करते हैं।

श्लोक—तस्यास्यतोऽस्त्राण्यसकृचक्रेग क्षरनेमिना । चिच्छेद भगवान्बाहून् शाखा इव वनस्पते: ॥३२॥

इलोकार्थ--बार-बार ग्रस्त्र चलाने वाले बागाासुर की भुजाग्रों को भगवान ने तीखी धार वाले ग्रपने चक्र से वृक्ष की शाखाग्रों की तरह तोड़ डाला ।।३२।।

मुबोधिनी-ग्रम्लाण्यस्यतः क्षिपतः । लौकि- | कप्रकारार्थं क्षुरनेमिना चक्रेग चिच्छेद दशशतानि बाहून्। मध्ये शिरक्छेदनं प्राप्तं निराकरोति शाखा इवेति । वनस्पतेः । तेन महानिति न शिर-

व्छिन्नम्, किन्तु तस्य प्रसरण्निराकरणार्थं शाखा इव बाहूनेव चिच्छेद। बाहव एव वरप्राप्ता इति ॥३२॥

व्याख्यार्थ — ग्रस्त्रों को फेंकते हुए उसके हजार मुजाग्रों को तीखी धार वाले चक्र से तोड़ डाला, इस प्रकार तोड़ने का कारएा लौकिक प्रकार दिखाना है, बीच में स्राये हुए शिर को नहीं काटा, जिसका हष्टान्त देते हैं कि जैसे पेड़ की डालियां ही काटी जाती है, वैसे यहाँ भुजाश्रों को काटा, इसलिये महान् होने से शिर नहीं काटा, किन्तु पेड़ के प्रसार को रोकने के लिये डालियां काटी जाती हैं वैसे इसकी भुजाग्नों के कटने से इसकी वृद्धि भी रुक गई, भुजाएँ ही वर-प्राप्त थीं।।३२॥

श्रामास—ततः स्ववरदत्तबाहुच्छेदने महादेवः सर्वोपायपरिभ्रष्टः भगवन्तं स्तोतुं प्रवृत्त इत्याह बाहुष्विति।

ग्राभासार्थं - पश्चात् ग्रपने वर से दी हुई भुजाग्रों के छेदन होने से सर्व उपायों से परिभ्रष्ट महादेव, भगवान् की स्तुति करने लगे, वह 'बाहुषु' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक—बाहुषु ख्रिद्यमानेषु बाग्गस्य मगवान्भवः । भक्तानुकम्प्युप्रवज्य चक्रायुधमभाषत ॥३३॥

इलोकार्थ — बागासुर की भुजाग्रों के टूटने पर भक्तों पर दया करने वाले भग-वान महादेवजी निकट जाकर चक्रायुध श्रीकृष्ण को कहने लगे ॥३३॥

मुबोधिनी—केवलं जये हृद्रादीनामभजनं नायाति । जयस्यानियतत्वात् । तद्दत्तवरच्छेदेऽपि तथा । स चेत् स्वतः स्वसामध्याभावं निश्चित्य, भगवन्तमेव प्राथंयेत्, तदा सर्वथा अन्ये सेवकाः, भगवानेव स्वामीति निरोधः फलति, नान्यथेति विज्ञापियतुं हृद्रस्तुतिः । भगवानित्युपायपरिज्ञानार्थमुक्तम् । अन्यार्थं स्वस्य लब्धप्रतिष्ठस्य होन्त्वावलम्बने हेतुमाह भक्तानुकम्पीति । उपवज्य

निकटे समागत्य । ग्रसम्मितिश्चेत्, ग्रन्ततो मां मारयतु, न तु भक्तमिति ज्ञापियतुम् । ग्रनेन भक्तहितार्थमेव पूर्वं लौकिकवैदिकप्रकारेण साहा-य्यं कृतमिति ज्ञापितम् । तदभावे स्तोत्रेणापि तथा करोतोति । चकायुधमिति । छिन्ने ६विष बाहुषु चक्रं गृहोत्वैव तिष्ठतीति शिरश्छेदमिप कुर्यात् । ग्रतः ग्रभाषत ॥३३॥

व्याख्यार्थ — युद्ध में केवल जय हो जाने से रुद्र स्रादि को भगवान् के स्वरूप का पूर्ण ज्ञान नहीं हो सकता, क्योंकि जय व पराजय का कोई नियम नहीं है उनके दिये हुए वर के असफल हो जाने पर भी वैसा ही है, स्रर्थात् इससे भी स्वरूप का पूर्ण ज्ञान तब तक सब को नहीं होता है, जब तक यह स्वयं स्रपनी सामर्थ्य का स्रभाव देख भगवान् को ही प्रार्थना करे, तब स्रन्य सेवक यों समफों कि वास्तिवक स्वामी भगवान् ही हैं, जिससे निरोध फलीभूत होगा, स्रन्य प्रकार से नहीं, इसलिये महादेव प्रार्थना रूप स्तुति करते है, महादेवजी को इस प्रकार के उपाय का ज्ञान होने का कारण यह है कि स्राप षड्गुणेश्वयं सम्पन्न हैं स्रतः स्रापको भगवान् विशेषण दिया है, स्राप लब्ध प्रतिष्ठ होते हुए भी दूसरों के हितार्थ हीनता का स्रवलम्बन करते है, क्योंकि स्राप भक्तों पर दया करने वाले हैं, स्रतः प्रभु के निकट स्राकर प्रार्थना करने लगे, यदि प्रभु की यों करने में सम्पति न हो, तो मुक्ते मार डाले किन्तु मेरे भक्त को न मारें, इसलिये निकट स्राये हैं, इससे यह जताया कि पहले लौकिक स्रौर वैदिक प्रकार से भक्त हित के लिये ही सहायता की, उनसे कार्य नहीं होने पर, स्तुति से भी सहायता करते हैं, भुजान्नों के छिन्न भिन्न होने के स्नन्तर भी चक्र को धारण कर खड़े थे, इससे शिर का छेदन भी कर द ऐसी स्रवस्था देख महादेव स्तुति करने लगे ॥३३॥

ग्रामास—तस्य स्तोत्रमाह द्वादशिः । संवत्सरात्मककालातिक्रमार्थम् । त्वं हि

ग्राभासार्थ — 'त्वं हि ब्रह्म' से बाहर श्लोकों में महादेव ने जो स्तुति की उसका वर्णन करते हैं बारह श्लोकों में स्तुति करने का कारण है कि इससे संवत्सरात्मक काल का ग्रतिक्रमण होगा।

श्लोक — रुद्र उवाच-त्वं हि ब्रह्म परं ज्योतिर्गूढं ब्रह्मिण वाङ्मये । य पश्यन्त्यमलात्मान श्राकाशिव केवलम् ॥३४॥

श्लोकार्थ — महादेवजी कहते हैं कि वेद में गुप्त रूप से स्थित ग्राप परम प्रकाश स्वरूप पर ब्रह्म हैं, ऐसे ग्रापके ग्राकाश के समान निरक्षन रूप को शुद्ध ग्रन्त:करण वाली वांगमय ग्रात्माएँ देखती हैं ॥३४॥

कारिका—याहशो भगवान् कृष्णः स योगेनैव गम्यते । हश्यमानस्तु शास्त्रोग विसंवादी हि हश्यते ।।१।।

कारिकार्थ — भगवान श्रीकृष्ण जिस प्रकार के हैं, वह जो योग से ही जान सकते हैं, जो प्रतीत स्वरूप हो रहा है वह तो शास्त्र विरुद्ध दीखता है स्रर्थात् मनुष्यत्व से जो भान होता है, वह भान शास्त्र विरुद्ध है।।१।।

कारिका—इति ज्ञापियतुं प्रोक्ता भूम्यादीनां तथाङ्गता । श्रङ्गान्यपि हरेलोंके भिन्नानीति विदुर्यतः ॥२॥

कारिकार्थ—यह जताने के लिए भूमि ग्रादि को ग्रङ्ग कहा गया है, लोक में हिर के ग्रङ्ग भी भिन्न-२ हैं, यों जानते हैं।।२॥

. कारिका—ग्रस्मदर्थं च भगवान् समागत इति स्तुतिः। निर्दोषपूर्णगुराकोऽप्यस्मदादिभिरीयते ॥३॥

कारिकार्थ-भगवान् हमारे लिए' ही पधारे हैं, इसलिए स्तुति है, हम से लेकर सब भी अधिकारानुसार भगवान् को निर्दोष श्रीर पूर्ण गुणों वाला कहते हैं।।३।।

कारिका—यथाधिकारं तत्रापि हेर्तुाह मगवान्परः । ग्रन्तरायस्त्वदज्ञाने यदासीत्तस्य च स्वयम् ।।४।।

कारिकार्ण-भगवान् तो जैसा श्लोकों में विश्वित है, वैसे हैं; किन्तू हम अपने

१- महादेव वेद रूप हैं भीर वैदिक धर्म पालन के लिए 'च' से खल निग्रह के लिए।

ग्रधिकार के ग्रनुसार वर्णन करते हैं, जिसका कारण ग्रज्ञान है, उस ग्रज्ञान के कारण वर्णन करने में हकावट होती थी, जिसको मिटाकर ज्ञान देकर प्रबुद्धि के प्रकाशक साक्षात् उदार भगवान् ही हैं, ग्रतः वे ग्रपना हित करने वाले हैं।।४।।

कारिका—प्रकाशको महान् साक्षादतोऽस्माकं हितो भवेत् । कृष्णोच्छयैव सर्वेषामेव बुद्धिविपर्ययः ॥५॥ ग्रन्यथा धनपुत्रादौ कथं मुग्धा विवेकिनः ॥॥५३॥

कारिकार्थ—कृष्ण की इच्छा से ही सबकी बुद्धि विपरीत हो गई है, नहीं तो विवेक वाले, धन, पुत्र ग्रादि में मोहित कैसे होवें ? ।। १३।।

कारिका—तस्मात्पूर्वापराधानां क्षमा नित्या हरौ परे ॥६॥ तथापि चेन्न सेवन्ते व्यर्थजीवास्तु ते मताः । ग्रनेन मजन प्रोक्तः बागोऽपि मजते यतः ॥७॥

कारिकार्थ — इसी से पहले किए हुए अपराधों की क्षमा भगवान् में नित्य है, अतः वे अपराधों को क्षमा करते हैं, तो भी जो भगवान् की सेवा नहीं करते हैं, उनका जीवन व्यर्थ समभना चाहिए, इससे कहा है कि भजन करना चाहिए; क्योंकि बागा भी भजन करता है।।६-७।।

कारिका—प्राकृतामजने हेतुर्दु रहष्टं निरूप्यते । वयं तु लोकरीत्यैव भवदुत्कर्षहेतवे ॥६॥ युद्धार्थमागताः किन्तु भक्ता एव न संशयः । प्रकटेन प्रकारेण शरणागतिरुच्यते ॥६॥ ताहशस्य हितं यस्मात् कर्तव्यमिति सार्थना ॥१०॥

कारिकार्थ — बुरे ग्रदृष्ट के कारण जीव भजन नहीं करता है, हम तो लोक रीति से भगवान् का उत्कर्ष प्रकट करने के लिए युद्ध करने ग्राए हैं, लेकिन हम भगवान् के भक्त हैं, इसमें किसी प्रकार संशय नहीं है। प्रकट प्रकार से शरणागित कही गई है, जिस शरणागित से प्रपन्न का हित होता है, यों इसकी उपयोगिता है। । ८ - ६ - १ ०।।

मुबोधिनी - ग्रादौ लोकहष्ट्या हष्टो भगवान् न ज्ञातो भवतीति भगवत्स्वरूपमुक्तवा. स योगे-नैव ज्ञातव्य इत्याह। त्वं निश्चयेन ब्रह्म। युक्त-श्चायमर्थ:। ग्रन्यथा लौकिकवौदिकप्रकारा व्यथी न भवेयु: । प्रमेयमेव हि प्रमागाद्बलिष्ठम् । एत-दाह हिशब्द:। ननु तथापि प्रमागात्कथं बलिष्ठ-मिति चेत्, तत्राह परं ज्योतिरिति। 'कि ज्यो-तिरयं पुरुष' इति ब्राह्मगो सूर्यादिनिराकरगाप्रस्तावे वागपि निराकृता । सुप्तायां वाचि 'कि ज्योति-रयं पुरुष' इति वाक्यादतः परं ज्योतिभंगवानेव। तह्य वं सति साक्षात्पुरागपुरुषः परमात्मा देव-

क्यामधतरिष्यति, स एव वेदार्थ इति कथं वेदे न श्रयते, तत्राह गूढं ब्रह्मिंग वाङ्मय इति । वेदै-स्तेथीव प्रतिपाद्यते, परं गुप्तप्रकारेगा। स्रत एव गुप्तत्वाद्भगवानाह 'वेदैश्च सर्वेरहमेव वेद्य' इति । तर्हि कथं निश्चयेन प्रवृत्तिरित्यत ग्राह यं पश्य-न्तीति । ते हि प्रथमतो गूढं ज्ञात्वा सूक्ष्मदर्शनार्थं ग्रम्लात्मानो भवन्ति । ततः पाञ्चभौतिकेषु घट-पटादिषु म्राकाशमिव स्रप्रकटमपि श्र्ववतप्रति-भासमानं सर्वत्र पश्यन्ति । तर्हि सङ्घातप्रविष्ट त जीवरूपं जानीयुः, तत्राह केवलिमिति। नतु सङ्घाताविष्टम् ॥ ३४॥

व्याख्यार्थ - पहले कहा कि लोक हिंड से जो देखा जाता है, उससे भगवत्स्वरूप का ज्ञान एवं दर्शन योग द्वारा ही होता है न कि लोक हिंडर से, इसको स्पष्ट करते हुए शिवजी कहते हैं कि, निश्चय से श्राप ब्रह्म हैं यह ग्रर्थ योग्य है, यों न होवे तो लौकिक ग्रौर वैदिक प्रकार जो युद्ध में देखे गये वे व्यर्थ न होते, अतः प्रमाण से प्रमेय बलवान है यह 'हिं' शब्द से कहा है, यदि कहो कि प्रमाण से प्रमेय कसे वलिष्ठ है ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि परंज्योति:' ग्राप परम ज्योति स्वरूप हैं, ब्राह्मरा ग्रन्थ में सूर्य ग्रादि का निराकरण करते हुए वाणी का भी निराकरण कर यह सिद्ध किया है कि 'पर ज्योति' भगवान् ही हैं। यदि यों है, तो साक्षात् पुरागा पुरुष परमात्मा देवकीजी में से जो प्रकट होगा वह ही वेदार्थ है यों वेद में क्यों नहीं सुना जाता है ? इसके उत्तर में कहते हैं कि 'गूढ़ं ब्रह्मािंग वाङ्मये' वेद रूप ब्रह्म, उसका ही प्रतिपादन करता है किन्तु गुप्त रूप से, इसलिये प्रथित् गुप्त होने से भगवान् स्वयं श्रीमुख से गीता में ग्राज्ञा करते है कि वेदैश्च सर्वें रहमेववेदाः सर्व वेदों से में ही जाना जाता हूँ, अर्थात् वेद मेरा ही प्रतिपादन करते है, तब उसमें किस प्रकार निश्चय पूर्वक प्रवृत्ति होवे ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि 'यं पश्यन्ति' वे योगी प्रथम वह गुप्त हैं, ऐसा समभ उस गुप्त सूक्ष्म के दर्शन के लिये निर्मल शुद्ध ग्रन्त:करण वाले होते हैं, पश्चात् पाक्च भौतिक घट पट ग्रादि पदार्थों में स्नाकाश की भांति गुप्त भी शून्य की तरह भासित होते हुए भी सर्वत्र उसको ही योग द्वारा देखते हैं, यों तो सङ्घात में प्रविष्ट जीव स्वरूप को देखते होंगे, इस पर कहते हैं कि नहीं, केवल शुद्ध सङ्घात में ग्रप्रविष्ट स्वरूप को देखते हैं।।३४॥

ग्रामास-एवं भगवत्स्वरूपमुक्त्वा विश्वरूपं वदन् प्रमागाप्रतिपादितप्रकारात् म्रन्यथाज्ञानं प्रत्यक्षतो न प्रमाणविरोधोति ज्ञापयति नामिनंभोऽग्विरिति द्वाम्याम् ।

म्राभासार्थ - इस प्रकार केवल भगवत्स्वरूप का वर्णन कर ग्रब उसके विश्वरूप को कहते हुए सिद्ध करते हैं कि प्रमाण से जो प्रकार प्रतिपादित किया गया है उससे ग्रन्यथा ज्ञान प्रत्यक्ष से प्रमागा विरोधो नहीं हैं यह 'नाभिनंभोऽग्न' इन दो क्लोकों से कहते हैं।

श्लोक-नामिनं मोऽग्निमुं खमम्बुरेतो हो: शिषंमाशाश्रुतिरङ् घ्रिरुर्वी । चन्द्रो मनो यस्य हगर्क ग्रात्मा ग्रहं समुद्रो जठरं भुजेन्द्रः ।।३४॥ रोमाणि वृक्षौषधयोऽम्बुवाहाः केशा विरञ्च्यो धिषणा विसर्गः। प्रजापतिह दयं यस्य धर्मः स व भवान्युरुषो लोककल्पः ।।३६।।

श्लोकार्थ-भगवान् के विश्वरूप का वर्णन करते हुए कहते हैं कि 'ग्राकाण' जिस-की नाभि है, श्रिश्न मुख' है, जल 'वीर्य' है, स्वर्ग 'मस्तक' है, दिशाएँ 'कान' हैं, पृथ्वी 'चरगा' है, चन्द्रमा 'मन' है, सूर्य 'नेत्र' हैं, शिव 'ग्रहङ्कार' है, समुद्र 'उदर' है, इन्द्र 'मुजा' है, ग्रौषिधर्यां 'रोम' हैं, बादल 'केश' हैं, ब्रह्मा 'बुद्धि' है, प्रजापित 'शिश्न' है, धर्म 'हृदय' है, जगत् रूप से स्थित यह विराट् स्वरूप भी ग्राप ही हैं। १३५-३६।।

मुबोधिनी - ग्रादौ मध्ये हष्टिभंवतीति तन्नभः भगवतो नाभिस्थानमित्याह । ततो रूपवती दृष्टि-भंवतीति 'रूपमग्नौ प्रतिष्ठित'मिति ग्रग्निम् ख-मित्युक्तम्। ततो रूपप्रसङ्गे स्त्रियो मुख्यतेति विषयं निरूपियतुं ग्रम्बुनिरूपण्म, एकाश्रयं वा वाचो रसनमिति तदाधारत्वेन जलनिरूपग्म । सृष्टिकमेरा वा त्रिवृत्करगो ग्रग्न्यन्तरं जलमिति रेतो भगवत: । 'विश्वस्य भगवान् पिते'ति जल-मेव बीजिमिति तथोच्यते । तत उपरि सर्वतोऽध-श्चेति भूमि त्रिघा निरूपयति। द्यौः शीर्षम्, ग्राशाः परितः ताः श्रुतिः श्रवगोन्द्रियम् । उर्वी पृथ्वी ग्रङ्घ्रि: । सर्वत्र जात्यपेक्षायामेकवचनम् । माहात्म्यज्ञापनार्थं वा इन्द्रियप्रकरण्यत्वात् चन्द्रा-दीनां निरूपग्म । अयं चन्द्रो यस्य मनः । अर्को हक् । ग्रहङ्कार ग्रात्मा हृदयम् । समुद्रो जठरम् ।

इन्द्रो भुजाः। वृक्षीषधयो रोमाणि। रोमसु सूक्ष्मस्थूलभेदोऽस्तीति द्वयोनिरूपगाम् । स्रम्बुवाहा मेघा भगवतः केशाः। य एव कश्चित्सवत्मिक-त्वेन वक्तव्यः, स एवं निरूप्यते। तद्धमें वेदमूलको धर्म इति वेदात्मके शिवे निरूपितम्। ततः सन्देहे प्रमेये भगवतैव प्रदर्शित सर्वात्मकत्वमक्रूराय। ततोऽत्र प्रमारोन वेदेनान्यथाबुद्धिनराकररााथं निरूप्यत इति वक्तव्य । योजनयोर्भेदात् न पौनरु-क्तयम् । विरञ्च्यो ब्रह्मा भगवतो घिषगा बुद्धिः। विशेषेगा सर्गो यस्मादिति गृह्ये न्द्रियम्। चतु-र्मु खः प्रजापितः । धर्मो यस्य हृदयम् । एवं सर्वो-त्कर्षमुकःवा अन्ते सम्बन्धिनं निरूपयति सर्वत्रानु-षङ्गार्थम्, तथादिमध्ययोः उपासनाव्यावृत्यर्थं म्राधिदैविकत्वादिभेदाभावार्थं च । एताहशः पुरुषो यो नारायगाः स एव भगवान् ॥३५ ३६॥

व्याख्यार्थ — हिंदर पहले मध्य भाग में जाती है, वह मध्यभाग आकाश है, अतः वह अकाश भगवान् की नाभि है, पश्चात् हिष्ट रूप वाली होती है, 'रूपंमग्नी प्रतिष्ठितम्' इस वाक्यानुसार रूप म्राग्न में स्थित है, इसलिये 'ग्राग्नमुं खम्' ग्राग्न मुख है यों कहा गया है, पश्चात् रूप प्रसङ्ग में स्त्री मुख्य है, इसलिये विषय के निरूपगार्थ 'जल' का निरूपगा है, अथवा वागी का एक आश्रय जिह्ना हैं जिसका ग्राधार जल है इसलिये जल का निरूपण है,सृष्टि के कम से त्रिवृत् करने में ग्रग्नि के बाद जल कहा है, इसलिये जल भगवान् का रेत है, जैसे कि कहा है 'विश्वस्य भगवान् पिता' इसलिये जल ही सृष्टि का बीज है क्योंकि भगवान् का वीर्य है, पश्चात् ऊपर, चारों तरफ भ्रौर नीचे, इस प्रकार भूमि का तीन प्रकार से वर्णन करते हैं, स्वर्ग शिर है, चारों तरफ की दिशाएँ कान है ग्रीर पृथ्वी चरण है, जाति की अपेक्षा से एक वचन कहा है, महात्म्य जताने के लिये अथवा इन्द्रियों का प्रकरगा है, इसलिये चन्द्र ग्रादि भगवान् के कौनसे स्वरूप हैं जिनका निरूपगा करते हैं, यह चन्द्रमा भगवान् का 'मन' है, सूर्य 'नेत्र' है, ग्रहङ्कार, ग्रात्मा ग्रर्थात् हृदय है, समुद्र 'जठर' है, इन्द्र भुजाएँ हैं, वृक्ष ग्रीर श्रीषियाँ 'रोम' हैं, वृक्ष ग्रीर ग्रीषियां ये दो रोम हैं, यों क्यों कहा ? जिसके उत्तर में कहते है, रोमों में स्थूल ग्रीर सूक्ष्म दो भेद होते हैं, हुण्टान्त में वृक्ष बड़ स्थूल ग्रीर ग्रीषिघयां सूक्ष्म दिखाई हैं। बादल भगवान के केश हैं, जो कोई सर्वात्मकपन से कहा जाता है, उसका इसी प्रकार निरूपरा होता है, धर्म की जड़ वेद है, वह वेदात्मक धर्म शिव में निरूपित है, ग्रतः वह प्रमािएक वैदिक धर्म शिवजी ने वर्णन किया है, शेष प्रमेय स्वरूप के संशय का निवारण स्वयं भगवान ने ग्रपना सर्वात्मकत्व श्रक्र्र को दिखा कर, किया है, श्रनन्तर ग्रन्यथा बुद्धि न होवे इसलिये यहाँ प्रमाण रूप वेद रूप शङ्कर ने निरूपएा किया है, वक्तव्य श्रीर प्रयोजन में भेद है इसलिये पुनरुक्ति नहीं है, ब्रह्मा भगवान् की बुद्धि है, विशेष रूप सृष्टि जिस चतुर्मु ख प्रजापित से हुई है, ग्रतः वह भगवान् की गृह्य इन्द्रिय है, जिसका हृदय धर्म है, इसी भांति भगवान का उत्कर्ष कह कर, सर्वत्र सस्बन्ध है इस-लिये अन्त में सम्बन्धि का निरूपए। करते हैं, श्रादि श्रीर मध्य में उपासना के व्यावृत्ति के लिये श्रीर ग्राधिदैविकत्व ग्रादि भेद नहीं है इसलिये कहते है कि ऐसा पुरुष एक ही नारायण है, वह ग्राप हो हैं ॥३४-३६॥

ग्रामास—एवं विश्वरूपत्वमुक्त्वा तादृशस्यावतारे प्रयोजनमाह तवावतारो-ऽयमिति ।

ग्राभासार्थ—इस विश्वरूप का वर्णन कर ग्रब ऐसे ग्रापके ग्रवतार लेने का प्रयोजन 'तवाव-तारोऽयं' इस श्लोक से वर्णन करते हैं।

श्लोक-- तवावतारोऽयमकुण्ठधामन्धमंस्य गुप्त्यै खलनिग्रहाय । वयं च सर्वे भवतानुभाविता विभावयामो भुवनानि सप्त ॥३७॥

इलोकार्थ — हे अच्युत स्वरूप ! आपका यह अवतार धर्म की रक्षा और खलों के निग्रह दोनों के लिए हैं और हम सब आपसे अधिकार प्राप्त कर सात लोकों का पालन करते हैं।।३७।।

सुबोधिनी—श्रकुण्ठो वौकुण्ठः स्वरूपप्रच्युत-स्य समागमनं निवारयति सम्बोधनेन । ग्रयं तवा-वतारः धर्मस्य गुप्त्यौ खलनिग्रहाय च उभयार्थम-वतारः । यत्र विरोधः, तत्रोभयसमर्थनं विचार-गीयमिति निरूप्यते । मदुक्ता भुजा धर्मः, स च खलः, उभयमत्र समाधेयम् । ननु प्रमाग्।भूतोऽपि भवान् पक्षपातेन करगादप्रमाणं जात इति शङ्कां वारयित वयं चेति । जगतो भवायेति पाठेऽपि उद्भवार्थमयं मारणीय इति सिघ्यति । येन वा धर्मेणोद्भवो भवति, दैत्यांशिनराकरणपूर्वकेणा हि तथा । वयं च भवतैव सर्वार्थे अनुभाविताः, तथा भावनया प्रेरिताः, संस्कृता वा, सप्तभुवनािन विभावयामः । वयं तत्त्वाधिष्ठातृदेवाः ब्रह्माण्ड-देवा वा । सर्वत्रेव यदि वयं त्वद्भावभाविताः,

तदा ग्रस्मिन्ने व कः सन्देहो भवेत् । ग्रनेन केवल- त्सप्तभुवनेषु तदनुभावः सिद्ध इति उपरितना-तामसभावकत्वमिति पक्षो निवारितः । ग्रधस्ता- नियेव सप्तभुवनानि गृहीतानि ॥३७॥

व्याख्यार्थ - ग्रापका धाम ग्रकुण्ठ ग्रर्थात् वैकुण्ठ है इसलिये ग्राप ग्रच्युत स्वरूप से ही पधारे हैं, ग्राप का तेज कभी भी कृण्ठित वा च्युत नहीं होता है, यह भाव ग्रकुण्ठ धामन् संबोधन से प्रकट किया है, ऐसे भ्रापका यह अवतार धर्म की रक्षा के लिये भीर खलों के निग्रह इन दोनों कार्यों के लिये हुवा हैं जहाँ विरोध है वहाँ दोनों का समर्थन विचारगीय है यों निरूपगा किया जाता है, वेद रूप जो मैं हूँ, उसमें दो हुई मुजाएँ है, म्रतः वे धर्म रूप हैं, भीर जिसको दी हैं वह खल है, यहां दोनों का समाधान करना चाहिये, ग्रापने प्रमाएा रूप होकर भी पक्षपात से जो यह कार्य किया है, इस-लिये ग्राप ग्रप्रमारा हो गये है, इस शङ्का को मिटाने के लिये कहते हैं कि 'वयं च' ग्रीर हम सब ग्राप से सर्व विषय में ग्रधिकार प्राप्त एवं भावना से प्रेरित ग्रथवा संस्कृत हैं, ग्रतः उस ग्रधिकारा-नुसार ग्रथवा भावना से प्रेरित ग्रथवा सस्कारानुसार सप्त लोंको का पालन करते हैं 'जगतो भवाय' इस पाठ के अनुसार जगत् के उत्कर्ष के लिये, यह खल मारने के योग्य हैं, यों सिद्ध होता है, अथवा जिस गुरा से जगत् का उत्कर्ष होता हो उस गुरा को प्रकट करना चाहिये अर्थात् जिस गुरा से दैत्यांश का निराकरण हो उसको प्रकट कर जगत् का उत्वर्ष करना उचित है, हम तत्वों के म्रिधिष्ठाता देव हैं, म्रथवा ब्रह्माण्ड के देव हैं, सर्वत्र ही हम ग्रापके भाव से ही भावित हैं, तब इसमें ही है, जिसमें कौनसा सदेह होना चाहिये, यों कह कर यह सिद्ध किया है कि शङ्कर केवल तामस भाव वाले नहीं है, नीचे के सात लोकों में उनका प्रमाव तो सिद्ध है ही, ग्रब यों कहने से ऊपर वाले सात लोक भी ग्रहरा किये हैं, ग्रर्थात् ऊपर के सात लोकों में भी उनका प्रभाव है ।।३७।।

श्रामास—ननु तथापि ममाग्रे श्रयमपकारं करिष्यति, ततो मया मारग्गीय इति, श्रस्मिन्ननुभावो न युक्त इति चेत्, तत्राह त्वमेक श्राद्य इति ।

ग्राभासार्थ — यों है, तो भी ग्रागे, यह मेरा ग्रपकार करेगा इसलिये यह मारने के योग्य है, इसके पास प्रभाव ग्रथात् सत्ता एवं ग्रधिकार रहे ऐसा यह योग्य नहीं है, इस पर कहते हैं त्वमेक ग्राद्य ।

श्लोक— त्वमेक ग्राद्यः पुरुषोऽद्वितीयस्तुर्यः स्वहग्घेतुरहेतुरीश्वरः । प्रतीयसेऽथापि यथाविकारं स्वमायया सर्वगुणप्रसिद्धचै ॥३८॥

श्लोकार्य — ग्राप एक ग्रद्धितीय ग्राद्य पुरुष हैं, तुर्यावस्था में प्राप्त भी ग्राप हैं, ग्रपने में ही दृष्टि वाले हैं, कारण रूप एव ग्रकारण रूप ईश्वर भी ग्राप हैं, तो भी ग्रपने गुणों की प्रसिद्धि के लिए ग्रपनी माया से विकार वाले प्रतीत होते हैं ॥३८॥

मुबोधिनो - यद्यपि भवान् सर्वत्र एक एव, द्धानि, घटपटादीन्यपि, तत्र कारणे विचार्यमाणे पूर्णगुण्छ, तथापि यावन्ति रूपाणि जगित प्रसि- भगवानेव स्वस्यैकमेकं घर्मं मुख्यतया परिगृह्य,

तथाविधो जात इति मन्तव्यम् । तथा सति सह-स्रभुजरूपो बागाो येन (गुरोन) भवति, स एव गुगा: कारगाभूतोऽङ्गोकतंव्य इति तथीव करगा-मुचितम् । श्रस्माकं सर्वत्र भेदप्रतीतावपि त्वमेक एव। न हि निम्बब्द्धचा भिक्षता शर्करा तिक्ता भवति । तस्यौकत्वं साधयति स्राद्य इति । यथौक एव वीहि: ग्रङ्कुरादिभावेन सहस्रं वीहयो भवन्ति, तथौक एव भगवानाद्यः कारराभूतः। सङ्घातोत्पत्त्यर्थं वीहिवत् । निराकारतामाशङ्कच कार गास्य बीजात्मकस्य स्वरूपमाह पुरुष इति । तस्य कारणतायां स्त्र्यपेक्षामाशङ्कचाह ग्रहितीय इति। कार्यकारगावीलक्षण्यं कार्यवीचित्रयं च चिन्तामणाविवात्राप्यध्यवसेयम्। तस्योपादान-त्वमविकृतत्वं निमित्तत्वं च पूर्वमेव साधितम्। ग्रत एव जगतः भ्रनुपास्यतापि सिद्धा । ब्रह्मत्वे च जगतस्तज्जलान्तत्वमेव । दृष्टान्तैः स्थिति प्रल-यावन्यत्रेति निदशैनमात्रत्वम् । बहवो हष्टान्ता एकीभूताः भगवति सर्वलक्षराां बुद्धि सम्पादयन्ति। तर्कमात्रमूलत्वे ग्रप्रामाण्यं स्यादिति हष्टान्ता-भावाच श्रुत्यौकसमधिगम्यमेव ब्रह्मोति स्था-पितम् । कादाचित्कत्वेऽपि भगवानेव हेतुः ग्रन्य-स्मिन् कारगात्वेन परिकल्प्यमाने या उपपत्तिः, सा भगवत्येव सम्पादनीया । सर्वसमर्थात्वात् ब्रह्मगाः : भिन्नाधिकरगात्वे यथा विरोधपरिहारः, तथैकाधिकरगात्वेऽपि । युक्त्यपेक्षायामपि पत्रदा-रुनिर्यासपुष्पफलेषु बीजमेकमेव कारणं सवविल-क्षणं हष्टमिति तस्यौब परम्परया साक्षाद्वा कार-ग्रात्वमध्यवसीयते, तथा श्रुतत्वाद्ब्रह्मग्गोऽप्यध्य-वसेयम्, ग्रवधृतप्रामाण्यवेदात् । तथा सति श्रति-र्यथार्था समिथता भवति । वौयर्थां च स्यात्. प्रत्यक्षानुमानादिभिरेव वैदिकार्थस्यापि सिद्धेः। सङ्क्षेतस्तु निरूपकग्रहणादेव । ग्रन्यथा तत्तन्मते म्रात्मादिपदानां सङ्कतः म्रलौकिकार्थानामसङ्गतः स्यात्। अतोऽद्वितीयपुरुष एव आद्यो जगत्कार-गाम । एवं भगवतः जगत्कारगात्वमूपपाद्य तत्रो-

त्पत्तिस्थितिप्रलया एव कार्यत्वेन सिद्धा इति मोक्षसाधकत्वं भगवतो वदन् पुनर्विशेषगान्तरमाह तुर्य इति । समाधिगम्यः । यथा जाग्रत्स्वप्रसुषु-प्तयः स्थित्युत्पत्तिप्रलयाभिज्ञापिकाः, एवं तूर्याव-स्थापि मोक्षाभिज्ञापिका । तस्यां प्राद्भूं तो भग-वान् मोक्षद इति । तस्य मोक्षदाने प्रकारमाह स्वहगिति। यथाद्वितीयः पुरुषो जगत्कारणम्, तथा स्वहक स्वस्मिन्ने व हिष्टियुक्तः आत्मानुभव-त्ष्टः मोक्षहेत्रिति । नन् स्वमोक्षमेव साधयेत्, नत्पासकानामन्येषाम्, तत्राह हेत्रिति । ग्रन्येषा-मपि मोक्षे स्वहक्त्वे तूर्यत्वे च स एव हेतुः। तर्ह्या न्यस्यास्मदादेः स्वयं स्वस्य ततोऽपि मूलभूतः कश्चिद्भविष्यतीत्याशङ्कचाह ग्रहेतुरिति । न तस्य किवद्धेतुरस्ति। ननु यथा भगवान् स्वेच्छया सर्वं भवतीत्युच्यते, एवं सर्वोऽपि सर्वं भवतु, ग्रभेदश्च श्रत्या प्रतिपाद्यत इति, तत्राह ईश्वर इति । स हि सर्वसमर्थोऽपि स्वयं तथैव मूलभूतः। कार्यरूपस्तु स्वस्मादेव जायते, सर्वसामर्थ्यस्य विद्यमानत्वात्, ईश्वरेच्छाया नियन्त्रमशक्य-त्वाच । एवं सर्वसामर्थ्यमलीकिकत्वं निर्दोषपूर्ण-गुगाविग्रहकत्वमुपपाद्य सर्वत्र पूर्णगुगाकोऽपि यथा-विकारं इक्षुक्षीराम्ललवणादिविकारमनतिकम्य सर्वातमना अप्रतीती भगवन्मारीव प्रतीयसे. नियामिका । नन् तस्याः स्वातन्त्र्यास्वातन्त्र्याभ्यां पुनः स दोषस्तदवस्थ इति चेत्, तत्राह सर्गगुरा-प्रसिद्धचा इति । ग्रन्यथा भगवदीयाः सर्वे गुर्गाः प्रत्येकं न प्रसिद्धा भवेयुः। यथा षड्रसापि हरी-तको नीरसैव, निसर्गतः कोऽपि रसः सर्वविल-क्षिणो न प्रतीयत इति, तथैव भगवान् सर्वत्र सर्वगुराप्राकट्ये कृसरवत्प्रतीयेत । भ्रतो भगव-दिच्छारूपया मायया सर्गत्र पूर्णगुराकोऽपि यथा-विकारं प्रतीयते । तथैव लीलायां यादवत्वमात्रं प्रकटियतुमाविभू तः नान्यान् धर्मान् प्रकटितवा-नित्यस्मदादीनामप्यज्ञानमिति भावः ॥३८॥

व्याख्यार्थ - यद्यपि ग्राप सर्वत्र एक हो हैं, तो भी जगत् में घट पट ग्रादि जितने रूप प्रसिद्ध

हैं, उनके कारएा का विचार करने पर, जाना जाता है कि भगवान् ही ग्रपने एक एक धर्म को मुख्य रूप से ग्रहण कर उस प्रकार के हुवे हैं, यों मानना चाहिये यों होने पर बाण जिस गुण से सहस्र भुजा वाला होता है, वह ही गुए। कारए। भूत ग्रङ्गीकार करना चाहिये, इसलिये वैसा ही मानना चाहिये, जो कि हमको सर्वत्र भेद की प्रतीति होती है तो भी सर्व पदार्थ मात्र ग्राप एक ही है, शकरा को निम्ब (कड़वी) समभ खाई जावे तो भी वह तो मधुर ही होगी, कड़वी नहीं लगेगी, उसका एकत्व सिद्ध करने के लिये कहते हैं, 'ग्राद्यः' ग्राप सब की ग्रादि श्रयात् बीज हैं, जैसे एक ही व्रोहि श्रङ्क र भ्रादि भाव से सहस्र चावल हो जाते है वैसे ही एक भगवान ही भ्रादि होने से कारण है, सङ्घात की उत्पत्ति के लिये चावल की तरह, भगवान् तो निराकार हैं, चावल साकार है वह तो बीज कारएा हो सकता है, निराकार कैसे कारएा होगा ? इस शङ्का को मिटाने के लिये कारएगत्मक बीज, जो भगवान् हैं उनका स्वरूप बताते हैं, 'पुरुष' पुरुष रूप होने से बीज है, पुरुष की कारणता में स्त्री की अपेक्षा होती है इस शङ्का के मिटाने के लिये कहते है कि 'अद्वितीयः' स्त्री आदि अन्य कोई नहीं, ग्राप एक ही अकेले हैं, अत: कार्य और कारण में विलक्षणत्व और कार्य में विचित्रता, चिन्तामिण की भांति समभती चाहिये, उसकी उपादानता,भ्रविकृतपन, ग्रीर निमित्तत्व पहले ही सिद्ध किया है। भ्रतः जगत् उपासना योग्य नहीं है, यह भी सिद्ध है, जगत् ब्रह्म है जिसका कारण यह है, कि जगत् की उत्पत्ति स्थिति श्रीर प्रलय सब ब्रह्म से होती है। इष्टान्तों से जो जगत् की स्थिति श्रीर प्रलय ग्रन्य से कही है वह केवल उदाहरण हो है, बहुत इष्टान्त इकट्ठे होने से ग्रर्थात् भगवान् के स्वरूप को समकाने के लिये जो अनेक हष्टान्त दिये जाते हैं वे पूर्ण रीति से घटित न होने से भगवान् में सर्व लक्षण वाली बुद्धि को उत्पन्न करते हैं, यदि ब्रह्म केवल तर्क से समक्त में आजावे तो उसकी अप्रमाणिकता हो जावे, कोई ऐसा हप्टान्त नहीं जो अर्थात् ब्रह्म का वह सत्य ज्ञान पूर्णतः नहीं है, ब्रह्म को समभा सके, स्रतः ब्रह्म केवल वेद से ही समभा जा सकता है। ब्रह्म रूप जगत् सदैव नहीं प्रतीत होता है, इसमें भी भगवान ही हेतु है। दूसरे में, जो जगत् के कारएत्व की कल्पना की जावे, वह भगवान् में ही करनी चाहिये, क्योंकि भगवान् ही सर्व सामर्थ्य वाले हैं जैसे अलग २ अधिकरण होने पर विरोध का परिहार हो जाता है अर्थात् विरोध स्वतः मिट जाता है, वैसे एक अधिकरण होते हुए भी विरोध मिट जाता है, जैसे पत्र, लकड़ी गोंद, पुष्प ग्रौर फल इन सब का एक बीज ही कारण है, वह बीज सर्व उत्पन्न पदार्थों से विलक्षण है, उस विलक्षण बीज को ही साक्षात् अथवा परम्परा से कारणता समभी जातो है, इस युक्ति के अनुसार ब्रह्म की भी इस प्रकार वेद के कथना नुसार कारणाता जाननी चाहिये, वेद प्रमाण है यह सिद्ध हो गया है यों मान लेने पर श्रुति का यथार्थ समर्थन होगा । यदि वैदिक ग्रर्थ की सिद्धि प्रत्यक्ष ग्रीर अनुमान ग्रादि से की जायगी तो श्रुति की व्यर्थता हो जावेगी । सङ्क्रोत तो विचार करनेवालों की स्वीकृत से ही होता है, यदि यों न माना जायगा तो उन उन के मतों में ग्रात्मा भ्रादि पदों का तथा ग्रलीकिक ग्रथीं का 'सङ्केत' ग्रसङ्गत हो जायगा । मतः म्रद्वितीय म्राद्य पुरुष ही जगत् का कारण है, इस प्रकार भगवान् जगत् का कारण है यह सिद्ध कर, यह बताया है कि उत्पत्ति, स्थिति भ्रौर प्रलय ही कार्यत्व से सिद्ध हैं। भगवान् ही मोक्ष के साधक हैं इसलिये दूसरा विशेषण देते हैं 'तुर्य इति' वह स्वरूप जो समाधि में जाना जा सकता है। जैसे जाग्रत् स्वप्न ग्रौर सुषुप्ति;स्थिति,उत्पत्ति ग्रौर प्रलय को जताने वाली है,वैसे ही तुर्यावस्था भी मोक्ष को जताती है। उस अवस्था में प्रादुर्भूत भग्न बान मोक्ष देने वाले हैं, उनके मोक्ष देने का प्रकार कहते हैं 'स्वहक्' जैसे म्रद्वितीय पुरुष जगत् का कारण है, वैसे अपने में ही हिष्ट वाला, म्रात्मा के ग्रनुभव से सन्तुष्ट मोक्ष का कारण है, ग्रपना मोक्ष ही सिद्ध करे न कि ग्रन्य उपासकों का ? इस पर

कहते हैं कि हेतु:' दूसरों के भी मोक्ष में ग्रपने ग्रंदर हिष्ट होने में ग्रीर चतुर्थ ग्रवस्था ग्रथित् मोक्ष दशा होने में भी, भगवान् ही कारण हैं, ग्रह्मदादि भ्रन्य का, स्वयं ग्रपने का, उससे भी कोई मूलभूत ग्राधार वा ग्राश्रयरूप कोई कारण होगा ? जिसके उत्तर में कहते है कि ग्रहेतु: उसका कोई कारण नहीं है, जैसे भगवान की अपनी इच्छा से सब कुछ होता है, यों कहा जाता है, इस प्रकार सर्व भी सब होवें, क्यों कि श्रुति ग्रभेद का प्रतिपादन करती है, इस शङ्का के उत्तर में कहते है, कि 'ईश्वर' ग्राप कतुँ, स्रकतुँ स्रौर स्रन्यथा कर्नुं समर्थ हैं स्रतः वह सर्व समर्थ भी स्वयं वैसा ही मूल भूत हैं, कार्यरूप तो अपने में से ही उत्पन्न होता है आप में सर्व सामर्थ्य विद्यमान होने से, और ईश्वर की इच्छा का कोई नियामक नहीं हो सकता है। इस प्रकार सर्व होने का सामर्थ्य, अलौकिकत्व और निर्दोष पूर्ण गुगाकत्व प्रतिपादन कर सवंत्र पूर्ण गुगावाला होकर भी, गन्ने, क्षीर, खट्टा खारा भ्रादि विकारों का श्रतिक्रमरा न कर, विकारानुसार प्रतीत हो रहे हो : सर्वात्मभाव से प्रतीति न होने में, भगवान् की माया ही नियामक है। यदि कही, कि उस माया के स्वातन्त्र्य ग्रीर ग्रस्वातन्त्र्य होने से फिर भी वह दोष वैसा ही रहेगा ? इस पर कहते हैं 'सर्व गुरा प्रसिद्धया' सर्व गुराों की प्रसिद्धि के लिये वैसा है, यदि यों न होवे तो भगवान् के सर्व गुगा हर कोई में प्रसिद्ध न होगे, जैसे षड्रस वाली हरड़े नीरस ही है, स्वभाव से कोई भी रस सब से विलक्षण प्रतीत नहीं होता है, वैसे ही भगवान सर्वत्र सर्व गुणों को प्रकट करे तो कुसर की भाँति प्रतीत होने लगे अतः भगदिच्छारूप माया से सब स्थान पर पूर्ण-गुरावान हो तो भी विकारानुसार प्रतीत होते हैं, वैसे ही लीला में, केवल यादव पन को प्रकट करने करने के लिये प्रकट हुवे हैं, ग्रन्य धर्मों को प्रकट नहीं किया, इस प्रकार का हम लोगों को भी ग्रज्ञान है यों भाव है ।।३८।।

श्राभास- ननु सर्वत्र कारगोषु कार्योत्पत्तौ कारगाप्रत्यक्षता दृश्यते, नत्वप्रत्यक्षा-न्मृदादेः घटादिकमुत्पद्यते, तथा पदार्थोत्पत्तौ कारगात्वेन ब्रह्मप्रतीतिः स्यात्, तदभावात् प्रत्यक्षविरोधात् कथं कारगतित्याशङ्कचाह यथैव सूर्य इति ।

श्राभासार्थ - जहाँ भी कारण से कार्य उत्पन्न होता है, वहाँ सर्वत्र कारण प्रत्यक्ष देखने में म्राता है, जो कारण, प्रत्यक्ष देखने में न मावे (तो) उस मृत्तिका म्रादि से घट मादि बन नहीं सकते, ग्रत: ये पदार्थ यदि ब्रह्म से बने हैं, तो कारण ब्रह्म भी हिष्टिगोचर होना चाहिये, वह नहीं होता है, इसलिये बह्म कारए है इसमें प्रत्यक्ष का विरोध होने से, ब्रह्म कारए कैसे बन सकेगा ? इस शङ्का का निवारण 'यथैव' सूर्य: क्लोक से करते हैं।

श्लोक -- यथैव सूर्याः पिहितइछायया स्वया छायां च रूपाणि च सञ्चकास्ति । एवं गुर्गोनाविहितो गुर्गास्त्वमात्मप्रदीपो गुर्गिनश्च भूमन् ॥३६॥

श्लोकार्थ — हे भूमन् ! जैसे सूर्य, उत्पन्न की हुई ग्रपनी मेघरूप छाया से ढका हुआ प्रतीत होता है, तो भी सब पदार्थों को प्रकाशित करता रहता है, ऐसे ही स्वयं प्रकाश ग्राप भी गुगों से ढ़के हुए होने पर भी गुगों को तथा गुगावालों को प्रकाशित करते हो ॥३६॥

सुबोधिनी—'मेघाः सुयोंद्भ ता' इति श्रुतिः, 'यावदादित्यस्तपति रिवमिमस्ताभिः पर्जन्यो वर्षती'ति श्रुतेः सूर्य एव पर्जन्यः, ग्रन्यथा सवि-तृत्वं न स्यात् । ततः सूर्याद्त्पन्ना ग्रपि मेघाः यथा सूर्याच्छादकाः, एवं जगदपि भगवद्तपन्नमपि भगवदाच्छादकम् । यथा तान् मेघान् मेघान्तर्जा-यमानां वृद्धि तस्याप्यधोभूमि भूमिष्ठांश्च पदार्थान् स्वयमहष्टोऽपि प्रकाशयति, एवं सर्वकारराभूतः भगवानेव सर्वत्र सर्वप्रकाशक इति न काप्यनप-

चकारात्तत्कार्या छायया मेघै: । पत्तिः। वृष्टिम् । मेघानां पृथक्तवं निवारयति स्वयेति । रूपारिष घटादीनि । चकारात्तीर्जायमानां क्रिया-मपि लौकिकों वैदिकों च प्रकाशयति। एवं गूरोन स्वयमेव तथाभूतेनापिहितोपि सर्वथा गृप्तोऽपि गुगान कारगभूतान गृगान: कार्याग च प्रका-श्यति, आत्मप्रदीपश्च भवति । सर्वे था)साम-थ्यार्थं सम्बोधनं भूमित्रिति ॥३६॥

व्याख्यार्थ — वेद कहता है कि मेघ भ सूर्य से उत्पन्न होते हैं, सूर्य विता है, उसकी किरणों से बादल वर्षा करते हैं, सूर्य हो मेघ है, यदि यों न होवे तो सिव +तृपन ही न रहे, इस कारण से सूर्य से उत्पन्न भी मेघ जैसे सूर्य को ढ़कने वाले हैं इस प्रकार भगवान् से उत्पन्न जगत् भी भगवान् का ग्राच्छादक ग्रर्थात् ढ़कने वाला है, जैसे उन मेघों को मेघ के भीतर रही हुई वृष्टि को, उसके भी नीचे की भूमि को ग्रीर पृथ्वी पर पड़े हुए पदार्थों को स्वयं ग्रहष्ट होते हुए भी प्रकाशित करते हैं, इसी तरह सब का कारणभूत भगवान् ही सर्वत्र सर्व प्रकाशक हैं, इसलिये किसी प्रकार भी अनुप-पत्ति नहीं है, छाया का आशय है बादल अर्थात् छाया से सूर्य ढ़का हुवा है, इसका तात्पर्य है बादलों से ढका हुआ है 'च' शब्द से मेघों का कार्य वृष्टि को समभता चाहिये, मेघ छाया से पृथक् नहीं हैं सर्व सूर्य रूप ही हैं इसलिये 'स्वया' पद दिया है 'रूपािए,' पद का भावार्थ घट म्रादि पदार्थ है 'च' से यह सूचित किया है कि उन रूपों से उत्पन्न लौकिक ग्रीर वैदिक क्रिया को भी प्रकाशित करते है इस प्रकार वैसे कहे हुवे गुएा से स्वयं ही, सब प्रकार गुप्त होते हुए भी गुएा के कारएा भूत गुएा को ग्रौर कार्यों को प्रकाशित करते हैं ग्रौर स्वयं स्व-स्वरूप से प्रकाशित हैं। भूमन् ! संबोधन से सर्व प्रकार तथा सर्वथा सामर्थ्य को सुचित किया है ॥३६ज

म्याभास — भगवत्कारणतायां हेत्वन्तरमप्युपपादयति यन्मायामोहितिषय इति ।

म्राभासार्थ - भगवान् कारण है, इसमें दूसरा हेतु अपन्माया मोहितिधय' क्लोक से प्रतिपादन करते हैं।

१-मेघाः सूर्योद्भ्ताः इति श्रुति,

२ - यावदादिस्त पति रिंमिभस्ताभिः पर्जन्योवर्षति,

<sup>+</sup> सूर्य का उत्पन्नकर्तृत्व ही न यहे-सविता का अर्थ है उत्पन्न करता वह सूर्य में न रहे-

३-पुत्र म्रादि मैत्रि प्रवृत्ति में भगवान् कारण है जिसमें दूसरा कारण कहते हैं कि भगवान् ही अपनी माया से पुत्र ग्रादि में प्रवृत्ति कराते हैं।

## श्लोक-यन्मायामोहितधियः पुत्रदारगृहादिषु । उत्मज्जन्ति निमज्जन्ति प्रसक्ता वृजिनार्गावे ।।४०।।

इलोकार्थ - जिसकी माया से, मोहित बुद्धिवाले, पुत्र, स्त्री, गृह ग्रादि में जन्म लंते हैं ग्रौर मृत्यु को प्राप्त होते हैं; क्योंकि विषय दु:ख रूप होते हैं तो भी उनमें ग्रासक्त रहते हैं ॥४०॥

सुबोधिनी-विवेकिनोऽपि विषयान् हष्ट्रापि दु.खदान् तत्रैवासक्ता भवन्ति । तत्रेष्टसाधनतायाः लौकिके कारगात्वात् तदभावेऽिप प्रवृत्तोरवश्यं कारगान्तरमाक्षिपति । प्रत्यक्षभ्रमस्य प्रत्यक्षमेव विशेषज्ञानं बाधकमिति दिङ्मोहादौ दृष्टमिति चेत्, तत्राह प्रसक्ता वृजिनाग्वं इति । दृष्ट्रापि तद्गतदोषान्, अनुभूयापि दुःखम्, पुत्रदारगृहादिषु उन्मज्जन्त्युत्पद्यन्ते, 'ग्रन्ते या मतिः सा गति'रिति तत्रीवासक्ताः निमञ्जन्ति, ग्रासक्त्यीव तत्र स्थिता यावज्जीवं तत्रीव स्त्रियन्ते । 'प्रजामन् प्रजायन्त' इति पुत्रादुत्पद्यन्ते, पुत्रार्थमेव च क्वचित् म्रियन्ते च। तथैव भार्यायां पुत्ररूपेगोत्पद्यन्ते, भायर्थि म्रियन्ते च। गृहे तूत्पतिमरगो प्रसिद्धे। श्रादिशब्देनाइवगर्दभादिष्वपि । 'श्रन्ते या मतिः सा गति रिति भरतवत्तत्राप्युत्पद्यन्ते म्रियन्ते च। तस्मादेवं महामोहहेतुः भगवच्छक्तिरेव काचिद-या प्रत्यक्षशास्त्र रप्यनुहाङ्घा। ङ्गीकर्तव्या, 118011

व्याख्यार्थ-यह माया ही इष्ट पदार्थी को प्राप्त कराने वाली है, वैसा ज्ञान ही प्रवृत्ति होने का कारए है,न कि भगवान कारए है। ऐसी शङ्का मिटाने के लिये कहते हैं कि विवेक वाले भी विषय दुःख देने वाले हैं यों देख कर भी उनमें ही ग्रासक्त हो जाते हैं, पुत्र ग्रादि में ग्रासिक्त इष्ट पदार्थ की प्राप्ति ही लौकिक में कारण है, इब्ट पदार्थ की प्राप्ति न होते हुए भी जो उसमें प्रवृत्ति होती है, जिसमें ग्रवश्य ग्रन्य कारए। होगा, प्रत्यक्ष में जो भ्रम होता है, उस भ्रम का निवारए। विशेष प्रत्यक्ष ज्ञान से हो जाता है यह दिङ् मोह ग्रादि में देखा गया है, यदि यों कहों तो. उसका उत्तर है कि दु:ख रूप सागर में ग्रासक्त हैं ग्रथित डूबे हुवे हैं, जिससे उनके दोषों को देखकर भी दुाख का ग्रनुभव करके भी पुत्र स्त्री गृह ग्रादि में उत्पन्न होते हैं, 'ग्रन्त में जैसी मती वैसी गति' होती हैं, पुत्र ग्रादि में जीवन पर्यन्त ग्रासक्त रहने से वहां ही मरते हैं। 'प्रजामन् प्रजायन्ते' इस वाक्य के श्रनुसार पुत्र से उत्पन्न होते है वहाँ पुत्र के लिये ही मरते हे, वैसे ही स्त्री में पुत्र रूप से उत्पन्न होते हैं, और स्त्री के लिये मरते हैं, घर में तो उत्पन्न होना और मरना प्रसिद्ध ही है, श्लोक में आदि पद दिया है, जिसका भावार्थ है कि घोड़, गदेह ग्रादि में भी जन्म होता है, क्यों कि ग्रन्त में जैसी मित होती है वैसी ही गति होती है, यों भरत की भाँति उन योनियों में भी उत्पन्न होते हैं स्रीर मरते भी हैं, इस कारएा से यह मङ्गीकार करना चाहिये कि ऐसे महान् मोह का कारण कोई भगवान् की शक्ति ही है जिसको प्रत्यक्ष तथा शास्त्र भी उल्लान नहीं कर सकते हैं ॥४०॥

१-पूत्र ग्रादि विषयों के

श्राभास — इदानीं श्रर्धभगवत्कृपायुक्तानां शोचन्नाह देवदत्तमिति ।

ग्राभासार्थ – जिन पर भगवान् की ग्राघी कृपा है शोक प्रदर्शित करते हुवे 'देवदत्तम्' इस श्लोक में कहते हैं।

श्लोक—देवदत्तिममं लब्ध्वा नृलोके ग्रजितेन्द्रियः । यो नाद्रियेत त्वत्पादौ स शोच्यो ह्यात्मवश्चकः ॥४१॥

श्लोकार्थ — ग्राप (भगवान्) के दिए हुए इस मनुष्य देह को पाकर, जो इन्द्रियों को न जीतने के कारण ग्रापके चरणों का ग्रादर नहीं करता है, वह ग्रात्मवश्चक शोक करने योग्य है।।४१।।

मुबोधनी - भगवता विवेकेन्द्रियादियुक्तं शरीरं दत्तं यस्मै, सोऽपि चेत् ग्रधंकृपायुक्तः पूर्णार्थं न यतेत, स मोहितौरपि शोच्यो भवति, देवेन भगवता दत्तम्, भगवदिच्छ्येव नृलोके मनुष्यदेहे समागत इति । तह्यं नादरे को हेतुः, तत्राह ग्रजितेन्द्रिय इति । इन्द्रियजयाभावादिन्द्रियौरपकृष्टोऽन्यत्र गच्छति । ग्रतो न सेवते । ननु तिहं तस्य को दोष इति चेत्, तत्राह नाद्वियेतेति । ग्रादरमिप न करोति । तत्रासिक्तिनयामिकेति ।

ग्रतो विद्यमानमिष साधनं ग्रन्थथ। नाशयतोति स शोच्यो भवति। ग्रात्मवञ्चकश्च। हिशब्द-सूचिता युक्तिरुक्ता। परार्थं तथा करोतीत्याशङ्कच तदभावार्थं निराकरोति ग्रात्मानमेव वश्चयतीति। उपकारस्तु पर्यंवसानवृत्त्या ग्रात्मगाम्येव भवि-ध्यतीति यत्रात्मवञ्चनं न भवति, तत्रौव परार्थं-करणं युक्तम्, ग्रन्थथा स्वयमेवात्मघाती स्यात्, कि तस्योपकारेगा।।४१।।

व्याख्यार्थ — भगवान् ने विवेक ग्रौर इन्द्रिय युक्त शरीर देकर जिस पर ग्राधी कृपा की है, वह यदि पूर्ण कृपा प्राप्ति के लिये प्रयत्न नहीं करता है तो, वे जो ग्रज्ञान से मोह को प्राप्त हुवे हैं उनसे भी शोक करने योग्य हैं ग्रर्थात् ग्रज्ञानी मोहित भी उस पर शोक करते हैं, भगवान् की इच्छा से ही जीव मनुष्य देह में ग्राया है, यदि भगवदिच्छा से ग्राया है तो फिर उनकें चरणों में ग्रादर क्यों नहीं करता है ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि इन्द्रियों को न जीत सकने के कारण से दूसरी तरफ ग्रर्थात् संसार की तरफ जाता है । ग्रतः भगवत सेवा नहीं करता है, इसमें उसका क्या दोष है ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि सेवा तो दूर रही किन्तु ग्रादर भी नहीं करता है इसमें ग्रासिक्त नियामक है, ग्रतः साधन होते हुए भी साधन को काम में न लाने से ग्रपने को नाश करता है, इसलिये शोक करने योग्य हो जाता है, ग्रीर ग्रपने को ठगने वाला भी होता है, 'हि' शब्द यह युक्ति सूचित की है, यदि कहो कि दूसरों के लिये यों करता है तो वह भी सत्य नहीं है क्योंकि जो ग्रपने को भी ठगता है वह दूसरों का क्या उपकार कर सकेगा ? दूसरों के उपकार से तो वहां ग्रपना ही भला हो जाता है जहां ग्रात्मा का वश्चन नहीं होता हो, वहां परोपकार करना उचित है, ग्रन्यथा स्वयं ही ग्रात्मघाती बनता है, तो उसके उपकार से क्या लाभ ? ॥४१॥

ग्राभास — ग्रप्राप्तभगवन्तं निन्दित्वा, प्राप्यापि यस्त्यजति तं निन्दति, भगवदिच्छां मायां स्तोतुम्, ग्रन्यथा वाक्यभेदप्रसङ्गः, यस्त्वां विसृजत इति ।

म्राभासार्थ — जिसने ऐसी मन्ष्य देह प्राप्त कर भगनान् की प्राप्ति नहीं की है, उसकी निन्दा कर ग्रब प्राप्त कर भी जो, त्याग कर देता है, उसकी निन्दा करते हैं, यो भगवदिव्छारूप माया की स्तृति करते हैं, यदि माया की इस प्रकार स्तुति न की जाय तो, वाक्य भेद का प्रसङ्ग आवे, अर्थात् ३४ वें श्लोक के ग्रभास में जो कहा है कि महादेव १२ श्लोकों में स्तुति करते हैं वह कहना ग्रसत्य हो जाता है ग्रत: माया की स्तुत्यर्थ ही 'यस्त्वां विस्जते' श्लोक कहा है।

श्लोक — यस्त्वां विस्जते मर्त्यं ग्रात्मानं त्रियमीश्वरम् । विवर्ययेन्द्रियार्थार्थं विषमत्त्रमृतं त्यजन् ॥४२॥

श्लोकार्थ — जो मनुष्य जड़ श्रप्रिय श्रौर श्रनोश्वर पुत्रादिकों के लिये श्रपने प्रिय, ईश्वर ग्राप(ग्रात्मा)को छोड़ देता है, वह ग्रम्त त्याग विष का भक्षण करता है।।४२।।

सुबोधिनी-प्रयोजनाभावमाशङ्ख्याह मत्यं इति । मरगाधर्मा । स्रावश्यकत्वायात्मेति । त्रियं प्रीतिविषयम् । अनावश्यकेऽपि प्रीतिवशादादरः क्रियते । तत्रापि ईश्वरमन्यथा मारकम् । एवं प्रकारत्रयेण वस्तुतो बाह्याभ्यन्तरव्यवहारेण च म्रावश्यकं विसृजते त्यजति, तत्रापि विपर्ययेन्द्र-यार्थार्थम्, विपर्यया मनात्माप्रियानीश्वराः, ते च ते इन्द्रियार्थाश्च रूपादयः। न हि कश्चित्रदीं तितीर्षु नींकां दत्वा शिलां गृह्णाति, नौकां त्य-क्त्वा वा । शिलार्थमेव वा नौकां त्यजति । तस्य गतिमाह विषमत्त्वमृतं त्यजन्निति । स्रियमागाो-ऽमृतं प्राप्य तद्दत्वा यथा विषं गृहीत्वा भक्षयति, तस्य या ग्रवस्था, सा एतस्यापीति भावः ॥४२॥

व्याख्यार्थ - यदि कहा जाय कि भगवान् का कोई प्रयोजन नहीं है, तो कहते हैं मनुष्य 'मर्द्यः' मर्गा धर्म वाला है धतः उसको ग्रमत्यं ग्रात्मा की ग्रावश्यकता है, इसलिये 'ग्रात्मानं' पद दिया है भीर यह प्रीतिका विषय है, जिस से भावश्यक न भी हो तो भी प्रीति वश होने से भादर किया जाता है। उसमें भी विशेषता यह है कि 'ईश्वर' है अतः भ्रादर करने योग्य हैं, यदि ग्रादर न किया जावेगा तो मारने वाला बन जायया, वैसे तीन प्रकार से वास्तविक बाह्य तथा ग्राभ्यन्तर व्यवहार से ग्रावश्यक होने पर भी जो उनका त्याग करता है, उसमें भी जो इन्द्रियार्थ ग्रौर रूपादिक जड़ है, अप्रिय है और अनीश्वर है उनके लिये त्याग करता है, वह अमृत त्याग विष भक्षरा करता है, कोई भी ऐसा नहीं है, जिसको नदी पार करनी है वह नौका का त्याग कर वा नौका देकर शिला को लेता है, प्रथवा शिला के लिये नौका का त्याग करता है । जो यों करता हैं उसकी क्या गति होतो है वह कड़ते हैं कि विष का भक्षरण करता है अमृत का त्याग करता है, मरने वाला अमृत प्राप्त करने के भ्रनन्तर उसको देकर विष को ग्रहए। कर उसका भक्षए। करता है तो उसकी जैसी श्रवस्था होती हे वसी इसकी भी होती है यह भाव है ॥४२॥

श्राभास-तथा भवदादीनामपीत्याशङ्कचाह श्रहं बहा ति ।

ग्राभासार्थ — वैसी दशा श्राप जैसों की भी होगी, इस शङ्का का उत्तर 'ग्रहं ब्रह्माथ' श्लोक से देते हैं।

श्लोक--ग्रहं ब्रह्माथ विबुधा मुनयश्चामलाशयाः । सर्वात्मना प्रपन्नास्त्वामात्मानं प्रेष्ठमीश्वरम् ।।४३।।

श्लोकार्थ--मैं, ब्रह्मा, देवगण, निर्मल ग्रन्त:करण वाले मुनिगण भी प्रिय ईश्वर ग्रीर ग्रात्मस्वरूप ग्रापके सर्वात्मभाव से शरण हैं।।४३॥

सुबाधिनी —यथाधंकुपायुक्ताः ग्रन्ये आन्ताः, यथा वा प्राप्यापि विषयप्रविष्णाः, तथा न वयम्, किन्तु भिन्नप्रकारमाश्रिताः । भगवतः सात्त्विक-त्वादितरौ समानौ प्रथमं गरायित । श्रहं रुद्रो ब्रह्मा चेति । ततो हीनास्तन्नियम्या विबुधाः । ग्रिधकारिगो निरूप्य ज्ञानपरान् निरूपयित मुन-यश्चेति । तेषां पृथङ्निरूपगो हेतुः ग्रमलाशया इति । साधनपराः सिद्धाश्च ति वा । श्रमलाशया मनुष्याः । मुनयः सनकादयोऽपि तथा । एते त्रिविधा ग्रपि । चकारादेतदनुसारिगाः सर्वे परि-गृहीताः । ते वयं सर्वात्मना त्वां प्रपन्नाः । स्वस्य प्रवृत्तौ हेतुभूतं ज्ञानं निर्दिशति ग्रात्मानं प्रेष्ठमी-श्वरमिति । पूर्वस्मात्प्रेमातिशयो विशेषः । तेनैव साधनानि ग्रन्यानि सम्पन्नानि ॥४३॥

व्याख्यार्थ — ग्रघं कृपायुक्त ग्रन्य, जैसे भ्रान्त हो, ग्रथवा जैसे प्राप्त कर भी विषय में ग्रासक्त हो जाते हैं, वैसे हम नहीं हैं, किन्तु भिन्न प्रकार से ग्रापके ग्राध्रित हैं भगवान् सात्विक होने से, दो जो समान है उनकी प्रथम गणना करते हैं, १ मैं (रुद्र) भीर २ ब्रह्मा, उनसे हीन उनसे नियमित देव गण, उन ग्राधिकारियों का निरूपण करने के ग्रनन्तर जो ज्ञान के परायण मुनि हैं उनका वर्णन करते है पृथक् निरूपण करने का कारण यह है कि वे निर्मल चित्तवाले हैं, साधन परायण ग्रथवा सिद्ध है, निर्मल ग्रन्तःकरण वाले मनुष्य भीर मुनि कहने से सनक ग्रादि भी वैसे हैं, ये तीन प्रकार के भी, ग्रीर 'च' शब्द से इनका ग्रनुसरण करने वाले जो ग्रन्य हैं उनका भी ग्रहण किया है, वे हम सब सर्वात्मभाव से ग्रापके शरण हैं, हमारी वैसी प्रवृत्ति में जो ज्ञान कारण है वह बताते हैं, ग्राप ग्रात्मा हैं, प्रिय हैं एवं ईश्वर हैं, यह ज्ञान हमको हैं जिससे हम सर्वात्मभाव से ग्रापके शरण हैं, पहले ४२ वें श्लोक में कहे हुए प्रेम से यहाँ विशेष प्रेम है, उस प्रेम से ही ग्रन्य साधन सिद्ध हो गये हैं ।४३॥

म्राभास--साम्प्रतं विरोधमाशङ्कच तत्परिहारार्थं शरणं व्रजामीत्याह तं त्वामिति ।

ग्राभासार्थ - यदि भगवान् कह दें कि अब तो ग्राप लड़ाई करने ग्राये हैं, जिसके उत्तर में 'तं त्वां' इलोक में कहते हैं कि वह शङ्का न कीजिये मैं ग्रापकी शरण ले रहा हूँ।

श्लोक — तं त्वां जगितस्थत्युदयान्तहेतुं समां प्रशान्तं सुहृदात्मदेवतम् । श्रान्तं स्वापवर्गाय सजाम देवम् ।।४४।।

श्लोकार्थ — जगत् की उत्पत्ति, स्थिति ग्रौर उदय के कारगारूप, सम, ग्रत्यन्त शान्त, मित्र ग्रात्मा, देवतारूप, ग्रनन्य तथा एक ही जगत् की ग्रात्मा ग्रौर स्थानरूप ग्राप देव का हम भजन करते हैं; क्यों कि ग्राप संसार से मुक्त करने वाले हैं, इसी-लिए ग्रापका भजन करते हैं।।४४॥

मुबोधिनी—एवं सर्वोपास्यं निर्दोषपूर्णगुरा-विग्रहं त्वां भजाम । तिमिति श्लोकद्वयार्थः परिगु-होतः, लोकवेदप्रसिद्धम् । त्वां परिहश्यमानम् । जगस्थित्युदयान्तहेतुमिति ब्रह्मत्वाय जगत्काररा-त्वमुक्तम् । बहिदोषाभावाय समम् । प्रशान्तिमिति ग्रन्तर्दोषाभावाय । मुहृदिति विश्वासार्थम् । ग्रात्मेति भयाभावाय । देवतमितीष्टसिद्धये । भावकृत्वेलक्षण्याभावायाह् ग्रनन्यमिति । न विद्यते ग्रन्यो यस्मादिति । यस्य वा । ग्रन्यबुद्धि-भंगवतो न कस्मिश्चित् यत एक एव । कार्यमपि न ततः पृथक्, यतोऽयं जगतः ग्रात्मा केतश्च । विशेषतो भजनस्य ग्रपराधनिवर्तकत्वे प्रार्थिते इष्टमग्रे प्रार्थयितुमशक्यमिति सर्वस्यापि दोषस्य निवृत्तिरूपं मोक्षमेव प्रार्थयित भवापवर्गायेति । एवं शरणागमनलक्षणं भजनं निरूपितम् ॥४४॥

व्याख्यार्थ—इस प्रकार सब को उपासना करने योग्य, निर्दोष पूर्ण गुण विग्रह वाले ग्रापको हम भजते हैं 'त' उसको इस पद से दोनों श्लोकों का ग्रर्थ ग्रहण किया है ग्रर्थात् ग्राप जो लोक वेद प्रसिद्ध हो उसको हम भजते हैं 'सम' विशेषण से बताया है कि बाहर के कोई दोष ग्राप में नहीं हैं, 'प्रशान्त' विशेषण से ग्रन्तर के दोषों का ग्रभाव सिद्ध किया है, 'सुहृत' पद विश्वास के लिये दिया है, 'ग्रात्मा' पद से सिद्ध किया है कि ग्राप की शरण ग्राये हुवे को भय नहीं रहता है। 'दैवत' शब्द से कहा है कि ग्रापकी शरण लेने से इब्ट सिद्ध होती है। भाव से किये विलक्षणता के ग्रभाव बताने के वास्ते 'ग्रन्य' विशेषण दिया है। जिससे ग्रन्य कोई है ही नहीं। भगवान् को भी किसी में ग्रन्य बुद्ध नहीं है, क्योंकि एक ग्राप ही हैं, कार्य भी उनसे पृथक् नहीं है, क्योंकि यह ही जगत् की ग्रात्मा ग्रौर निवास है, विशेष रूप से यदि भजन से ग्रपराध की निवृत्ति की प्रार्थना की जावे तो ग्रागे इब्ट की प्रार्थना करनी कठिन हो जावेगी, इसलिये जिससे सर्व दोष निवृत्त हो वैसे मोक्ष के लिये ही प्रार्थना करते हैं जिसके लिये 'भवापवर्गाय' पद दिया है इस प्रकार शरण ग्राना जिसका लक्षण है ऐसे भजन का निरूपण किया है ॥४४॥

श्रामास-विज्ञापनामाह श्रयं ममेष्ट इति ।

श्राभासार्थ — 'ग्रयं ममेष्टो' श्लोक से प्रार्थना करते हैं।

श्लोक—श्रयं ममेष्टो दियतोऽनुवर्ती मथाऽमयं दत्तममुख्य देव । संपद्यतां तद्भवतः प्रसादो यथा हि ते दैत्यपतौ प्रसादः ॥४५॥

श्लोकार्थ-हे देव ! यह मेरा प्यारा ग्रीर इष्ट भक्त है, इसको मैंने ग्रभय दान दिया है, इसलिए जैसी प्रह्लाद पर कृपा की है, बैसी इस पर भी कीजिए ॥४१॥

मुबोधिनी-इष्टानुवृत्तिलींकसिद्धा । दियत इति प्रीतिविषय:। इच्छा रुचिश्च निरूपिते। श्रनुवर्तीति सर्वहेतु:, सर्वदा मामनुवर्तत इति तेन मयाप्यनुवृत्तिः कतंव्येति । ग्रमुख्याभयं मया दत्त-मिति वाचिनकम् । एवं कायवाङमनोभिरयमनु-रोध्य इति सर्वथा त्वया कृपा कर्तव्येत्याह संपद्य-

तामिति । तत्तस्मात्कारगाद्भवतः प्रसादः संप-द्यताम् । ग्रथवा । मदुक्तं त्वदुक्तमेव । ग्रतः स पूर्वीकः प्रसादः संवद्यताम्, ग्रावयोभिन्नभावा-भावात् । प्रसादं विशिनिष्ट । यथा हि ते देत्य-पतौ प्रह्लादे प्रसाद इति ।।४५।।

व्याख्यार्थ - प्रेमी की इच्छा के अनुकूल कार्य करना चाहिये, यह लोक से सिद्ध है, 'दियत' पद से बताया है कि यह मेरा प्रेम पात्र है, इन दोनों शब्दों से महादेव की क्या इच्छा भ्रोर रूचि है जिसका स्पष्टीकरण किया है, यों सब कुछ करने का कारण यह है, कि वह बाण मेर। अनुवर्ती है श्रर्थात् सेवक है, सदैव मेरे पीछे चलता है, इस कारण से मुफे भी यों करना चाहिये, इसको मैंने ग्रभय दान दिया है, जिससे वाणी को ग्रनुकूलता बताई है। पहले 'सेवक' पद से कायिक ग्रनुक्लता ग्रौर 'दियत' प्रेम पात्र पद से मानसिक ग्रनुकूलता कही है, इसलिये इस पर ग्रापको सर्व प्रकार से कृपा करनी चाहिये, क्योंकि मेरा कहा हुमा वचन भ्रापका ही है, भ्रतः पहले कहा हुमा अनुग्रह प्रसाद इस पर करना चाहिये, ग्रपने दोनों का भिन्न भाव नहीं है, प्रसाद किस प्रकार करना वह स्पष्ट कर बताते है कि जैसे आपने प्रह्लाद पर कृपा की थी वैसी कृपा इस पर भी कीजिये ॥४५॥

ग्राभास — ततो भगवान् प्रीतः कृतं कृतमेवेति वाचा शिवसान्त्वनं कृतवानित्याह यदात्थेति ।

ग्राभासार्थ - प्रश्नात् प्रसन्न हुए भगवान् ने 'यदात्थ' इलोक से कहा कि जो ग्रापने किया वह मैंने किया, इस प्रकार वागाी से शिवजी को सान्त्वना दी।

श्लोक--श्रीभगवानुवाच-यदात्थ भगवंस्त्वं नः करवाम प्रियं तव। सवता यद्वचवसितं तन्मे साध्वनुमोदितम् ॥४६॥

श्लोकार्थ--भगवान् ने कहा-हे भगवन् ! जो ग्रापने कहा, वह ग्रापका प्रिय हम करेंगे, ग्रापने जो विचार किया है, उसका मैं ग्रनुमोदन करता हूँ ॥४६॥

सुबोधिनी - भगवित्रिति सम्बोधनमभेदाभि-प्रायेगा । स हि भगवन्तमपृथक्त्वेन भजते । त्व यदात्थ तन्नोऽस्मान् प्रति । तद्युक्तमेवेति । नोऽ स्माकं वा त्वम् । अतः प्रियं करवाम । स्वकी-यानां प्रयं कर्तव्यमेवेति । तवेति । वस्तुतस्तव वाक्यं च समर्थनीयम्। तदिदानीं बाहुच्छेदना-भावमाशङ्कच पूर्वोक्तं स्मारयति भवता यहचव-सितमिति । 'त्वद्पंघ्नं भवेन्मूढ संयुगं मत्समेन ते' इति । तत्साध्वेवानुमोदितम् । कृतं तु त्वयौव तच्छस्त्रद्वारा अनुमोदनमात्रं कृतिमात ॥४६॥

व्याख्यार्थ — हे भगवन् ! यह संबोधन ग्रपने से शिवजी का ग्रभेद बताने के ग्रभिप्राय से दिया है, वह भगवान् को एक ही समक्षकर भजते हैं ग्राप जो कहते हैं वह हमारे लिये योग्य ही है, ग्रथवा ग्राप हमारे हैं ग्रतः ग्रापका प्रिय ही हम करेगें, कारण कि जो ग्रपने हैं उनका प्रिय करना ही चाहिये, वास्तविक ग्रापके वचनों का समर्थन करना योग्य ही है, इसलिये भुजाग्रों को न तोड़नी चाहिये थी, वैसी शङ्का हो तो पहले जो ग्रापने तो 'त्वह्पंन्धं भवेन्सूद' श्लोक में कहा था उसकी स्मृति कराते हुए कहते हैं कि हम इस वाक्य का ग्रनुमोदन करते हैं क्योंकि वह उचित नहीं है, किया तो ग्रापने है, मैने तो केवल शास्त्र द्वारा उसका ग्रनुमोदन किया है।।४६॥

म्राभास-ग्रभयं यत्प्रार्थ्यते, तत्राह म्रवध्योऽयं ममाप्येष इति ।

आभासार्थ - तुमने बागा के ग्रभय की जो मांग की है, जिसके उत्तर में कहते हैं कि 'भ्रवध्योऽयं ममाप्येष'।

श्लोक—ग्रवध्योऽयं ममाप्येष वैरोचनसुतोऽसुरः । प्रह्लादाय वरो दत्तो न ते वध्यो मयान्वयः ॥४७॥

श्लोकार्थ — यह बाए। बिल का पुत्र है, ग्रतः मुभे भी इसको मारना नहीं है, कारए। कि मैंने प्रह्लाद को वर दिया है कि तेरे वंश का वध मैं न कहुँगा।।४७॥

मुबोधिनो — प्रह्लादान्वयत्वज्ञापनाय पुरुषत्र-यमाह वैरोचनमुत इति । विरोचनात्मजस्य बलेः मुतोऽयं बागाः । किमतो यद्येवम्, तत्राह प्रह्ला-दाय वरो दत्त इति । ते ग्रन्वयो मया न वध्य इति । ननु भक्ते कथमेवं वचनम्, तत्राह ग्रमुर इति । ग्रमुरा हन्तव्या एवेति । ग्रनेन भक्तकृपा-लुत्वं भक्तापेक्षया ग्राधिक्येन सूचितम् । स त्वेक-स्टीव प्राण्रक्षामाह, ग्रहं तु वंशस्येव कथया-मीति ॥४७॥

व्याख्यार्थ — यह बागा प्रह्लाद के वंश में है यह बताने के लिये तीन पुरुष कहते हैं कि विरोचन का पुत्र बिल है जिसका यह बागा पुत्र है, यदि यों है, तो क्या हुग्रा ? इस पर कहते हैं कि प्रह्लाद को मैंने वरदान दिया है कि तेरे वंश का वंध नहीं कर गा, भक्त को ऐसा वचन कैसे दिया ? इस पर कहते हैं कि 'प्रसुर:' ग्रसुर है, ग्रसुर तो वंध के योग्य हैं जिससे मारे जाते हैं, इससे भगवान में भक्त— कृपालुपन, भक्त से भी विशेष है, वह तो एक की रक्षा चाहता है किन्तु मैं तो उसके वंश की ही रक्षा कहता हूँ। ४७॥

म्राभास-तिहं कथं छेदनमिति चेत्, तत्राह दर्पोपशमनायेति।

श्राभासार्थ—तब भुजाग्रों का छेदन क्यों किया ? यदि यों कहते हो तो इसका उत्तर 'दर्पोपश-मनाय' श्लोक से देते हैं। श्लोक—दर्गोपशमनायास्य प्रवृक्णा बाह्वो मया । सूदितं च बल भूरि यच्च मारायितं भुवः ॥४८॥

श्लोकार्थ — इसके दर्प ( ग्रहंकार ) को शान्त करने के लिए मैंने इसकी भुजाएँ तोड़ी हैं ग्रीर जो पृथ्वी पर भारी बोभ था, उस सब बल को नाश किया ॥४८॥

सुबोधिनी - प्रकर्षेगा छेदनं बाहुमूलकम् । ते वृक्गा एवेति न तस्य प्रतीकारः । सेनावधस्य क्लिष्टकर्मत्वमाशङ्क्र्य निमित्तान्तरमाह यञ्च भुवो भारायितम् । चकाराद्भक्तानां बुद्धिनाशकः तत्सर्वमेव बलं सूदितं मारितम् ॥४८॥

व्याख्यार्थ — भुजाओं का छेदन इसी प्रकार किया जिससे उनकी जड़ भी कट गई, वे कट गई इनका कोई उपचार (इलाज) नहीं है, सेना का वध तो क्लिब्ट कर्म है। इसका दूसरा निमित्त बताते हैं कि यह किब्ट कर्म होते हुए भी इसलिये किया गया है कि, यह एक तो पृथ्वी पर बोभ था, दूसरा भक्तों की बुद्धि को नाश करने वाला था, अतः वह सर्व बल ही नाश किया है।।४८।

श्रामास—तर्हि मत्प्रार्थनायां को विशेष इत्याशङ्कचाह चत्वारोऽस्य भुजाः शिष्टा मविष्यन्तीति ।

ग्राभासार्थ - तो मेरी प्रार्थना करने पर क्या विशेषता हुई ग्रर्थात् क्या लाभ हुगा ? इसके उत्तर में कहते हैं कि 'इसकी चार भुजाएँ रहेंगी।

श्लोक चत्वारोऽस्य भुजाः शिष्टा मविष्यन्त्यजरामराः । पार्षदमुख्यो भवतो नकुतश्चिद्भयोऽसुरः ।।४६।।

श्लोकार्थ—इसकी चार भुजाएँ ग्रजर-ग्रमर बची रहेंगी, यह ग्रसुर ग्रापका मुख्य पार्षद है, ग्रतः इसको किसी से भी भय न होगा ॥४९॥

सुबोधिनी — महत्तं सहजं भुजद्वयं त्वह्तमा-गन्तुकं भुजद्वयमिति चत्वारोऽस्य भुजाः छिद्यमा-नेषु भुजेषु ग्रविष्टा भविष्यन्ति । ग्रनेन सुदर्शनं प्रक्षिप्तं साम्प्रतं छिनत्तीति सूचितम् । ग्रिधिकभुज-द्वयदाने हेतुः पाषंदमुख्य इति । तयोः कालान्तरे- ऽपि नाशाभावायाह ग्रजरामरा इति । देवत्वं निरूपितम् । युक्तमेव पार्षदमुख्यो भवत इति । न कुतश्चिद्भय इति ग्रसुरत्वेऽपि न मत्तो न मदीयान्न गुगोभ्यो भयमित्यर्थः ॥४६॥

व्याख्यार्थ — मैं इसकी भुजाएँ तोड़ रहा हूँ, किन्तु उसमें से मेरी दी हुई दो भुजाएँ श्रौर जो भुजाएँ श्रापने दी हैं उनमें से दो भुजाएँ, इस प्रकार इसकी चार भुजाएँ बच जायेगी। इस प्रकार कहने का भावार्थ यह है कि भगवान ने भुजाश्रों को काटने के लिये इस समय सुदर्शन फेंका है विशेष

दो भुजा दान करने का कारण यह है कि महादेव के पार्षदों में यह मुख्य है, उनका कालान्तर में भी नाश न होगा, यह बताने के लिये कहते हैं कि 'प्रजरामरा' ये शेष भुजाएँ प्रजर ग्रीर ग्रमर है, ग्रजर ग्रीर ग्रमर है कि प्रजर ग्रीर ग्रमर है कि पार्षद है, ग्रमर कह कर इसका देवत्व सिद्ध किया है इसका देवत्व उचित ही है, क्योंकि तुम्हारा मुख्य पार्षद है, ग्रब इसको ग्रमुर होते हुए भी मुक्त से, मेरे भक्तों से ग्रीर मेरे गुणों ग्रादि से कोई भी भय न होगा।।४६।।

ग्राभास—एवमभये दत्ते भगवत्कृपावलोकितः स्वोचितं कृतवानित्याह इति लब्ध्वेति।

श्राभासार्थ—इस प्रकार ग्रभय दान मिल जाने पर ग्रौर भगवान् ने कृपा हिष्ट से ग्रवलोकन भी किया, जिससे वह बागा ग्रपने योग्य कर्त्तं व्य पालने लगा।

श्लोक—इति लब्ध्वाऽभयं कृष्णं प्रराम्य शिरसाऽसुरः । प्राद्युम्नि रथमारोप्य सवध्वा समुयानयत् ॥५०॥

श्लोकार्थ — इस प्रकार वह असुर श्रीकृष्ण से अभय प्राप्त कर, उनको मस्तक से प्रणाम करने के अनन्तर प्रद्युम्न के पुत्र भगवान् के पौत्र को स्त्री सहित रथ में बिठला कर भगवान् के पास ले आया ।।५०।।

सुबोधिनी - ग्रभयं लब्धा, कृष्णं प्रणम्य, कन्यादाने संतुष्टो भविष्यतीति । शिरसेति । तस्यैतदेव महत्, यतोऽयमसुरः । प्राद्युन्त्रि भगव-त्पौत्रम् । ग्रर्थाद्वन्धनादिकं त्याजयित्वा, वरमि- वालङ्कृत्य, वध्वा उषया सह समुपानयत्। सम्यक् भगवत्समीपमुपानयत्। एतदर्थमेव समा-गत इति तावता सन्तुष्टः।।४०।।

ह्याख्यार्थ — ग्रभय प्राप्त कर, श्रीकृष्ण को प्रणाम कर, कत्या के दान देने पर प्रसन्न होंगे, शिर से प्रणाम करना ही इसके लिये महान् है, कारण कि, ग्रसुर है, ग्रसुर ग्रभिमानी होते हैं किसी को शिर से प्रणाम नहीं करते हैं, किन्तु यहाँ यों कर ग्रपना गर्वाभाव दिखाया है, 'प्राद्युम्नि' ग्रथीत् भगवान् के पौत्र को उसको जो बन्धन पड़े थे वे खोल कर, वर की तरह ग्रलङ कृत कर 'उषा' के साथ रथ में बिठला कर ग्रच्छी तरह ग्रथीत् प्रेम से ग्रादर के साथ भगवान् के समीप ले ग्राये, भगवान् इस कार्य के लिये ग्रथीत् ग्रनिरुद्ध को लाने के लिये ग्राये थे, इसलिये बाण के इस प्रकार के कार्य से भगवान् प्रसन्न हुए।।५०।।

श्लोक — ग्रक्षौहिण्या परिवृतं सुवाससमलंकृतम् । सपत्नीकं पुरस्कृत्य ययौ रुद्रानुमोदितः ।। ११।।

श्लोकार्थ — ग्रक्षौहिग्गी सेना से घिरा हुग्रा, सुन्दर वस्त्रों से सुसजित, पत्नी समेत वौत्र को ग्रागे कर रुद्र से अनुमोदित श्रीकृष्ण द्वारका पधारे॥ ५१॥

सबोधिनी - ग्रक्षोहिण्या परिवृतमिति पारि-बहंमक्षीहिगा सेना । स्वाससमलंकृतिविति वस्रा-भरगानि । ततो भगवत्कृत्यमाह । सपत्नीकं तं पौत्रं पूरस्कृत्य रुद्रेगानुमोदितः, ग्रन्यथा दण्डमिव तद्यहणं रुद्रो मन्येत । कृष्णोनुमोदित इति पाठे श्रवीद्र देशा। अनेन तस्मिन् भगवत्त्रसादो निरू-पित:। जाम्बवत इव शिक्षार्थं निग्रह इत्यपि सुचितम् ॥५१॥

व्याख्यार्थ - जिस ग्रक्षौहिगा सेना से वर घिरा हुग्रा था, वह सेना बागा ने दहेज में दी थी, इसी प्रकार, सुन्दर वस्त्र ग्रीर ग्राभूषणों से वर सुसज्जित था. वे वस्तु तथा ग्राभूषणा भी बागा के दिये हुए थे, बागा ने वर को इसी ठाठ से लाकर भगवान के समीप खड़ा किया अनन्तर जो कुछ भगवान् ने किया जिसका वर्णन करते हैं, रुद्र ने भी बागा के इस कार्य का अनुमोदन किया यह देख, भगवान् श्रीकृष्ण ने पत्नी सहित पौत्र को ग्रागे किया ग्रीर सब को ले द्वारका पधारे, 'कृष्णान्-मोदित' पाठ हो तो भी इसका अर्थ यही होता है कि रुद्र से अनुमोदित, इससे यह दिखाया है कि रुद्र पर भगवान् की कृपा है,जाम्बवत की तरह शिक्षा देने के लिये यह निग्रह ग्रथीत् पराभव किया है।। ११।।

म्राभास — सिद्धार्थस्य भगवतः पुनरागमने पुरीं वर्णयति, विवाहोत्सवे पुरी न विंगतेति, स्वराजधानीमिति।

श्रासाभार्थ - ग्रपना कार्य सिद्ध कर भगवान् के पुनः पधारने पर द्वारकापुरी कैसी बनी जिसका वर्णन करते है, विवाहोत्सव के समय पूरी का वर्णन हुन्ना था ग्रतः ग्रब 'स्वराजधानीं' श्लोक से वर्णन करते है।

श्लोक—स्वराजधानीं समलंकृतां ध्वजः सतोरणैरुक्षितमार्गवत्वराम्। विवेश शङ्कानकदुःदुमिस्वनैरम्युद्यतः पौरमुहृद्द्विजातिमिः ॥५२॥

श्लोकार्थ-नगरी के लोक, मित्र ग्रीर द्विज सत्कारार्थ सामने ग्राए, सत्कार होने पर भगवान ने शङ्ख, मानक भौर नगारों की ध्वनि से गुझ रही, तोरएा भौर ध्वजाभों से शोभित. चारों ग्रोर मार्ग ग्रीर चौहाटों पर छिरकाव की हुई ग्रपनी राजधानी द्वारका में प्रवेश किया ।। १२।।

स्बोधिनी - ग्रनेन विधिवद्विवाहः तेन द्वार-कायामेव कृत इति सूचितम्। स्वस्य राजधानीति समागमने विलासा उक्ताः। ध्वजै: सतोरणैरल-ङ्कृतामित्यूपर्यलङ्कारः । उक्षितमागंचत्वरामि-त्यधः । गन्धोदैः उक्षिताः सिक्ताः मार्गाः चत्वरा-

ण्यञ्ज्ञुगानि च यस्याः । मध्ये शोभामाह । पौर-सृहद्द्विजातिभिः शङ्खानकदुन्दुभिस्वनैः सहितैर-भ्यूद्यतः । पौरास्तामसाः, सुहृदो राजसाः, सर्वेर-भ्यूपगमनम्, अयं विवाहः सर्वसंमत इति ज्ञाप-यित्म् ॥५२॥

व्याख्यार्थ - यों कहने से यह सूचित किया है कि, विधि के अनुसार विवाह उसने (बाएा) ने राजधानी में ग्राने के पश्चात् वहां किया है, ग्रपनी राजधानी है इसलिये ग्राने पर ही प्रसन्नता हुई

है, व्वजा ग्रीर तोरणों से राजधानी के ऊपर के भाग की शोभा का वर्णन किया है ग्रीर मार्ग में चारों तरफ सुगन्वित जल के छिरकाव से नीचे के भाग की शोभा कही है, शङ्क, ग्रानक ग्रीर दुन्दु-भिग्रों को बजाते हुए जो नागरिक, मित्र ग्रीर ब्राह्मणों ने सामने ग्राकर सत्कार किया, जिससे नगरो के मध्य भाग की शोभा का वर्णन किया है, नगर वासो तामस. सुहृद राजस, यों सर्व प्रकार की जनता वहां विवाहोत्सव में ग्राई थीं, जिससे यह विवाह सर्व को सम्मत था, यह जताने के लिये यह वर्गन किया है।।५२॥

श्राभास-प्रकरगां समाप्तमिति ज्ञापयितुमेतदुपाख्यानश्रवगाफलमाह य कृष्णविजयमिति ।

म्राभासार्थं - प्रकरण की समाप्ति पर, इसके श्रवण का फन्न 'य एतत्' इलोक से कहते हैं।

श्लोक-य एतत्कृष्णविजयं शंकरेण च संयुगम् । संस्मरेत्प्रातरुत्थाय न तस्य स्यात्पराजयः ।। १३॥

श्लोकार्थ — जो मनुष्य प्रातःकाल उठकर इस श्लीकृष्ण के विजय की ग्रौर शंकर से युद्ध की कथा का स्मरण करेगा, उसकी पराजय कभी भी न होगी।।५३।।

सुबोधिनी-प्रत्यहं य एतत् स्मरेत्, तस्य पराजयो नेन्द्रियान्तः करणैर्भवति । भगवता निरु-द्धानां विस्मृतप्रपञ्चानां भगवदासक्तियुक्तानां कालादिभिरुपद्रवे राजसानामुद्देगो भवतीति फल-

निरूपरो तदवश्यं वक्तव्यम् । उपायश्चानेन निरू-पराजयसम्भावनायामेतत्स्मतंव्य-पित: मिति ।। १३॥

ध्याख्यार्थ — नित्य प्रति जो इस प्रकार का स्मरण करेगा उसका इन्द्रिय ग्रन्त:करण ग्रादि से पराजय न होगा अर्थात् इन्द्रिय आदि उसको असत्पथ पर न लेजा सकेगी, किन्तु जिन राजसों का विरोध हो गया है और प्रपञ्च भी विस्मृत हो गया है उनको भी कभी कालादि कृत उपद्रवों से उद्देग हो जाता है, इसलिये फल निरूपए। के समय वह अवश्य बताना चाहिये, कि जिस समय इन्द्रियादि से पराजय की सम्भावना होवे उस समय तो अवश्य यह चरित्र स्मरण करना चाहिये, नित्य प्रात:-काल के स्मरण करने से ऐसी पराभव को सम्भावना होगी ही नहीं ग्रतः नित्य स्मरण करना चाहिये। ५३।

> इति श्रीमद्भागवत-दशम-उत्तरार्ध-राजस-फल-प्रकर्ण समाप्तम्। इति श्रीभागवतसुबोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभट्टात्मजश्रीमद्वल्लभदीक्षितविरचितायां दशमस्कन्धविवररो उत्तरार्थे चतुर्दशोध्यायः ॥ १४॥

इति श्रीमद्भागवत महापुराए। दशम-स्कंध ( उत्तरार्ध ) ६०वें ग्रध्याय की श्रीमद्रल्लभाचार्य-चरण द्वारा विरचित श्री सुबोधिनी ( संस्कृत-टीका ) राजस-फल श्रवान्तर प्रकरण का सातवाँ भ्रध्याय हिन्दी श्रनुवाद सहित सम्पूर्ण ।

# इस ग्रध्याय में वर्णित लीला का निम्न पद से भ्रवगाहन करें 'अप्रिन्ह विवाह'

राग मारू:

स्याम बलराम यह सुनत धाए। ग्राइ नारद कहचौ द्वारिकानाथ सौँ, बानासुर कुँवर ग्रनिरूद्ध बँघाए । छोहिनी दोइ दस हुतों हिर सँग कटक, जात ही नगर ताकी लुटाए।। रूद्र भगवान् ग्रङ बान सात्यिकि भिरे, राम कुंभांड मांड़ी लड़ाई । सैनपति कोपि के प्रद्युमन सौँ भिरद्यौ, सांब कूपकरन दोउ भिरे धाई ॥ तेज भगवान् की पाइ जादव भिरे, ग्रसुर दल चल्यो सबही पराई। रूद्र तब कोप करि श्रग्नि बरवाकरी, स्याम जल बरिष डारचौ बुभाई ॥ पुनि महादेव जो बान संधान कियी, ग्रापु भगवान ताकी प्रहारची । देखि यह जुद्ध सुर ग्रसुर चिक्रित भए, लख्यो तब बान जो रूद्र धारची।। बान तब म्राइ भगवान सन्मुष भयौ, बान बरषा लग्यौ करन भारी । एकहू बान ग्रायो न हरि कैँ निकट, तब गह्घी धनुष सांरगधारी ॥ एक ही बान संघानि रथ के तुरंग, घ्वजा ग्ररू घनुष सब काटि डारेँ। संखंकी सब्द करि लियौ ग्रसुर तेज हरि, सुधुनि रही फैलि नभ पृथी सारै ॥ देखि यह ग्रसुर की मातु धाई नगन, कृष्न भगवान के निकट ग्राई। नगन तिय देखिबी जुगत नाही कहची, जानि यह हरि रहे मुख फिराई ।। ग्रसुर यह घात तिक गयौ रन ते सटिकि, तप्त जुर दियौ तब सिव पठाई । सीत जुर जुद्ध करि कियौ बिह्नल ताहि, तिन तब आइ बिनती सुनाई।। प्रान दाता तुम्ही स्थ्ल सूघम तुहीँ, सर्व ग्रातमा तुहीँ धर्म पालक । ज्ञान तुहिँ कर्म तुहिँ बिस्वकर्मा तुहाँ, तू ग्रखिल सक्ति प्रभु ग्रसुर घालक ॥ सीत ग्ररू तप्त कौ बल चलै प्रभु तहाँ, जहाँ निह होई सुमिरन तुम्हारौ। कृपा करि ग्रोर मेरैँ निहारी ॥ करत दंडवत मैं तुम्हें करूना करन, मैं कृपा करी तोहिँ त्रिसिरधारी। सुनत ये बचन हरि कहचौ श्रब भे न करि, सुने यह कथा जो चित्तधारी । सीत ग्ररू तप्त की भय न ह्वं है ताहि, बानासुर बहरि रए।भूमि ग्रायौ । तप्त जुर गयौ सिर नाइ हरि कौ तुग्त रूद्र सिर नाइ तब कहि सुनायौ ।। चक परहार हरि कियो ताको निरिख, चक्र तुव ग्रग्नि स्द्र कितक हारे। प्रगट तुम गुपत तुम तुमहि सरवातमा, धरि चरन रोम सब बृच्छ सारे।। बुद्धि विधि चन्द्रमा मन ग्रहंकार मँ, इन्द्र कर लोक त्रै बपु तिहारौ। सीस ग्राकास ग्ररू स्नवन दसहू दिसा, राखि तिहि माथ ग्रब हाथ नारो ॥ बान जगदीस मोहिँ जानि मम ईस तुम, तहाँ में जाउँ यह प्रन हमारे। बिहँसि जगदीस कहची रुद्र जो तुहिँ भजै, बान कियौ ग्रमर भाषेँ तिहारे ॥ कियौ प्रह्लाद कुल ग्रभय में प्रथमही, बिष्नु सिव ब्रह्म मम रूप सारे। करें जो सेव तुम्हरी सु मम सेव है, तव बिहित हाथ ताते सँहारे ॥ बान ग्रभिमान मन माहिँ धारचौ हुतौ, तुरत भगवान के निकट ल्याए। रुद्र ग्ररू बान ग्राहिद्ध सनमान करि, हरि हरष करत निज पुरी म्राए।। बहरि ऊषा दई ब्याहि दाइज सहित, यह सकल कथा जा रुद्र ग्रह्यति सहित, करै निरन ताहि भय न होई। कही जो ब्यास सुकदव भागवत में, कही ग्रब ्र जन गाइ सोई।।

# **अनुक्रमिशाका**

#### राजस - फल - प्रकर्ण

| ऋ.सं | प्रतीक                     | 됐. | श्लो. | <b>ब्रि</b> | क्र सं. | प्रतीक                   | श्र. | श्लो | <b>ৰি</b> ম |
|------|----------------------------|----|-------|-------------|---------|--------------------------|------|------|-------------|
| ?    | ध्रक्रूर: कृतवर्मा च       | 8  | 35    | २७          | 30      | ग्रहं विदेहिमच्छामि      | . 8  | 28   | 22          |
| 2    | धकूरे प्रोषितेरिष्टा       |    | 30    | २५          | 38      | भ्रागत्य भगवांस्तात      | 8    | 20   | 90          |
| 3    | ग्रक्षौहिग्गिमिद्वदिश्मिः  | 9  | 8     | 200         | 32      | भ्राविद्य शूल तरसा       | 3    | . 5  | 808         |
| 8    | ग्रक्षौहिण्या परिवृतम्     | 9  | * 5   | 380         | 33      | भासीत् सुतुमुलं युद्धम्  | 9    | 9    | २७२         |
| X    | ध्रजाय जनयित्रेस्य         | 3  | २५    | १२०         | 38      | इति त्रिलोकेश पतेः       | 8    | 22   | 989         |
| Ę    | ग्रथ नारायगा देव:          | 9  | २३    | २८१         | ३४      | इति भूम्यार्थितो वाग्भिः | 3    | 32   | 848         |
| 9    | ग्रथात्मनोनुरुपं वे        | ٧  | १७    | १५७         | ३६      | इति लब्ध्वाभयं कृष्णाम्  | 9    | X.   | 300         |
| 5    | म्रथान्यासामपि विभुः       | 8  | 3 %   | २१२         | 30      | इति वृद्धवचः श्रुत्वा    | 8    | 38   | 38          |
| 3    | ग्रथोपयेमे कलिन्दीम्       | 2  | 38    | ६६          | ३८      | इति वै वार्षिकान्मासान्  | 2    | 22   | ५३          |
| 10   | धयो मुहूर्त एकस्मिन्       | 3  | 85    | १३२         | 3.₹     | इत्थं रमायति मवाप्य      | 3    | 88   | 838         |
| 88   | ग्रनक्षज्ञो ह्ययं राजन्    | X  | २८    | 538         | 80      | इत्थं रमापति मवाप्य      | ×    | ×    | 222         |
| 19   | ध्रनपायिभिरस्माभिः         | Ę  | २६    | २६१         | 88      | इत्यङ्गोपदिशन्त्येके     | 8    | 3 ?  | 38          |
| 23   | ग्रनागतमतीतं च             | ×  | 28    | २२६         | 85      | इत्युक्तः कुमितिह् ष्टः  | Ę    | 5    | 240         |
| 88   | श्रनिरुद्धं विलिखितम्      | Ę  | १८    | २४६         | ४३      | इत्युक्तोच्युत मानभ्य    | 9    | 30   | 328         |
| 88   | ग्रन्याश्चै वंविधा भार्याः | 2  | 45    | 83          | 88      | इत्युक्तवा देव गन्धवं    | Ę    | १६   | २५४         |
| 24   | अन्यै निभिन्न ब हूरु       | ×  | ३८    | 580         | ४४      | इन्द्रेश हतच्छत्रेश      | 30   | 2    | K3          |
| १७   | ग्रपश्यतां चानिरुद्धम्     | 9  | 8     | 335         | ४६      | उदासीना वयं नूनम्        | 8    | 20   | 140         |
| १८   | ग्रयं ममेष्टो दयितः        | 9  | 84    | ३०६         | 80      | उपलब्धं पतिप्रेम         | 8    | 28   | 20%         |
| 38   | ग्रय हि परमोलाभः           | *  | 38    | १७३         | 85      | चवास तस्यां कतिचित्      | 8    | २६   | 28          |
| 90   | ग्रचितं पुनिरस्याह         | २  | ३५    | ७६          | 38      | एकदा पाण्डवान् द्रव्दुम् | 7    | 8    | ४४          |
| 28   | ग्रलब्धमिश्गिरागत्य        | 8  | 22    | 28          | X0      | एकदा रथमारुह्य           | 2    | 23   | *           |
| 22   | ग्रलब्ध्वाभयमन्य त्र       | 9  | 58    | २८१         | * 8     | एकैकशस्ताः कृष्णस्य      | X    | 8    | २१७         |
| 23   | धवध्योयं ममाप्येषः         | 9  | 80    | ३०५         | 48      | एतावदुवत्वा भगवान्       | 8    | 99   | १६१         |
| 28   | ग्रस्तौसीदथ विश्वे शम्     | 3  | 58    | 288         | X3      | एवं भिन्नमतिस्ताभ्याम्   | 8    | ×    | 9           |
| 24   | ग्रम्त्वम्बुजाक्ष मम       | 8  | ४६    | 208         | XX      | एव समयमाकण्यं            | 7    | xx   | 53          |
| २६   | धस्पष्ट वर्त्मनां पुंसाम्  | ٧  | 83    | 848         | **      | एवं सामभिरालब्धः         | 8    | 80   | ३७          |
| २७   | ग्रहं देवस्य सवितुः        | २  | २०    | 3 %         | ४६      | एवं सीरत संलापै:         | 8    | 45   | 282         |
| २८   | ग्रहं पयो ज्योतिः          | 3  | 30    | १२१         | ४७      | ऐरावत कुलेभांश्च         | 19   | ३७   | १२७         |
| 38   | भह ब्रह्माथविवुधा          | 9  | 83    | 30%         | ५६      | कतः सहानुगापातः          | 8    | 23   | 84          |

| क.सं.      | प्रतीक                      | <b>IJ</b> . | श्लो. | वृष्ठ   | क्र सं.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | प्रतीक                        | घ.   | श्री. | <b>88</b> |
|------------|-----------------------------|-------------|-------|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|------|-------|-----------|
| X.E        | कण्डूत्या निभृतैदोभिः       | 4           | Ę     | २४५     | E¥.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | तं प्रविष्टं स्त्रियो वीक्ष्य | *    | 38    | १२४       |
| <b>40</b>  | कथं रुक्म्यरिपुत्राय        | ×           | 20    | 220     | 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | तच्छु त्वा भगवान् ऋदः         | 4    | 9     | 388       |
| 48         | कहिचित्सुखमासीनम्           | 8           | 1     | 188     | 03                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | तत ग्राह बलो नूनम्            | 8    | 23    | २२        |
| 44         | कलिङ्ग राजं तरसा            | ×           | 30    | 280     | 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ततश्च भूः कृष्णम्             | 1    | २३    | 184       |
| <b>Ę</b> 3 | का त्वं कस्यासि सुश्रीरण    | ÷           | 35    | ४८      | 33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ततस्तयंङ्मुखो नग्नाम्         | 9    | 28    | 305       |
| 48         | कान्तं मृगयसे सुभ           | Ę           | 22    | २४२     | 200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ततः प्रव्यथितो बागाः          | 4    | २७    | २६१       |
| EX         | कान्यं श्रयीत तव            | 8           | 82    | F39     | 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ततः प्रीतः सुतां राजा         | 2    | 89    | 28        |
| 44         | कामग्रमजं तम्               | Ę           | २५    | २६२     | Ŕ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | तत: स कारयामास                | 1    | २५    | 20        |
| <b>E</b> 0 | कालिन्दीति समाख्याता        | 2           | 22    | ६१      | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | तती निरुद्धं सह               | ×    | 80    | 282       |
| ĘG         | कालो दैवं कर्म जीवः         | 9           | २६    | २६४     | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ततो बाहु सहस्रेंग             | 9    | 38    | 326       |
| 48         | किन्त्वस्माभिः कृतं पूर्वम् | 2           | 82    | 30      | ¥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | तती लक्षां रुक्म्यगृह्णात्    | X    | \$0   | २३४       |
| 90         | कि न ग्राचरित: श्रेय:       | 2           | 99    | ų o     | ę                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | तत्र राजन्यकन्यानाम्          | 3    | 33    | 8 58      |
| 90         | कुम्भाड कूप कर्णाभ्याम्     | 9           | 5     | २७२     | 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | तत्र सुप्तं स्वपर्यङ्के       | Ę    | 20    | २४७       |
| 92         | कुम्भाडः कूपकर्मश्र         | 9           | 25    | - २७७   | 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | तत्राविष्यच्छरैव्याघान्       | 2    | 14    | XX        |
| 9          | केशवो द्वारकामेत्य          | 1           | २७    | २६      | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | तत्रोपस्पृदय विशदम्           | 2    | 90    | XE        |
| 68         | कोन्यस्तेभ्याधिको नाथ       | 2           | 88    | 30      | 80                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | तत्मुतस्तत्प्रभावो सी         | 1    | **    | 30        |
| 6×         | गत्वा सुरेन्द्र भवनम्       | 3           | ३५    | १२८     | 188                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | तथापि दुर्घरस्त्वन्थैः        | *    | 35    | 32        |
| 90         | गदया निर्विभेद।द्रीन्       | 3           | ¥     | 25      | 12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | तथावदद्गुडाकेश:               | ?    | २३    | 53        |
| 99         | गरुडध्वज मारुह्य            | 1           | 38    | 38      | 183                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | तधीव सात्यिकः पार्थैः         | 2    | Ę     | 38        |
| 95         | गरुत्मता हन्यमानाः          | 4           | 25    | 999     | 188                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | तदाकण्येश्वरी राजन्           | . 4  | 3     | 80        |
| 30         | गूढ: कन्यापुरे शश्वत्       | Ę           | 23    | 388     | 88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | तदापतद्वे त्रिशिखम्           | 3    | 3     | १०२       |
| 50         | गृहेषु तासामनपाय            | 3           | ४३    | 233     | 198                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | तदाववीन्नभोवागी               | X    | 33    | 230       |
| 59         | गृहादनपग वीक्ष्य            | ×           | 2     | 280     | 180                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | तदैव कुशलं नीभूत              | 9    | 3     | XX        |
| 52         | चरवारोस्य मुजा शिष्टाः      | 9           | 38    | 308     | 25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | तद्हष्ट्वा भगवान् कृष्णः      | ¥    | 21    | १६६       |
| 53         | चारचन्द्रो विचारश्च         | ×           | 3     | 222     | 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | तद्भीमसीन्यं भगवान्           | * ** | 14    | 308       |
| 48         | चारदेष्णः सुदेष्णश्च        | ×           | 5     | 222     | 20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | तद्विसगित्पूर्वमेव            | 3    | 78    | 883       |
| = 4        | चार्वंब्ज कोशबदना           | ×           | 3     | 2 2 2 5 | 21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | तन्माता कोटरा नाम             | 9    | 90    | ३७६       |
| 46         | चित्रलेखा तमाज्ञाय          | Ę           | 39    | २५७     | १२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | तप्तोहं ते तेजसा              | 9    | २५    | २८७       |
| 49         | चौद्य शाल्व जरासन्य         | . 8         | 25    | १४६     | 93                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | तमहं मृगये कान्तम्            | É    | 68    | 548       |
| 55         |                             | 8           | 80    | 258     | 28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | तमाह प्रेमवैक्कव्य            | ?    | 4     | 20        |
| 58         |                             | Ę           | 38    | २६१     | 2 24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | तमाह भगवान् हृष्टः            | . 7  | 35    | ७६        |
| 69         |                             | ×           | 3:    |         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | तवावतारोयम्                   | 9    | ३७    | २ह६       |
| 13         |                             | 9           | 81    |         | The Country of the Co |                               | Y    | 3     | 183       |
| 83         |                             | 8           | 8     | 38      | X 20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                               | ×    | २६    | २३२       |
| <b>F</b> 3 |                             |             | 7     | 1 2     | 8 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ् तस्मिन्निवृत उद्वाहे        | ×    | 29    | २३३       |
| 83         |                             | Ę           | 3     | र २६    | x 1 \$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ० तस्यात्मजोय तव              | 3    | 3 8   | 844       |

|       |                                 | The same |       |       |        |                            |      |       | -125  |
|-------|---------------------------------|----------|-------|-------|--------|----------------------------|------|-------|-------|
| क्र.स | ं प्रतीक                        | घ.       | श्लो. | र्वेड | क्र.सं | . प्रतीक                   | ग्र. | श्लो. | र्वेब |
| 9 8 9 | तस्यास्यतोस्त्राण्य             | 9        | ₹₹.   | 980   | १६७    | दूतस्त्वयात्मलभने          | 8    | y o   | 288   |
| 32    | तस्याः सुदु.खभय                 | 8        | 58    | १६३   | 45     | हष्टः कश्चित्ररवरः         | Ę    | 13    | २५३   |
| 13    | तस्या स्युरच्युत नृपाः          | 8        | 88    | 738   | 33     | ह्रष्ट्वा तमागतं पार्थाः   | 2    | ?     | ४६    |
| 38    | तस्योषा नाम दुहिता              | Ę        | 3     | 240   | 190    | हट्टा विद्रावितं सैन्यम्   | 3    | 39    | 888   |
| ३४    | तां तथा यदुवीरेगा               | ٤        | 58    | 240   | 98     | हष्ट्रा सभायंम्            | 3    | 24    | 205   |
| 34    | तां रुपिगीं श्रियम्             | 8        | 3     | 880   | ७२     | देवदत्तमिमं लब्ध्वा        | . 6  | 88    | 303   |
| 30    | तां श्रुत्वा वृषजिल्लभ्याम्     | 2        | 38    | ७१    | ७३     | देवे वर्षति काशीश:         | 1    | 32    | 30    |
| ३८    | तां प्राहिगोद्द्वारवतीम्        | ą        | ३६    | 170   | 98     | दो: सहस्रं त्वया दत्तम्    | Ę    | X     | २४६   |
| 37    | ता नस्यतः शरवातान्              | 2        | XX    | 55    | ७४     | दौहित्राया निरुद्धाय       | ×    | २४    | 238   |
| 80    | तिन चिच्छेद भगवान्              | 9        | 38    | २७५   | ७६     | घनूं व्याकृत्य युगपत्      | 9    | 25    | 205   |
| 88    | ताम्निन्युः किङ्करा राज्ञे      | 3        | 18    | ४६    | 99     | नग्नजिन्ताम कौरव्य         | 7    | 37    | ६६    |
| 82    | तान्पीठमुख्याननयत्              | ₹        | 88    | १०४   | 95     | न तां शेकुर्नुपा वोदुम्    | 2,   | 33    | 90    |
| 83    | तान् प्राप्तानिथनो हित्वा       | 8        | 88    | 140   | 30     | न तेस्ति स्वः परोभ्रान्तिः | 2    | 10    | 28    |
| 88    | तामापतन्तीं गदया                | ₹        | 20    | 2.3   | 50     | न त्वाहशीं प्रग्विनींम्    | 8    | XX    | 308   |
| XX    | तामनाहत्य वैदर्भ                | ×        | 38    | २३७   | 58     | ननु दानपते न्यस्तः         | 1    | 35    | 33    |
| ४६    | तामासाद्यवरारोहाम्              | 2        | १८    | ४७    | 52     | नन्वेवमेतदरविन्द           | 8    | 38    | 201   |
| 80    | ताम्रोन्तरिक्षः श्रवणः          | 3        | 18    | 80%   | 53     | नमस्तस्मै भगवते            | 1    | 20    | 20    |
| 85    | तासां या दशपुत्राणां            | ×        | 9     | 223   | 58     | नमस्ते देवदेवेश            | 3    | २४    | 280   |
| 38    | तेषां वीर्यमदान्धानाम्          | Y        | 35    | १४५   | 54     | नमः पङ्कजनाभाय             | 3    | २६    | ११८   |
| X.    | तील द्रोण्यां मृतं प्रास्य      | 1        | 5     | 3     | 54     | नमस्ये त्वां महादेव        | Ę    | *     | २४७   |
| 48    | त्रिशिरस्ते प्रसन्नोहम्         | 9        | 35    | 255   | 59     | नमामि त्वानन्त शक्तिम्     | 9    | २४    | २८३   |
| 43    | त्रिज्ञलमुद्यम्य सुदुनिरीक्षरणः | 3        | ७     | 200   | 55     | नमो भगवते तुभ्यम्          | 3    | 20    | 388   |
| ×3    | त्वं न्यस्तदण्ड मुनिभि:         | 8        | 3.5   | १८७   | 32     | नरेन्द्र याश्वा कविभिः     | 2    | 80    | 99    |
| 48    | त्व वै समस्त पुरुषार्थ          | 8        | 35    | १८४   | 03     | नवनाग सहस्रािंग            | 2    | 48    | 58    |
| XX    | त्वं वै सिमृक्षू रजः            | 3        | 35    | 198   | 83     | नाकम्पत तया विद्धः         | 3    | २०    | ११२   |
| 44    | त्वं हि ब्रह्म परं ज्योतिः      | 9        | 38    | २६२   | 83     | नानाभागैलीलयै              | 9    | २७    | २८६   |
| 20    | त्वक्रमश्रुरोम                  | 8        | xx    | 338   | ₹3     | नान्यं पति वृशो वीर        | 2    | 98    | 50    |
| 25    | त्वत्पाद पद्म मकरन्द            | 8        | 3 €   | 250   | 83     | नाभिनं भोरिनमुं खम्        | 9    | 34    | २६५   |
| 38    | त्वमेक ग्राद्यः पुरुषः          | 9        | ३८    | 935   | x3     | नारदात्तदुपाकर्ण्य         | 0    | 2     | २६६   |
| 50    | दम्पती रथमारोप्य                | 7        | 42    | 59    | 33     | नाहमीश्वरयो: कुर्याम्      | 1    | 88    | 88    |
| 58    | दर्गोपशमनायास्य                 | 9        | 85    | 30€   | 03     | निष्किञ्चना वयं शश्वत्     | 8    | 88    | १४३   |
| 42    | दर्शयस्व महाभाग                 | 1        | 38    | 34    | 23     | निष्किञ्चनो ननु भवान्      | 8    | ३७    | १५२   |
| 43    | दशधेनु सहस्राणि                 | 2        | X0    | 58    | 33     | निहते रुक्मिश्चिरयाले      | ×    | 38    | 288   |
| 48    | दिष्ट्या गृहेश्वर्य सकृत्       | *        | XX    | 205   | 200    | नैवाक्षकोविदा यूयम्        | ×    | 34    | २३द   |
| EX    | दीप्तिमांस्ताम्रपत्राद्याः      | X        | १५    | २२४   | 8      | नैमन्ये नैवालीकमहं         | Y    | ४७    | २०२   |
| ६६    | दीव्यन्तमक्षीः त्रियया          | 4        | 35    | २६३   | 2      | नोदितो भार्ययोत्पाठ्य      | 3    | 35    | १२६   |
|       |                                 |          |       |       |        |                            |      |       | 7     |

| क.सं.  | प्रतीक                           | ध. | श्लो | <b>वृ</b> ष्ठ | क्र.सं     | प्रतीक                    | ग्र. | श्लो. | वृष्ठ      |
|--------|----------------------------------|----|------|---------------|------------|---------------------------|------|-------|------------|
| २०३    | पदातेभंगवांस्तस्य                | ?  | 28   | २०            | 385        | भूयात् पतिरयं महाम्       | 3    | 34    | १२६        |
| 403    | पदा सुजातेन नखा                  | 8  | 23   | १६३           | 80         | भ्रातुर्विरुप करणं        | 8    | ४६    | 280        |
| ų<br>ų | पयः फेनिनिभे शुभ्रो              | 8  | Ę    | 688           | 88         | मनुजेषु च सा वृष्णीन्     | Ę    | 19    | २२४        |
| É      | परमासन ग्रासीनम्                 | 2  | ×    | 85            | 82         | मन्युना क्षुभितः श्रीमान् | ×    | 38    | २३४        |
| 9      | परार्घ्यवासः स्रगन्व             | 4  | 22   | 325           | 83         | मयश्च मोचितो वह्ने:       | 2    | २७    | EX         |
| 5      | परिष्वज्याच्युत वीराः            | 2  | 3    | ४६            | 88         | मिल्लिकादामिः पुष्पैः     | 8    | 8     | 683        |
| 3      | पर्यंङ्कादवरुह्याशु              | 8  | २६   | १६८           | 84         | मां प्राप्य मानिन्य       | 8    | ¥\$   | २०७        |
| 90     | पाञ्चजन्य ध्वनि श्रुत्वा         | *  | Ę    | 33            | ४६         | मा मा नैदर्भ्य सूयेथाः    | 8    | 35    | 200        |
| 66     | पारिजात वनामोद                   | 8  | ×    | 683           | 80         | मिथिलाया उपवने            | 2    | 20    | 20         |
| 65     | पारिवर्हमुपागृह्य                | 2  | XX   | 32            | 85         | मुख च प्रेम संरम्भ        | 8    | 30    | १७२        |
| 63     | पुत्र्यां तु रुविमस्गो राजन्     | ×  | 38   | २२६           | 38         | मोहयित्वा तु गिरिशम्      | 9    | 68    | २७४        |
| 68     | पूजियत्वाभि भाष्टीनम्            | 8  | 34   | 32            | 10         | य इदं माययाविश्वम्        | ?    | १४    | 87         |
| 8x     | पृथग्विघानि प्रायुङ्क्त          | 9  | 22   | २७४           | 48         | य एतत्कृष्णा विजयम्       | 9    | X3    | 385        |
| 95     | पृथां समागत्य                    | 2  | . 0  | ×0            | 42         | यत्पादपङ्कजरजः            | 2    | 30    | 98         |
| 20     | प्रत्याख्यातः स चाकूरम्          | 2  | १५   | 25            | X3         | यथा हतो भगवता             | 3    | 8     | EA         |
| १८     | प्रत्याख्यातः स तेनापि           | 8  | 68   | 88            | 1 48       | यथीव सूर्य: पिहित:        | 9    | 38    | 300        |
| 35     | प्रत्युद्गमासनवराहंगा            | 3  | XX   | १३६           | XX         | यदात्य भगवस्तवं नः        | 9    | ४६    | 300        |
| 20     | प्रत्युद्गमासनवरार्ह्ण           | ×  | Ę    | 228           | XE         | यदीमे निगृहीताः स्युः     | 2    | 88    | 52         |
| 28     | प्रद्युम्नो युयुघानश्च           | 9  | 3    | 200           | 1 49       | यदैव कृष्णः संदिष्टः      | 2    | 58    | <b>£</b> 3 |
| 22     | प्रमृज्याश्रुक्ते नेत्र          | 8  | २७   | १६=           | 145        | यद्यप्यनुस्मरन्वैरम्      | X    | 25    | 355        |
| 23     | प्रायुक्ततासाद्य शरान्           | 7  | 83   | 80%           | 38         | यद्वाञ्छया नृपशिखा        | 8    | 88    | 939        |
| 58     | बद्ध्वा तान् दामिभः शौरिः        | 2  | ४६   | 53            | 80         | यन्मायामोहित विय:         | 9    | 80    | ३०२        |
| 24     | बभाषे ऋषभं पुंसाम्               | 8  | 33   | १७४           | <b>E</b> 8 | यया च ग्रानम्य            | 3    | 88    | 8 3 6      |
| २६     | बागाः पुत्रशत ज्येष्ठः           | Ę  | 8    | 588           | 45         | ययोरात्मसमं वित्तम्       | 8    | 37    | 628        |
| 20     | बाग्स्य मन्त्री कुम्भाण्डः       | Ę  | 88   | २४२           | 53         | यम्त्वां विसृजते मत्यंः   | 9    | 85    | 308        |
| २६     | बागार्थं भगवान् रुद्रः           | 9  | Ę    | २७२           | 58         | यस्त्वेत द्भगवत ईश्वरस्य  | 8    | 85    | 38         |
| 35     | बाहुषु छिद्यमानेषु               | 9  | 33   | 939           | EX         | यस्त्वेतल्लीलया विश्वम्   | ¥    | 2     | 685        |
| 30     | ब्रह्मादयः सुराघीशाः             | 6  | 3    | २७३           | ६६         | यः सप्तहायनः शैलम्        | . 8  | १६    | १७         |
| 38     | ब्रह्मास्त्रस्य च ब्रह्मास्त्रम् | 9  | 13   | २७४           | ₹ 9        | यानि योधै: प्रयुक्तानि    | . 3  | 80    | 660        |
| 32     | भगवांस्तत्र निवसन्               | 2  | २४   |               | ६५         | यान्यान् कामयसे कामान्    | 8    | ४०    | २०४        |
| 33     | भगवान् सर्वभूतेशः                | Ę  | 2    | 284           | 33         | युधिष्ठरस्य भीष्मस्य      | ?    | 8     | ४७         |
| 38     | भज्यमानपुरोद्यान                 | 9  | ×    | २७१           | 190        | ये मां भजन्ति द।म्पत्ये   | *    | *5    | २०६        |
| 34     | भटा भ्रावेदयां चकुः              | Ę  | २४   | २६०           | 101        | योस्मभ्यं सम्प्रतिश्रुत्य | 8    | 8     | Ę          |
| 35     | भानुः सुभानुः स्वर्भानुः         | ×  | 90   | २२३           | ७२         | राजपत्न्यश्च दुहितुः      | 2    | 85    | 54         |
| 30     | भीष्मं नृपं सविदुरम्             | 2  | 2    | 1             | 9          | राजपुत्रीप्सिता भूपै:     | 8    | 80    | 388        |
| ३प     | भूत मातृ पिशाचांश्च              | 9  | 18   | 208           | 108        | राजभ्यो बिभ्यतः सुभ्रुः   | 8    | 85    | १४१        |
|        | 9                                |    |      | MAN DE        |            |                           |      |       |            |

## [ ३१६ ]

| क्र.सं. | प्रतीक                     | थ.           | श्लो. | पृष्ठ                                        | क्र स. | प्रतीक                       | ग्र. | श्लो. | वृष्ठ      |
|---------|----------------------------|--------------|-------|----------------------------------------------|--------|------------------------------|------|-------|------------|
| २७४     | राजाधिदेश्याम्तनयाम्       | 7            | 38    | ६७                                           | 303    | स कुण्डलं चारु किरीट         | 3    | 22    | 888        |
| ७६      | रुविमणैवमिधिक्षाः          | X            | 38    | 388                                          | 8      | स कोसलपति: प्रीतः            | 7    | 34    | ७२         |
| 99      | रुविमण्यास्तनयां राजन्     | X.           | 28    | 230                                          | ×      | संग्रामजिद्बृहत्सेन:         | X    | १७    | २३४        |
| 95      | रोमाणि वृक्षीषघयः          | 9            | 35    | X35                                          | Ę      | स तं प्रविष्टुं वृतम्        | Ę    | 30    | २६४        |
| 30      | लब्ध्नीतदन्तरं राजन्       | •            | 3     | X                                            | 9      | स तेन समनुज्ञातः             | 2    | २५    | <b>६</b> ६ |
| 50      | वरं विलोक्याभिमतं          | <b>2</b> (1) | 38    | ७३                                           | 5      | सत्यभामा च पितरम्            | 8    | 0     | 5          |
| 58      | बाल व्यजनमादाय '           | Y            | 9     | 688                                          | 3      | सत्यं भयादिव गुरोभ्य:        | Y    | XE    | १७५        |
| 52      | विजयश्चित्रकेतुश्च         | ×            | 88    | 558                                          | 90     | सत्राजितो न पत्यस्वात्       | 1    | ₹'9   | 38         |
| 53      | विज्ञातार्थोपि गोविन्दः    |              | 1     | ş                                            | 18     | सप्तीते गोवृषावीर            | 2    | 83    | 50         |
| 58      | विद्राविते भूतगरो          | 9            | 22    | 250                                          | 18     | सभायों गरुडारूढ:             | 3    | 3     | 03         |
| 54      | विन्दानुविन्दा वावन्त्यी   | 7            | 30    | <b><i><u></u> <b><u><u></u> </u></b></i></b> | 83     | साकं कृष्णीन संनद्धः         | 2    | 18    | XX         |
| 4       | विशीर्यमाणं स्वबलम्        | 9            | 99    | 200                                          | 58     | सा च तं सुग्दरवरम्           | Ę    | . 28  | २४=        |
| 50      | वीरश्चन्द्रोश्व सेनश्च     | ×            | 83    | 258                                          | 8%     | सा तत्र तमपश्यन्ती           | Ę    | 10    | २४१        |
| 55      | वृको हर्षोनिलो गृधः        | ×            | १६    | २२४                                          | १६     | साघ्व्येतदभिज्ञाय त्वम्      | 8    | 38    | 308        |
| 58      | वृतः स्वयंवरे साक्षात्     | X            | 23    | 930                                          | 20     | सान्त्रयामास सान्त्वज्ञ:     | 8    | 2=    | 379        |
| 69      | वैदभ्येंतदविज्ञाय<br>-     | 8            | 14    | १५५                                          | १८     | सुघोषो गात्रवान्सिहः         | ×    | 8 %   | 558        |
| 13      | व्यसनं तेऽपकर्षामि         | ¥ =          | 84    | २४४                                          | 38     | सुतां च मद्राधिपतेः          | 3    | ४७    | 9.5        |
| 13      | व्यसुः पपाताम्भासि         | *            | 88    | 808                                          | 20     | सीवं भगवता राजन्             | 8    | 32    | १७४        |
| £3      | व्युढीयाश्चापि पुंश्चल्याः | 18           | 85    | 202                                          | 28     | सोऽग्निस्तुष्टो घनुरदात्     | 2    | २६    | 48         |
| 68      | शङ्करानुचरान् शौरिः        | 9            | 20    | २७४                                          | 22     | सोपाच्युतं करणयती            | 8    | 5     | 688        |
| EX      | शङ्खनादेन यन्त्रािए        | 3            | . ×   | 85                                           | 23     | सोपि कृष्णोद्यमं कृत्वा      |      | 88    | 25         |
| 73      | शङ्खभयानका नेदुः           | 7            | 38    | 54                                           | 58     | स्कन्दः प्रद्युम्न बाग्गीषौः | 9    | 8.8   | २७६        |
| 86      | शतं सहस्रमयुतम्            | X            | 35    | 538                                          | 24     | स्थापितः सत्यभामायाः         | 3    | 80    | 230        |
| 6 =     | श्री भानु: प्रतिभानुश्च    | X            | 99    | २२३                                          | २६     | स्त्रीणां विक्रीश मानानाम्   | *    | Ę     | 5          |
| 33      | श्रुतकीर्ते: सुतां भद्राम् | २            | ४६    | 69                                           | २७     | स्मायावलोकलव                 | ×    | 8     | 288        |
| 300     | श्रुत: कविवृषो वीर:        | X            | 88    | 228                                          | २८     | स्यमन्तक दर्शयित्वा          | 1    | 86    | 3=         |
| 1       | श्रुत्वीतद्रुषुभु पाः      |              | Xą.   | 55                                           | 38     | स्वराजधानीं समलंकृतम्        | 9    | * * * | 388        |
| 4       | स एकदाह गिरिशम्            | ¥            | 3     | २४६                                          | 304    |                              |      |       |            |



शुद्धि-पत्र राजस फल-ग्रवान्तर प्रकरण ग्रध्याय-५४ से ६०

|       | (Internal Control | THE ATTEMPT OF THE PERSON |                       |                     |
|-------|-------------------|---------------------------|-----------------------|---------------------|
| पृष्ठ | पंक्ति अशुद्ध     | शुद्ध                     | पृष्ठ पंक्ति ग्रशुद्ध | गुद्ध 🔑 🔑           |
|       | ११ भविष्योतः      | भविष्येऽतः                | ५७ २६ जातितेतैर्भ     | जातेति ते भ         |
| १३    |                   | यद्द्रेषा                 | ६१ द मग्र             | मग्रे               |
| 88    | २ कद्वेषा         | ग्रचिन्त्य                | ६२ ४ तासःमानयये       | तासामानयने          |
| 90    | २६ ग्रचिन्ता      | कूटस्थाय                  | ६६ ६ दिग्विज          | दिग्विजय            |
| १८    | ६ ऋटस्थाय         | माहेत्याह                 | ६८ २२ छीना            | छेदा                |
| 58    | २६ माईत्याह       | माहरपाह<br>ग्राध्यात्मिका | १०० ८ मुखं            | मुखै                |
| २८    | ३० ग्रध्यत्मिका   | तयोर्यावान्               | १०१ १३ शब्दान्तस्य    | शब्दान्तरस्य        |
| 30    | २७ तयर्थावान्     |                           | १०७ ७ भगवान् बारा     | भगवान् के बागा      |
| 80    | १ तादृशान         | तादृशानां                 | १०६ ६ तीक्ष्य         | तीक्ष्म             |
| 75    | २ नेद             | नेदं                      | ११२ ३ म्रदित          | <b>ग्र</b> दितं     |
| XX    | ३ शैया            | शय्या                     |                       | माला                |
| ४६    | १८ ले जाने वाने व | गाला                      |                       | में                 |
|       | ले जाया जाने      |                           |                       | कर्षमाह             |
| vy o  | २५ यग्य           | योग्य                     |                       | प्रतिष्ठित          |
| ६२    | २३ निर्बन्ध       | निर्बन्धं                 |                       | मह्यं               |
| ६३    | २७ ग्रम्दुत       | ग्रद्भुत 💮                | १२६ २२ माह्य          | खजाना               |
| 48    | १६ घोड़           | घोड़े                     | १२७ १८ खाजाना         | सत्यभामा            |
| 48    | २२ वज्ञजन्मा      | यज्ञजन्मा                 | १२६ १४ सत्यभाषा       | नेताभि              |
| EX    | ५ सभां उपाहरत     |                           |                       |                     |
| EX    | ६ यस्मिन्         | यस्यां.                   | १४४ १६ ग्रह           | गृह<br>फलपर्यवसाने  |
| ६७    | ६ ग्रप्रविन्द     | ग्रनुविन्द                | १५१ २। फलपयवसाने      | फलप्यवसान<br>मैत्रो |
| Ę     | २ वहने            | कहन                       | १५४ १६ मन्त्री        |                     |
| 37    | १ भगवदशा          | भगवदशा                    | १५७ २६ मन्यत          | मन्यते .            |
| 33    | २३ के             | . <del>Ì</del>            | १४८ २८ डक्ताः         | उक्ताः              |
| 93    |                   | दैत्य                     | १६३ ५ रुद्धवाक्       | रुद्धवाक्           |
| ७४    | २ तर्थेव          | तथैव                      | १६३ ६ कमोल            | कोमल                |
| ७४    | १० उदवा           | उतवा                      | १६३ २२ भय             | भयं                 |
| ७६    | C                 | प्राथितवान्               | १६५ ३ दप              | दर्प                |
|       |                   | 0.6                       | १६५ २७ पुरुषत्तम      | पुरुषोत्तम          |
| ७६    | २४ सप्तते         | सप्तैते                   | १७० १४ प्रगाशयति      | प्रग्राश्यति        |
| = 6   | 1                 |                           | १७१ ३५ परायगां        | परायगा              |
|       |                   | एतैर्भग्ना <u>ए</u>       | १७२ ७ मग              | मार्ग               |
| = 2   |                   | माकर्ण्य                  | १७४ २६ दगे            | देंगे               |
| 53    | 7 6               | नेदुर्गीत                 | १७५ ४ सब्रड           | सब्रीड              |
| 27    | ^                 | गीत                       | १७६ २ क्वहं           | क्वाहं              |
| 58    | , , , , , ,       |                           |                       |                     |

| des                        | पंत्रि | त अशुद्ध             | शुद्ध                 | पृष्ठ | पंत्ति | 3 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <u>शुद्ध</u>    |     |
|----------------------------|--------|----------------------|-----------------------|-------|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|-----|
| 91-5                       | 2 u    | समशो                 | समेशो                 | २४४   | २७     | वृष्णान्लिखीत्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | वृष्गीनलिखत्    |     |
| १७६                        | २४     | क स्वे महिन्नि       | वव स्वे महिम्नि       | 348   | 80     | सम्बन्धी गि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | सम्बन्धान       |     |
| १७७                        | 33     |                      | सृष्टि                | २६२   | 60     | श्याम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | श्याम           | * 1 |
| १७५                        | 8      | सृष्ट                | सृ।०८                 | २६७   | X      | कचित्तथा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | क्वचित्तथा      | **  |
| 308                        | X      | निरन्तर              | निरन्तरं              | 335   | १२     | वाषका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | वार्षिका        | 0.5 |
| 308                        | ६      | यज्ञ                 | यज्ञं                 | 335   | २३     | हऐ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | हुए             | 14  |
| 308                        | 88     | मायानिवर्तक          | मायानिवर्तकं          | २७१   | 2.0    | सैन्थो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | सैन्यो          | 1   |
| 628                        | 20     | नह्यद्या             | नह्याढ्या             | २७१   | 12     | कोपविष्ट                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | कोपाविष्ट       | 10  |
| १८७                        | 8      | सुखदु:खितोर्त        | सुखदु:खिनोर्न         | २७२   | 5      | प्रमर्थवृत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | प्रमथैवृ त      |     |
| 150                        | २४     | स्वत्मानं            | स्वात्मानं            | २७२   | 5      | बसार्ववे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | बलीवर्द         | 4.7 |
| 980                        | 5      | जाढच                 | जाडच<br>तन्निवारयन्ना | २७३   | 2      | श्रते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | श्रुते          |     |
| \$3\$                      | 88     | तन्निचारयन्ना        |                       | 703   | २४     | थे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | य               |     |
| 838                        | 88     | पतिहृतः              | परिहृतः               | २७४   | ६      | भृंथम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | र्भृ शम्        |     |
| 338                        | १६     | प्रत्यह              | प्रत्यहं              | २७४   | 20     | ब्रह्मास्त्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ब्रह्मास्त्रं   | 3.9 |
| २०१                        | 3      | कुत्यवृत्य           | कृतकृत्य              | २७४   | २८     | चलाय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | चलाये           |     |
| २०३                        | 5      | श्रुताथत्वे          | श्रुतार्थत्वे         | २७६   | 8      | निरूपतिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | निरूपितः        |     |
| २०३                        | २७     | मरने                 | मारने                 | २७७   | 3      | भ्रामाद्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | भ्रमाद्         |     |
| 308                        | 87     | दुष्य                | दूष्य                 | २७७   | १५     | एव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | एवं             |     |
| 280                        | २२     | गोष्टी               | गोष्ठी                | २७५   | 9      | प्रक्षपं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | प्रक्षेपं       |     |
| 282                        | 2      | मस्य<br>भगवदे भोग्यं | यस्य<br>भगवद् भोग्यं  | २७५   | 80     | परीक्षा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | परीक्षां        |     |
| २१२<br>२१६                 | ६२२    | कथ                   | कथं े                 | 705   | 20     | एककस्मिन्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | एकैकस्मिन्      |     |
| २१६                        | २३     | रुकम्यरि             | रुवम्यरि              | 305   | 9      | रिरक्षयो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | रिरक्षया        |     |
| 286                        | ६      | भवास्तीति            | भावोस्तीति            | 250   | 9      | नन्गां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | नग्नां          |     |
| 220                        | 5      | वीरसाविष्का          | वीररसाविष्का          | 153   | २३     | चतन्यमात्रं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | चैतन्यमात्रं    |     |
| 220                        | 20     | मनी                  | मनो                   | 259   | 18     | गडुना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | र्गडुना         |     |
| २२७                        | 25     | परिभूतस्त            | परिभूतस्तु            |       | 84     | श्रोतम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | श्रोत्रम्       | 125 |
| २३५                        |        | रुकमी                | <b>हक्मी</b>          | २८७   |        | श्रोत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | श्रोत्र         |     |
| 385                        | 22     | विष्ट                | विष्टम्               | २८७   | 20     | त्रात<br>बाहर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | बारह            | *   |
| 283                        | 2      | नान्य                | नान्यं                | 938   | 30     | श्रयते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | श्रयते          | Ye  |
| २४६                        |        | सव भूतेश             | सर्वभूतेश             | 83=   | 2      | The state of the s | शीर्षं          | 13  |
| - 280                      | 2      | पसाम                 | प्साम                 | 78%   |        | शिर्ष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | प्रयोजनयो       |     |
| 388                        |        | केतुर्ध्वज           | केतुर्ध्वजो           | 45X   |        | योजनयो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                 |     |
| २५१                        |        | मात्रवं              | मात्रत्व              | 335   |        | शकरा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | शर्करा<br>समभनी |     |
| २५१                        |        | श्रुता               | श्रुतो                | 338   |        | समभती                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                 |     |
| २५१                        |        |                      | पातिव्रत्यं           | ३०२   |        | गदेह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | गदहे            |     |
| 248                        |        |                      | संख्योर्मध्ये         | ३०४   | . 9    | सिद्धाश्चित                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | सिद्धाश्चेति    |     |
|                            |        | 30                   | ग्रद्यैवेयं           | ३०६   | ; X    | त्वद्दर्पन्धं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | त्वद्दर्घंघनं   |     |
| 747                        |        |                      | क्षिप्त्वा            | 3 ? ? | 99     | जाम्बवत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | जाम्बवत         |     |
| २ <b>४४</b><br>२ <b>४४</b> |        |                      | सामर्थ्य              | 388   |        | कृष्गोनुमोदित                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | कृष्णानुमोदि    | त   |
| 450                        | 15     | (II-II) SA           |                       |       |        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |     |

